ئند المال المالية الم

جُلدُاوِّلُ

تضِينِف

ٳٮٛٵٵۘ؉ؚٚۯڡؗؖڔۜۜڐڔٮڷؾػۥڂڲؠٚٳڵٲؾؚڷٵ ح<u>ڣ</u>ڔؙڝٞٷڶڶٵؿٳ٥ۅؙڵٲڵؾڝٵڡڗؿؽؠڶۄؽؙۊڗٟڡڗۏ

(21110-12110-1212)

شائح

حفِرَ فَ وَلاناسِعِيْدا حُرْضِاحِ بَالنَّا لِهِي مَظِلهُ اُستاذِ وَالرالعُطِيقَ وَيوبَتْ وَ اُستاذِ وَالرالعُطِيقَ وَيوبَتْ فَ

زم زم رب الشرا

قُلْ فَيِّلْمُ الْجُجَّتُ الْبَالِغِيَّ كَيْنِي لِيَ لَيْ خُبِتَ يُورِي الله كاريني رجمية النارالواسعة شرج الله النافية ا جُلدَاقِلُ ا إمَّامِ أكبرُ، مجدّدِ مِلَّتِ ، حِكيمُ الاسْتِلام حضرت مؤلانا ثناه وكالألته صامحة في الموي عُتَرَبِهُ (1111a-1211a-7-12-11-11) شائح حضرت مولانا سَعِيْدِاحُمْصَاحِبَ يَالنَّ لَوْنَيْ مَرْطَلَهُ أستاذوارالغ يلوأ ذيوبت تت ناشر نزدمُقدس مُستجداً أرَّدُوبَازار كَاجِي

### جمله مقوق بحق فالشر محفوظ هين

" وَجُومَةُ اللّهُ الْوَالِيَّعِيَّةَ "شرح" بِجِحَةُ اللّهُ البَالِعَيَّةَ "كے جملہ حقوق اشاعت وطباعت پاکتان میں صرف مولانا محمد رفیق بن عبدالمجید ما لک زُمِکُوْرَ کِیکِلْشِیکُوْرِکلَافِی کو حاصل ہیں کو حاصل ہیں لہٰذا اب پاکتان میں کوئی شخص یا ادارہ اس کی طباعت کا مجاز نہیں بصورت دیگر زُمِکُوْرَ کِیکلِشِیکُوْر کوقانونی چارہ جوئی کا تممل اختیارہے۔



### ڡؙڵڂڿػۣڒۣڲڔ۫ڮؾ

🗰 دارالاشاعت،اردوبازاركرايي

\* قدىي كت خانه، بالقابل آرام باغ كرايي

🗰 صديقي ارست السبيله چوك آرا چي -

🗱 كتبدرتمانيه اردوبازار لا بور

🐙 كتب خاندرشيديه، راجه بازار راوليندى

🗱 مکتبدرشیدید، سرگی رود کوئ

اداره تاليفات اشرفيه، بيرون بوبز كيث ملتان

—— ساؤتھ افریقہ میں ——

#### Madrasah Arabia Islamia.

P.O.Box 9786 Azaad Ville 1750 South Africa. Tel. (011) 413 - 2786

—— انگلینڈ میں ——

#### AL Farooq International Ltd.

1 Atkinson Street, Leicester, LE5 3QA Tel: (0116) 2537640 كَتَّابِكَانَام \_\_\_\_\_ رَجْمَتُهُ اللَّهُ الْوَاشِعَةِ مَنَّ (جُلْدِاقِلْ) (جَنَيْظِيْنَ شِرْايِدِشِنْ)

تاریخ اشاعت \_\_\_\_ جوری همه و

المتام \_\_\_\_ الحَبَارِ وَكِوْرَ سِبَالْ رَوْدُ

كبوزنك \_\_\_\_ فَارُوقُ اغْظَنْكُونُوْ ذَرْدُكُ الْجِي

سرورق \_\_\_\_\_ اومينر گرافکس

مطبع \_\_\_\_\_

ناشر <u>مَسَّزَهُ رَبِيكِ الشِّ</u>رَ فَهِ كَالْجِي شاه زيب سِينشرنز دمقد س محد، أرد و بازار كراجي

ون: 2760374-021

فير: 021-2725673

ای کیل: zamzam01@cyber.net.pk

ويب سائك: http://www.zamzampub.com



# ويباچه جديد

رحمة الله الواسعه جلداول ،صفحة ٣٣ پريه بات عرض كي گئي ہے كه اس جلد كا اكثر حصه (تاختم محث رابع) درى تقرير ہے، جس پرنظر ثانی کی گئی ہے۔ با قاعدہ تصنیف نہیں ۔اورنظر ثانی خواہ کتنے ہی اہتمام سے کی جائے ،اس میں تصنیف کی شان پیدانہیں ہوسکتی۔ کچھ نہ کچھ کمی رہ جاتی ہے۔ا تفاق سے کناڈا کے شہرٹورنٹو کے مضافات میں''مسآ بنا'' نامی بستی میں ایک بڑے عالم ہیں۔جن کا نام حضرت مولا ناوسی مظہر صاحب ندوی ہے۔علوم ولی الٰہی سے اللہ نے آپ کوحظ وافر عطا فرمایا ہے۔میرے کرم فرما حضرت مولا ناعبداللہ صاحب کا بودروی (سابق مہتم دارالعلوم فلاح دارین ترکیسر،حال مقیم ٹورنٹو) نے رحمۃ اللہ الواسعة حضرت مولانا كو پہنچائى۔مولانا نے ديدہ ريزي سے اس كا مطالعه كيا۔ اور بعض جگه استدراک اوربعض جگہ تعبیرات بدلیں۔ جب جلداول دوبارہ طبع ہوئی تو پہتضویبات کتاب کے آخر میں درج کر دی كنيں۔ پھرسن اتفاق ہے كراچى ( ياكستان ) كے جناب مولانا محدر فيق صاحب زيد مجد ہم مالك زمزم پبلشر نے رحمة الله الواسعه كي اشاعت كابيرُ اامُفايا ـ انھوں نے اس سلسله ميں بروي رقم خرچ كي تو ميں نے جلداول يرنظر ثاني كي ـ اوروه تمام تصویبات وتعدیلات کتاب میں شامل کردیں۔اب ان شاءاللہ یہ کام ممل ہے۔ یا کتان میں اس کی اشاعت کے جملہ حقوق مولانا محدر فیق صاحب مالک زمزم پبلشر کراچی کے لئے محفوظ ہیں۔اللہ تعالی موصوف کے کاروبار میں برکت فرمائیں،اوراس کتاب سےاوران کی دیگر مطبوعات سےامت کوفیضیا ب فرمائیں (آمین) جلداول کے آخر میں آٹھ صفحات الگ تھے،اس لئے آٹھ صفحات کا اضافہ کیا گیا، تا کہ جوڑے کی پلیٹ بن جائے۔اور بائنڈنگ مضبوط ہو۔شارح کے احوال: جناب مولا نامفتی محد امین صاحب یالن پوری استاذ حدیث وَارالعُطِوا دُیوبَتُ کَرَ نے اپن كتاب" الحير الكثير في شرح الفوز الكبير "مين تفصيل ك كلھے تھے،اى سے اختصاركر ك شامل كتاب کئے گئے ہیں۔انشاءاللہ قارئین کرام کے لئے وہ مفید ثابت ہو تگے۔ علاوہ ازیں: جب پیشرح مکمل ہوئی، تو دَارالغِشِاو اُدِیوبَٹ کڑے موقر مجلس شوری نے اس کی تحسین کی اور اس سلسلہ میں ایک تبحویزیاس کی جس کاعکس آئندہ صفحہ بردیا گیا ہے۔شارح کے لئے یہ بہت بڑی قدرافزائی ہے۔اللہ تعالیٰ ان ا کابرگواس ذره نوازی کا بهترین صله عطافر ما نمین ( آمین )

> کتبهٔ سعیداحمدعفااللهعنه پالن پوری خادم دَارالغِٹِلوُاڏيوبَٽِ خادم دَارالغِٹِلوُاڏيوبَٽِٽَ ۲۵رصفر۱۴۲۵جري



# الجامِعة الإسلامية دارالعهام- ديوبند (الهند)

#### Darul-Uloom, Deoband. U. P. India

لتاريخ الرقب

بسم الله الرحمن الرحيم

مرى ومحترى حضرت مولانامفتى سعيداحد صاحب پالن پورى زيدمجدكم! السلام عليكم ورحمة الله و بركاته

مجلس شوری منعقدہ ۱۲٫۷۱۳ رصفر ۱۳۲۵ ھے منظور شدہ تجویز کامتن ارسال خدمت ہے۔ تجویز بر<u>۵</u> یاجازت صدر :

وَالِ الْجُسُورُ وَيَهِ مِنْ لَكُ مَا يَهُ نَارَ استاذَ حدیث حضرت مولا نامفتی سعیدا حمد صاحب پالن بوری زیدمجد کم فے مندالبند ججة الاسلام حضرت شاه ولی الله صاحب محدث و ہلوی رحمة الله علیه کی شاہکار تصنیف ججة الله البالغه کی تشریح واق صبح بنام 'رحمة الله الواسعه'' کا جوعظیم کارنامه انجام دیا ہے بمجلس شوری مولانا موصوف کواس عظیم کمی خدمت پرمبارک باد پیش کرتی ہے۔حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه اس شجرطوبی کے اصل اصل بیں جس کے برگ و بارا کا بر دیو بنداور منتسین و ارالغیاد و یوبئن کہ ہیں۔حضرت شاه صاحب کی اس عدیم الشال جس کے برگ و بارا کا بر دیو بنداور منتسین و ارالغیاد و یوبئن کہ ہیں۔حضرت شاه صاحب کی اس عدیم الشال تصنیف کی عظمت کا اعتراف کرنے کے باوجوداس سے استفاده علماء کرام کے لئے بھی سہل نہیں تھا۔ حضرت فتی صاحب نے پوری جماعت کی طرف سے حضرت فتی صاحب نے پوری جماعت کی طرف سے شکریہ و مین نے متحق ہیں۔

الله تعالیٰ مولا نا موصوف کی عمر میں برکت عطا فر مائیں اور ان کے ذریعہ دارالعلوم اور پوری امت کوفیض یاب فرمائیں۔آمین۔

> (مرغوب الرحمٰن عفی عنه) مهتم وَارالعِئِلُورُدُومِنَ مهتم وَارالعِئِلُورُدُومِنَ دَرَ

# بيش لفظ

### ازمولا نامفتى عبدالرؤف غزنوى صاحب

استاذ حدیث ومد رمجلّه "البیّنات " (عربی)

جامعه علوم اسلامیه علامه بنوری ٹا ؤن کراچی ، وسابق استاذ دارالعلوم دیوبند

الحمد لِله و كفي وسلام على عباده الذين اصطفى، اما بعد:

حضرت والا نے ۱۳۸۲ ہے میں تقریباً باکیس سال کی عمر میں وَارالَعُٹِلُوا دِیوبَٹُ کَرَکے سالا نہ امتحان میں اول نمبرے کا میابی عاصل کی ، اور پھر دارالا فقاء دارالعلوم دیو بند میں تحکیل افقاء کے لئے داخلہ لیا ، افقاء میں اعلیٰ کا میابی اور فتو کی نولی میں اعلیٰ مہارت عاصل کرنے کے بعد وَارالَعِٹِلُوا دِیوبَٹُ کَرَ کو خیر باد کہہ کر چند سال تک دارالعلوم اشر فیہ راندر (سورت) میں حدیث و دیگر فنون پڑھاتے رہے ، اور ۱۳۹۳ھ میں نہایت اعز از کے ساتھ وَارالَعِٹِلُوا دِیوبَٹُ کَر میں آپ کا تقر رہوا ، اور آج (۱۳۲۵ھ) تک ایک مائی ناز اور مقبول ترین استاذ کی حیثیت سے حدیث اور اعلیٰ فنون پڑھارہ جیں ، اللہ تعالیٰ ان کی صحت وعافیت و زندگی میں برکت عطافی ا

علمی انہماک: حضرت والا کے علمی انہماک اور کام ہے جولوگ واقف ہیں وہ شہادت دیں گے کہ بغیر روحانیت، اعلیٰ خلوص بلی ابھی انہماک اور صائے اللہ کے شوق کے اتنے بڑے کام کوئی انجام نہیں دے سکتا، ایک طرف وَالاَلاَعُظِیُوا وَلِوبَّتُ کَرَجِیسے ظیم ادارہ میں ایک اعلیٰ اور کامیاب استاذِ حدیث کے طور پر تدریس کی ذمہ داری، دوسری طرف مطالعہ اور تصنیف و تالیف کا کامیاب مشغلہ، اُدھر ایٹ بچوں کو جو بھراللہ ایک درجن سے زائد ہیں خود ہی حفظ کرانا اور ابتدائی کتابیں پڑھانا اور خوشخطی سکھانا، اور اوھروقاً فو قاً فتوی نوی کا دقیق علمی کام انجام دینا، فدکورہ تمام علمی مشاغل کے ساتھ ساتھ عام مسلمانوں کی اصلاح کا جذبہ دل میں لئے ہوئے ایام تعطیل میں اندرون ملک و بیرون ملک و عوق واصلاحی دورے کرنا۔

ره روال راخطگی راه نیست عشق خود راه است بهم خود منزل است

بیائ علمی عشق وا شہاک کی گرامت ہے کہ حضرت والا تھکنے کا نام نہیں جانے ہیں، اور نہ ہارنے کو مانے ہیں۔

ایک دلجیسپ واقعہ: علمی ا شہاک اور علمی و سائل ہے مجت کی مناسبت ہے مجھے حضرت والا کا ایک واقعہ یاد آیا، ایک مرتبہ میں ان کی اجازت ہے ان کے ذاتی کتب خانہ میں مطالعہ کر رہاتھا، ایک پر انی کی کتاب اٹھائی، اس کے سرورق پر حضرت والا کے قلم سے ان کی اجازت ہے ان کے ذاتی کتب خانہ میں مطالعہ کر رہاتھا، ایک پر انی کی کتاب اٹھائی، اس کے سرورق پر حضرت والا کے قلم بھوایا ہے ان کے زمانہ طالب علمی کا ایک فقر والمح اس کے مانہ ہوں کے طالب علم کے پاس اگر کتاب خرید نے کے لئے گھروالے پیے تھا، اُسے نے کر میں نے یہ کتاب خرید لی ' سجان اللہ! آئ کل کے طالب علم کے پاس اگر کتاب خرید نے کے لئے گھروالے پیے بھیجے ہیں تو وہ اُسے کھانے بیخ برخرج کرتے ہیں، لیکن محمد ح کم ہو خالص کھانے کی چیز ہے اور وہ بھی والدہ محتر مہ کے ہاتھ کی بھیجے ہیں تو وہ اُسے کھانے بیاس بجھانے میں استعال کرتے ہیں بھیجے ہوئی اسے بچ کرعلمی پیاس بجھانے میں استعال کرتے ہیں

بیں تفاوت راہ از کیا است تابکیا

رب العالمين كوحفرت والاكى إى قتم كى اوائيس شايد بهت بى زياده پندآئيس كدا يك طرف مع قلف اورناياب كتابول پر مشتمل ذاتى لائبريرى عطاء فرمائى، اوردوسرى طرف سے "كمتبہ ججاز ديوبند" كى شكل ميں نشر واشاعت كا ايبااواره عطاء فرمايا جس كى مطبوعات ملك و بيرونِ ملك يھيل ربى بين، اور ساتھ بى ساتھ آپ پر رحمتوں كے ايسے دروازے كھول ديئے كدان كے قلم سے مطبوعات ملك و بيرونِ ملك يھيل ربى بين، اور ساتھ بى ساتھ آپ پر رحمتوں كے ايسے دروازے كھول ديئے كدان كے قلم سے "رَجَعَبُهُ اللّهُ الوَلْسِعَجُمُّةٌ" بيسى ماية نازشرح لكھوا كرابل علم وانصاف كواس بات كاعتر اف پر مجبور كرديا كه "حضرت مفتى صاحب نے پورى جماعت ديو بندكي طرف سے فرض كفايدادا كيا ہے، اور پورى جماعت كي طرف سے شكريہ و تحسين كے ستحق بيں \_""ذلك فضل اللّه يؤتيه من يشاء و اللّه ذو الفضل العظيم"

قرآن کریم سے محبت: بندہ نے حضرت والا کی ایک خصوصیت بید یکھی ہے کہ قرآن کریم سے صدورجہ محبت اللہ تعالی نے ان کو عطاء کی ہے، جب کوئی شخص حضرت والا کے سامنے تلاوت شروع کرتا یا وہ خود تلاوت میں مصروف ہوجاتے تو ایسا معلوم ہوتا تھا کہ اب ان کا ظاہر کی اور باطنی تعلق سب سے کٹ کر صرف اللہ تعالی اور اس کی کتاب سے جڑگیا ہے، آنسورواں دواں، چہرہ کارنگ بدلا ہوانظر آتا تھا، میں حضرت والا کی وہ کیفیت یاد کر کے بیسو چتار ہتا ہوں کہ کاش زندگی میں صرف ایک ہی بار جمیں وہ کیفیت نصیب ہو جائے، شایدائس سے بیڑا یار ہوجائے لیکن۔

این سعادت برور بازو نیست تانخشد خدائے بخشده حدائے بخشده حدائے مثال مقبولیت کا حضرت والا مرطلبم العالی کی فرکورہ کیفیت کو یاد کر کے میں یہ بھی سوچہ ارہتا ہوں کہ شایدان کی ترقیوں اور بے مثال مقبولیت کا راز یہی قرآن کی تجی محبت ہو، کیونکہ یہی قرآن اللہ تعالی کے قرب کا سب سے اہم ذریعہ ہے، امام ترفدی اور امام احمد بن حنبل نے بروایت حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عندرسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم کا بیار شادگرامی نقل کیا ہے " …… و مسات قرب العباد إلی الله بمثل ما خرج منه (یعنی القرآن)"

ای محبت خالصہ کا نتیجہ ہے کہ حضرت والا نے اپنی اہلیہ محتر مداورا پنے بچوں کو جوایک درجن سے ماشاءاللہ زائد ہیں مذکورہ تمام مصروفیات کے باوجود حفظ خود ہی کرایا، راقم الحروف نے جہال حضرت والا کے پاس بخاری شریف جلد ثانی ، تر مذی شریف جلداول ، ابوداؤدشریف اوربعض دوسری کتابین بھی پڑھی ہیں وہاں دارلعلوم دیو بند نے فراغت کے بعداور وَارالِعُیْلُو اِدُیوبَتَ کَ میں مدرس مقررہونے کے بعدحفظ قرآن بھی اُنہی کے پاس کیا ہے۔ (اللّٰہم اِنی اسسالك باسسانك الحسنی اُن تبارك فی حیاة شیخی وصحته، واُن تنفع به الدین، واُن ترزقه و اُهله النجاح والفلاح فی الدنیا والاخرة برحمتك الواسعة الکے اورواقعہ: حضرت والا کے پاس حفظ کرتا ہوا جب میں سوره طُرکی اس آیت "واُمر اُهلك بالصلاة واصطبر علیها لا نسالك رزقا نبحن نوزقك والعاقبة للتقوی" پر پہنچا توانہوں نے نمناک آئكھوں كے ساتھ ایک واقعہ تایا کہ جب میں نسالك رزقا نبحن نوزقت والعاقبة للتقوی" پر پہنچا توانہوں نے نمناک آئكھوں كے ساتھ ایک واقعہ تایا کہ جب میں نیالہ نے اللہ تعالی کو فیق سے اپنی اہلیاور بڑے بچ رشیدا حمد (حضرت والا کے بیصا جزادے وَالرالِعُیْلُو اِدِیبَنَ مَن عاص برکت عطاء فر مائی بعدا یک حادث میں شہید ہوئے ، رحمہ اللہ رحمۃ واسعة ) کو حفظ کرایا ہے اس وقت سے اللہ تعالی نے روزی میں خاص برکت عطاء فر مائی ہوا وارفاقہ کی نوبت گھر میں نہیں آئی ہے جب کہ اس سے قبل بار باراس کی نوبت آپھی ہے۔

افہام وقفہیم کامنفروسلیقہ: راقم الحروف کواپنی بے بینائی اور تہی وامنی کا پورااحساس ہے لیکن بیایک تقدیری بات ہے کا اس نے اللہ تعالیٰ کی توفیق سے طلب علم کی غرض سے چار ملکوں (افغانستان، پاکستان، ہندوستان اور سعودی عرب) کے بعض مایۂ نازاہلِ علم سے استفادہ کیا ہے اوران کے پاس پڑھا ہے" در جسم السلّه من تُوقی منھم و بادك فی صحة و حیاة من هو باق منھم" میں اس وسیع واقفیت کی بناپر (جوکسی کا ذاتی کمال اور سرمایہ فخر نہیں) شرح صدر کے ساتھ یہ کہنے کی جرائت کرتا ہوں کہ حضرت والا کے افہام تعقیم کا انداز ان سب سے منفر داور ممتازتھا، مشکل سے مشکل بحث الی ترتیب وعمدہ انداز سے بیان فرماتے تھے کہ اعلیٰ تو در کناراد فی سے ادفیٰ طالب علم کے لئے بھی مجھنا آسان ہوجا تا، اور مجھے یاد ہے کہ بھی دوسرے اسا تذہ کرام کے اسفار کی وجہ سے دو تین گھنٹے سلسل پڑھاتے اور تمام طلبہ بھریش گوش ہوکر سنتے اور "کان علی دؤوسھم المطیو" کا مصداق بن کر حضرت والا کی علمی تحقیقات سے مسلسل کی گھنٹوں تک انہاک کے ساتھ مجھر پوراستفادہ کرتے رہتے۔

تربیت اور مردم سمازی: حضرت والا کی تربیت اور مردم سازی گا انداز بھی نرالا ہے، وہ خود بھی اخلاص کے ساتھ ہمیشہ اپ علمی، اصلاحی اورتصنیفی کاموں میں مصروف اور بلاضرورت کی ملاقا توں اور ملنے جلنے سے دورنظر آتے ہیں، اور اپ شاگر دوں اور متعلقین کو بھی اِسی بات کی تلقین کرتے رہتے ہیں۔

گرت ہوا است کہ باخطر ہم نشین باشی نہاں زچھم سکندر چو آب حیوان باش میں نے وارالغِٹےو و آب حیوان باش میں نے وارالغِٹےو و آب حیوان باش میں نے وارالغِٹےو و آب کی اپنی تقریباً دس الدندگی میں اس بات کا مشاہدہ کیا ہے کہ جن اسا تذہ یا طلبہ کو حضرت والا سے تعلق یا قرب کی سعادت حاصل ہوئی اللہ نے ان کورتہ قیوں سے نواز ا،اوراستغناء، علمی انہاک،اعلی ہمتی اور دنیوی زندگی کی پرخار وادیوں کو عبور کرنے کی صلاحیت ان کو حاصل ہوئی ،اور بیاس لئے کہ بیتمام چیزیں جب خود مربی میں بدرجہ اتم موجود ہوں اور تربیت کا طریقہ بھی حکیمانہ ہوتو پھراستفادہ کرنا خود بخود آسان اور تربیت کا سلسلہ مؤثر اور کا میاب ہوجاتا ہے۔

رَجْعَ بَهُ اللّهُ الْوَالِينَعَ بِنَهُ كَا مِقَام: حضرت مفتى صاحب نے ' لَحَجْمَةِ بُاللّهُ الْوَالِيَعَ بَهُ پانچ ساله مختوں اور عرق ریزی کے بعد ۱۹ رذی الحجہ ۱۳۳۳ ہے کو پانچ مختیم جلدوں پر مشتمل بیشرح پایئے جمیل تک پہنچایا، برصغیر کے ممتاز اہل علم وبصیرت نے اس شرح کو بہت سراہا ہے، اور تقریبا ڈھائی سوسال ہے' ہمجھ کہ اُدائی البَالِحَ ہُمَّن' کی شایان شان تشرح کا جوعلمی قرضہ اہل علم ودانش کے ذمہ باقی تھا' (رَجْعَ ہِمُّاللَّهُ الْوَائِسَ عَجْمَاللَّهُ الْوَائِسَ عَجْمَاللَّهُ الْوَائِسَ عَجْمَاللَّهُ الْوَائِسَ عَجْمَاللَّهُ اللَّهُ الْوَائِسَ عَجْمَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْوَائِسَ عَلَی ہے ہوں کے اس کے بری دینی درسگاہ' والائٹ وار الغِلِ وار ہو ہم تازا ہا ہے اللہ میں مفتی صاحب منظلیم کے اس کارنامہ کوفرض کفائیا داکرنے کے مترادف اور آپ کوشکریہ و تحسین کے ستحق قرار دیا ہے، جویز کا عکس صفح نمبر (ب) جلداوّل پر دے دیا گیا ہے۔

وجه تسميد: "بِحِخَةُ اللّهُ الْبَالِحَةُ مَّى" كانام سورة الانعام آيت نمبر ۱۳۵ قبل فلله الحجة البالغة الأية " عائنوذ هم حلى الرحمة في المراحمة في الم

رَجْهَمَ بُهُ اللّهُ الْوَالِيَهِ عَبِهَ كَى اشْمَاعَت: ہندوستان میں'' زَجْهَ بُهُ اللّهُ الْوَالِيَهُ عَبَّنَ مظلّم ہی نے اٹھایا،اور'' مکتبہ تجاز دیو بند' سے شایان شان طباعت، بہترین کاغذاورخوبصورت جلدوں کے ساتھ طبع کرایا،اور بیشرح اس شعر کاضیحے مصداق بن گئی۔

بہار عالم حسنش دل وجان تازہ میدارد برنگ اصحاب صورت را بو ارباب معنی را اب باکتان میں برادرمحترم، فاضل عرم جناب مولانا محمد فیق ساحب (تقبل الله جهودهم) فاضل جامعه علوم اسلامیه علامه بنوری ٹاؤن و مالک ' فرکنو کر بیکلیٹ کر کر ای اشاعت کا ارادہ فر مایا ہے، اور حضرت مؤلف مظلم سے اجازت بھی حاصل کی ہے، اللہ تعالی ان کی محنتوں کو قبول فرما ئیں، اور ' فرکنو کر بیکلیٹ کرنے'' کی اس کتاب اور دیگر مطبوعات سے خاص و عام کو فیضیاب فرمائیں۔

ع اين دعا از من واز جمله جبال آمين باد وصلى الله تعالى على سيدنا ونبينا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين، والحمد لله رب العالمين.

عبدالرؤف غرنوی عفاالله عنه خادم تدریس جامعه علوم اسلامیه علامه بنوری ٹاؤن، کراچی جامعه علوم اسلامیه علامه بنوری ٹاؤن، کراچی



# فهرست مضامين

| 14-0  | فېرست مضامين                                                                                  |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| mr-12 | سخن ہائے گفتنی                                                                                |
| 20    | مختصرسوانح حیات حضرت امام شاه ولی الله محدث د ہلوی رحمہ الله                                  |
| 12    | خودنوشت سوائح حيات                                                                            |
| ~r-~. | اصلاحی اور تجدیدی کارنامے مشہور تصانف کا تعارف                                                |
| 2     | طرزتح رياورتصنيفي خدمات                                                                       |
| ra    | آپ کیا تھے؟                                                                                   |
| 12    | حضرت شاه صاحب کا کلامی اورفقهی مسلک                                                           |
| r2    | ا یک عربی رسالہ جس میں ان بارہ مسائل کا بیان ہے جواشاعرہ اور ماترید بیے کے درمیان اختلافی ہیں |
| ۵٠    | شاه صاحب كلام ميں اشعري تھے                                                                   |
| ۵۱    | شاه صاحب فروعات میں حنفی تھے                                                                  |
| 00    | حجة الله البالغه كےمطبوعه اورغيرم طبوعه نسخ                                                   |
| 20941 | فن حكمت شرعيه (علم اسرارالدين ) تعريف ،موضوع اورغرض وغايت                                     |
| 40    | كتاب كاآغاز                                                                                   |
| 40    | ہرم کلّف دین اسلام پر پیدا ہوتا ہے؟                                                           |
| 40    | عربي ميں مصدرمعروف اورمصدرمجهول ميں اورمصدراورحاصل مصدر ميں فرق نہيں ہوتا                     |
| 40    | شاه صاحب رحمه الله متراد فات استعال كرتے ہيں                                                  |
| 44    | نبيول اوررسولول كادرجه                                                                        |
| 42    | بڑے لوگ                                                                                       |
| 42    | مادامت السماوات والأرض ابديت كے لئے محاورہ ہے                                                 |
| AF    | فنون حدیث میں حکمت شرعیه کامقام ومرتبه                                                        |
| 49    | علوم شرعیه میں سب سے بلندر تبه حدیث کا ہے یا تفسیر کا؟                                        |
| 4.    | منكرين حديث (اہل قرآن) پررة                                                                   |
| 41    | عارفنون حديث فن روايت الحديث فن عُر يب الحديث ، فقدالسّه اورعلم اسرارالدين                    |
| -42   | الكوركر بكاف                                                                                  |

| 20               | تحكمت اورعلت ميں بچند وجو ہ فرق ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                              |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 20               | فن حكمت شرعيد كے تين فائد بے                                                                        |
| 44               | فن حکمت بشرعیه مضبوط بنیا در کھتا ہے ،مگریہ اچھوتافن ہے                                             |
| 49               | فن حکمت ِشرعیہ ایک دقیق فن ہے، اس میں تصنیف کے لئے جارچیزیں ضروری ہیں                               |
| Al               | تقريب تدوين حكمت شرعيه                                                                              |
| 10               | حضرات حسنین رضی الله عنهما کے اسمائے گرامی کے ساتھ لفظ'' امام'' کا استعمال                          |
| $\Lambda\Lambda$ | كتاب جمة الله البالغه كاانداز                                                                       |
| 9.               | كتاب جمة الله البالغه كي وجه تشميه                                                                  |
|                  | (مقدمة الكتاب كا آغاز)                                                                              |
| 90               | يدخيال باطل بكاحكام شرعيتكمتول بيتمالنبين بين                                                       |
| 94               | مديث ﴿إنما الأعمال بالنيات ﴾ كاتشريح                                                                |
| 94               | نماز کاشمنی اوراصلی فائده                                                                           |
| 1                | آنخضرت مِلاَللَّهَ اللَّهُ مِحابِهُ كرام اور بعد كے حضرات ، ہمیشہ احكام کی صلحتیں بیان كرتے رہے ہیں |
| 1.1              | ایام رضاعت میں ہمبستری کرنے کی ممانعت منسوخ ہے                                                      |
| 1.0              | اعمال کائسن وقتح نمحض عقلی ہے نہ شرعی ، بلکہ بین بین ہے                                             |
| 1.0              | اشاعره، ماترید بیه معتزله، امامیهاور کرّامیه کے مذاہب                                               |
| 1+9              | احکام پڑمل پیرا ہونا حکمتوں کے جانبے پرموقو ف نہیں                                                  |
| 111              | تكليف شرعي كي صحيح مثال                                                                             |
| 110              | ا ہل فتر ت اور پہاڑوں پررہنے والوں کا حکم                                                           |
| 114              | انسان اس د نیامیں نیانہیں پیدا ہوا                                                                  |
| 114              | فن حکمت شرعیه کی تدوین اوراس کے فوائد                                                               |
| IIA              | ایک باطل خیال که حکمت ِشرعیه کی تدوین ناممکن ہےاوران کے قلی اور نقلی دلائل                          |
| 11.              | باطل خیال والوں کی دلیل عقلی کا جواب                                                                |
| irr              | ان کی دلیل نقتی کی پہلی تقریر کا جواب                                                               |
| irr              | بدعت کی حقیقت کیا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                            |

| irr   | متقدّ مین کوفن حکمت ِشرعیه کی ضرورت کیوں نہیں تھی ؟                                                |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ITT   | اب فن حکمت بشرعیه کی ضرورت کیوں ہے؟                                                                |
| 119   | باطل خیال والوں کی دلیل نفتی کی دوسری تقریر کا جواب                                                |
| 179   | فن حكمت بشرعيه كے فوائد:                                                                           |
| 119   | 🛈 فن حکمت شرعیه کی مدد سے ایک اہم معجز ہ کی وضاحت ہوتی ہے 💎                                        |
| 127   | 🕑 فن حکمت ِشرعیہ ہے دین میں مزیداطمینان قلبی حاصل ہوتا ہے 💮 ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔    |
| 122   | 🏵 فن حكمت شرعيه سے سالك كوعبادات ميں فائدہ پہنچتا ہے                                               |
| 100   | احسان کامطلب اورصفت احسان پیدا کرنے کا طریقه                                                       |
| 100   | احسان، زُېداورتصوف ايک بي چيزېين                                                                   |
| 124   | ﴿ فِن حَكَمت بِشرعيه سے فِروعی مسائل میں اختلافِ فقهاء میں فیصله کیا جاسکتا ہے                     |
| 174   | @ فَن حَكَمت ِشرعیہ ہے گمراہ فرقوں کے خیالات کی تر دید کرنے میں مددمکتی ہے                         |
| 119   | 🕥 فن حکمت ِشرعیہ سے بعض فقہاء کی ایک بات کی تر دید کی جاسکتی ہے                                    |
| 100   | شاه صاحب رحمه الله کے تفرِ دات کی وجہ                                                              |
| irr   | اہل حق (اہلِ السنہ والجماعہ) کون لوگ ہیں اور حق کا معیار کیا ہے؟ (ایک اہم بحث)                     |
| ١٣٣   | منصوص مسائل میں اہل حق کا طریقہ                                                                    |
| المبا | غیر منصوص مسائل میں توشع ہے                                                                        |
| IM    | انسان افضل ہیں یا ملائکہ؟                                                                          |
| 109   | حضرت عا مُشدرضي الله عنها افضل مين ياحضرت فاطمه رضي الله عنها؟                                     |
| 101   | جارمسائل: جن کوعلم کلام میں اس لئے چھیٹرا گیا ہے کہ ان کومسائل اسلامیہ کا موقو ف علیہ سمجھا گیا ہے |
| 101   | صفات باری تعالیٰ کے تعلق ہے تین مسائل کا تذکرہ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                |
|       | ہرفن کی ایک خصوصیت اور ہرمقام کا ایک تقاضا ہوتا ہے۔اور دوسر نے فن والوں پراس فن کی قابل            |
| 104   | اعتماد بات کی پیروی ضروری ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                   |
| 14+   | مقدمة الكتاب كي آخرى بات                                                                           |
| 141   | کتاب کے مضامین کی اجمالی فہرست<br>وہ رہے ہے۔                                                       |
| 141   | قیم اول: قواعد کلیہ کے بیان میں ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                             |
| 141   | فشم اول میں سات مبحث اور ستر باب ہیں                                                               |

# مبحث اول

|         | ۔ (تکلیف شرعی اور جزاؤ سزا کے اسباب کے بیان میں)                                                     |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14      | باب(۱)صفت ابداع بخلق اور تدبير كابيان                                                                |
| 14      | صفت ابداع وخلق كابيان                                                                                |
| 120     | الله تعالیٰ نے عالَم کی تشکیل کس طرح فر مائی ہے؟                                                     |
| 124     | خاصه ذی خاصه سے جدانہیں ہوتا                                                                         |
| 124     | انواع:اجناس میں خصوصیت درخصوصیت پیدا کرنے ہے بنتی ہیں                                                |
| 124     | انواع واجناس کی خصوصیات کا فرق عقل کے ذریعہ پہچانا جاتا ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔       |
| 149     | صفت بتر برگابیان                                                                                     |
| IAI     | صفت ِتدبيرگي مزيدوضاحت                                                                               |
| IAI     | عالم مواليد جوا ہرواعراض كالمجموعه ب                                                                 |
| IAT     | دومعنی کے اعتبارے عالَم میں ہر چیز خُسن ہے ،کوئی چیز فتیج نہیں                                       |
| IAT     | دوسرے دومعنی کے اعتبار سے عالم میں مُسن وقتح پایا جاتا ہے                                            |
| IAT     | جب کوئی ایساوا قعہ رونما ہونے جار ہا ہوجس میں شر ہوتو صفت بتہ بیر جا رطرح سے تصرف کرتی ہے            |
| IAT     | ز مزم حضریت اساعیل علیدالسلام کے ایزیاں رگڑنے سے نمودار ہوا نے بیے بےاصل بات ہے                      |
| IAY     | باب (۲) عالم مثال كابيان                                                                             |
| IAT     | عَالِم كالطلاقُ مجموعهُ كا ئنات پربھی ہوتا ہےاوراجزائے عالم پربھی                                    |
| IAZ     | عالِم مثال كى يا نج خصوصيات أ                                                                        |
| IAZ     | عالِم مثال کہاں ہے؟ اوراس کا بینام کیوں رکھا گیاہے؟                                                  |
| 9416471 | عالَم مثال پردلالت كرنے والى ستر ەروايات                                                             |
| 190     | مذکورہ روایات میں غور کرنے کے تین طریقے:                                                             |
| 190     | 🕕 ان روایات کوظا ہر پرمحمول کیا جائے تو عالم مثال کو ما ننا پڑے گا                                   |
|         | ﴿ اِن روایات کی بیتاویل کی جائے کہ بیصرف آ دمی کا احساس ہے تو اس تاویل کی کسی درجہ میں               |
| 194     | محنجائش ہے                                                                                           |
|         | ب س ہے۔<br>﴿ ان روایات کومضمون فنہی کے لئے بیرایۂ بیان قرار دیا جائے ،مگر صرف بیتو جیداہل حق کا مسلک |
| 197     | نہیں ہے                                                                                              |

| 191  | امام غزالی رحمه الله کا تائیدی حواله، انہوں نے عذاب قبر کی روایات میں بیتین طریقے بیان کئے ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| r. r | باب(٣)مَلاُ اعلَى (مقرَّب فرشتوں) كابيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1.1  | ملاً اعلی کا تذکره قر آن وحدیث میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| r.0  | چھ حدیثیں جن سے ملاُ اعلی کے وجوداور کا موں پرروشنی پڑتی ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| r.A  | ملاً أعلى كے سلسله كي سات باتيں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| r•A  | 🛈 ملاً اعلی نیک لوگوں کے لئے دعا ئیں کرتے ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| r+A  | 🕝 ملاً اعلى: الله اور بندول كے درمیان وساطت كافر یضه انجام دیتے ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| r-A  | 💬 ملاً اعلی بھلا ئیوں کا الہام کرتے ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| T+A  | 🕝 ملاً اعلی با ہم مل کر نظام دینیوی طے کرتے ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1.9  | ﴿ مَلاَ اعلَى مِينِ أُو نِحِے درجہ کے انسان بھی شامل ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1+9  | 🕝 فیصلهٔ خداوندی نیملے ملاً اعلی میں نازل ہوتا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| r. 9 | ﴾ شریعتیں پہلے ملاً اغلیٰ میں متقر رہوتی ہیں۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| rii  | موتوا قبل أن تموتوا:صوفیا کا کلام ہے،حدیث نہیں ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | ملاً اعلی میں تین قشم کے نفوس شامل ہیں : نورانی فرشتے ،اعلی درجہ کے عضری فرشتے اوراعلی درجہ کے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| FII  | انياني نفوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | ملاً اعلی کے تین کارنامے: پوری توجہ ہے اللہ کی طرف متوجہ رہنا، پسندیدہ نظام کے لئے دعائیں کرنااور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ric  | ان کے انوار کاروح اعظم کے پاس جمع ہونا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ria  | حظيرة القدس كي حقيقت كيا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ria  | روح اعظم والی روایت کیسی ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | جب حظیرۃ القدس میں طے پاتا ہے کہ لوگوں کودینی اور دنیوی تاہی سے بچایا جائے تو تین باتیں وجود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| rit  | میں آتی ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| MA   | نبوت کی بنیاد کیا ہے؟ اور روح القدس کی تائید کا مطلب کیا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| MA   | ملاً سافل (زمینی فرشتے) اور ان کے کام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| MA   | ملاً سافل کی تخلیق کس طرح ہوتی ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 119  | ملاً سافل کئی طرح سے اہل زمین پراٹر انداز ہوتے ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 771  | اپوزیشن یارٹی (شیاطین ) کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| rrr  | باب(۾) سنت الهي ( قانون قدرت ) کابيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -5   | ا وَالْ وَالْ وَالْ الْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا ل |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

|          | الله تُعَالَىٰ کے پچھکام اشیائے عالم میں رکھی ہوئی صلاحیتوں پر متفرع ہوتے ہیں اور اس بات کے    |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rrr      | دلائل نقليه اورعقليه                                                                           |
| rra      | كائنات ميں ركھی ہوئی جھامئون صلاحيتوں كابيان                                                   |
| rra      | عناصرار بعه کی خصوصیات                                                                         |
| TTA      | تعارض اسباب اوروجه ترجيح                                                                       |
| ראס, דרם | علویات (کواکب) کے سفلیات (زمینی واقعات) پراٹرات اور حضرت نانوتو گ کی رائے                      |
| rrr      | اسباب ومسببات کے درمیان تعلق واضح ہوتومسبب کی سبب کی طرف نسبت درست ہے                          |
| +++      | ب(۵)روح کی حقیقت و ماہیت کا بیان                                                               |
| ***      | روح کی حقیقت قابل فہم ہے یا نا قابل فہم؟                                                       |
| rrr      | قرآن کریم نے روح کی حقیقت بیان کرنے ہے سکوت کیوں کیاہے؟                                        |
| rrr      | قرآن کریم نے روح کی حقیقت بیان کردی ہے،البتہ تمام حقیقت بیان نہیں کی                           |
| rry      | روح کیاچیز ہے؟                                                                                 |
| TTA      | اصل روح ،روخ ربانی ہے                                                                          |
| rra      | روح ربانی کیاچیز ہے؟                                                                           |
| 201      | موت ہے نسمہ کاتعلق بدن ہے منقطع ہوتا ہے اور روح ربانی کاتعلق نسمہ سے برقر ارربتا ہے۔           |
| rrr      | موت کے بعد نسمہ کونگ زندگی ملتی ہے۔<br>موت کے بعد نسمہ کونگ زندگی ملتی ہے                      |
| ***      | صور پھو تکنے کے بعد کے احوال                                                                   |
| ۳۵۱۹۲۳۳  | ملکیت و بهیمیت کی حقیقت<br>ملکیت و بهیمیت کی حقیقت                                             |
| rrr      | اس باب میں روح کی پوری حقیقت بیان نہیں کی گئی ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔           |
| rra      | ملم الحقائق (فلسفهٔ تصوف) اورعلم سلوک                                                          |
| rmy      | م القال رسطه منوت) اورم موت<br>باب (1) انسان مكلّف كيول بنايا گيا ہے؟ ( دليل نقلي )            |
| FP4      | إبرا (المان معلف يون بهايا سياح، (روس في)                                                      |
| ra.      | ا بیت ہوا وہ عوصه الا ممالہ ہی میر<br>انسان مکلف کیوں بنایا گیا ہے؟ ( دلیل عقلی )              |
| rai      |                                                                                                |
|          | ملائکہ، بہائم اورانسان کےاحوال<br>ک یہ میں میں مدینہ کی مشکشہ ہے:                              |
| rai      | ملکیت اور مہیمیت میں ہمیشہ شکش رہتی ہے<br>مناب حرکھ مال ماروں میں معرفت کی میں ا               |
| rar      | انسان جوبھی حالت اپنا تا ہے اس میں تعاون کیا جا تا ہے<br>سے سر روین میں میں تعاون کیا جا تا ہے |
| rar      | ملکیت اور بہیمیت کوبعض چیز وں میں مزہ آتا ہے اور بعض چیز وں سے کلفت ہوتی ہے                    |

| rar | ملکیت و بہیمیت: دومتضا دقو تیں انسان میں جمع کیے ہوتی ہیں؟ دومثالوں ہے وضاحت                    |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ray | باب (٤) انسان كامكلّف موناعالم كى بلاننگ ميں داخل ہے                                            |
| 101 | لفظ تقذیر کے معنی اور مفہوم                                                                     |
| raz | الله تعالیٰ نے مخلوقات کوئس انداز پر پیدا کیا ہے؟ نباتات،حیوانات اورانسان کے احوال میں غور کریں |
| TYT | الله تعالیٰ نے کا سُنات کانظم وانتظام کس طرح فر مایا ہے                                         |
| 740 | انسان کی تربیت و تدبیر کابیان                                                                   |
| 740 | انسانوں میں صلاحتیوں کا فرق                                                                     |
| 744 | قوت ملکیہ کے تعلق سے انسانوں کے احوال میں سیسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس                   |
|     | تمام مخلوقات زبان حال ہے تضرع کناں ہیں ،مگرانسان علم وبصیرت کےساتھ زباں قال ہے بھی              |
| 777 | تضرع کرناچاہتا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                           |
| 142 | انسان کی چنداورخصوصیات                                                                          |
| 141 | انسانی امتیازات کاخلاصه: قوت عقلیه کی زیاد تی اورقوت عملیه کی برتری                             |
| 12  | انسان کو ہرممل پر جزایا سزاملنی جاہتے ، بھول ، چوک اورا کراہ معاف کیوں ہیں؟                     |
| 124 | انسان کی تربیت کے لئے شریعت ضروری ہے                                                            |
| 124 | انسان کے مزاج کا عتدال جار ہاتوں کا مرہون منت ہے                                                |
|     | انسان کی تربیت کے لئے پانچ علوم ضروری ہیں: تو حیدوصفات کاعلم ،عبادتوں کاعلم ، تدبیرات نا فعہ کا |
| 149 | علم،استدلال كاعلم اور پندوموعظت كاعلم                                                           |
| 14. | پندوموعظت تین قشم کے مضامین سے کی جانی جائے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                           |
| TAT | علم از لی میں علوم خمسہ کی تعیین اور یہی اشاعرہ کے نز دیک '' کلام نفسی'' ہے                     |
| M   | علوم خمسه کا پېهلاظلمی اورروحانی وجود                                                           |
| TAP | علوم خمسه کا دوسراروحانی وجود                                                                   |
| MY  | علوم خمسه کا نبیاء پرنزول                                                                       |
| 114 | باب کی آخری بات جو باب کا مدعی ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                           |
| MA  | باب(٨) تکلیفشرعی جزاؤسزا کوچاہتی ہےاورمجازات کی چاروجوہ ہیں:                                    |
| MAA | کہلی وجہ: مجازات صورت نوعیہ کا تقاضا ہے                                                         |
| 19+ | د وسری وجہ: مجازات ملاً اعلیٰ کی وجہ ہے بھی ہوتی ہے                                             |
| 190 | تیسری وجہ: مجازات شریعت منز لہ کی وجہ ہے بھی ہوتی ہے                                            |
| -   |                                                                                                 |

- ﴿ أُوْ كُوْرَ بِبَاشِ كُلْ ﴾

| 194         | چوتھی وجہ: مجازات تعلیمات انبیاء کی وجہ ہے بھی ہوتی ہے                                  |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 199         | مجازات کی حیاروں وجوہ کےاحکام                                                           |
| r.r         | باب (٩) الله تعالیٰ نے لوگوں کی فطرت مختلف بنائی ہے                                     |
| m.r         | ملکیت اور بهیمیت کے مختلف انداز                                                         |
| r.A         | ملکیت اور ہیمیت کا اجماع دوطرح پر ہوتا ہے                                               |
| 11.         | ملکیت و مہیمیت اوران کے اجتماع کی اقسام ثمانیہ                                          |
| <b>F</b> 11 | اقسام ثمانیه کے ضروری احکام                                                             |
| 112         | باب(١٠)عمل كاباعث بننے والے خیالات کے یانچ اسباب:                                       |
| 112         | يهلاسبب:انسان كي جبّت وفطرت                                                             |
| 11/         | دوسراسبب:انسان کامادّی مزاج ٔ                                                           |
| MIA         | تيسراً سبب:عادات ومالوفات                                                               |
| MIA         | چوتھااور یانچواں سبب بعض اتفا قات جواچھ یابرے خیالات کا سبب بنتے ہیں                    |
| 119         | خوابوں کامعاملہ خیالات جیسا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                      |
| +++         | باب (۱۱)عمل کانفس ہے وابستہ ہونااوراس کاریکارڈ کیا جانا                                 |
| ~~~         | اعمال واخلاق كانفس كى جڑے اٹھنا                                                         |
| rry         | اعمال واخلاق كانفس كي طرف لوثنا                                                         |
| TTA         | اعمال واخلاق کانفس کے دامن سے چیٹنا                                                     |
| rr.         | بجے کانفس شروع میں ہئو لانی ہوتا ہے اور ہئو لی کے معنی                                  |
| 779         | ً اعمال واخلاق سلسلهٔ مُعدًّ ات ہیں اور معدّ کے معنی                                    |
| rri         | اعمال واخلاق كاريكار ذكياجانا                                                           |
| rrr         | ہمل خود بخو دا بنی جزاء بتلا دیتا ہے۔<br>ہمل خود بخو دا بنی جزاء بتلا دیتا ہے۔          |
| rrr         | لوح محفوظ ایک مخلوق ہے،اس کے د ماغ میں جمیع ما کان و مایکون بھرے ہوئے ہیں               |
|             | عمل کایا در ہنا بھی اس کے محفوظ ہونے کی ایک دلیل ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| rry         | باب (۱۲) اعمال کا ملکات ہے جوڑ                                                          |
| 4           | ، ،                                                                                     |
| 4           | اعمال: ملكات واخلاق كے لئے جال ہيں                                                      |
| امم         | کسی کے ملکات زیادہ ریکارڈ کئے جاتے ہیں اور کسی کے اعمال                                 |

| 00.5        |                                                                                                  |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | بہت ہے اعمال بذات خودمقصو دہوتے ہیں                                                              |
| rra         | باب (۱۳) مُجازات کے اسباب کا بیان                                                                |
| rro         | اصل اول بننس کا حساس سبب مجازات ہے                                                               |
| rry         | اصل دوم: فیصلهٔ خداوندی بھی سبب مجازات ہے                                                        |
| ra.         | مجازات کی گونسی اصل کہاں کام کرتی ہے؟                                                            |
| 201         | اسباب مجازات کے لئے موانع 🐪 🐪 🐪 🐪 💮 💮 💮 💮 💮 💮 💮 💮                                                |
|             | مبحث دو                                                                                          |
|             | د نیامیں اور موت کے بعد جزاؤ سزا کی کیفیت کا بیان                                                |
| raa         | باب(۱) و نیامیں جزائے اعمال کا بیان ( نفتی ولائل )                                               |
| ran         | و نیامیں جزائے اعمال کا بیان (عقلی دلیل )                                                        |
| 441         | خار جي جزاؤ سزا کا ضابط                                                                          |
|             | مجازات کی پانچ صورتیں: روحانی مجازات ،جسمانی مجازات ،متعلقات میں مجازات ،آ فاقی مجازات           |
| 744         | اوراعمال میں نمجازات                                                                             |
| 244         | باب(۲)موت کی حقیقت کابیان                                                                        |
| 74.         | دو، تین اور جارعنا صرک مرکبات                                                                    |
| 72.         | فلكيات، كائنات الجواور مواليد ثلاثه                                                              |
| 720         | مختلف اعتبارات ہے لوگوں کی مختلف انواع                                                           |
| 741         | موت کے بعداللہ تعالیٰ کا یقین اوراعمال کا احساس ہونے لگتاہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| 741         | ملکیت کے لئے مفیدا ورمضر چیزیں                                                                   |
| TAI         | باب (٣) برِزخی مجازات میں لوگوں کے مختلف احوال کا بیان                                           |
| 711         | قبر:عالم برزخ کا نام ہے مٹی کے گھڑے ہی کا نام نہیں ہے                                            |
| TAT         | بيدارقلب لوگوں کی مجازات کا بيان                                                                 |
| ۳۸۳         | خوابیده طبیعت لوگوں کی مجازات کا بیان                                                            |
| MAA         | كمزورقوت ملكيه اوريهيميه والول كي مجازات كابيان مستسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس           |
| TAA         | ملائکہ اور شیاطین سے ملانے والے فطری اور اکتسانی اسباب                                           |
| <b>M</b> 19 | ملائکہ سے ملنے والوں کے بعض احوال                                                                |
|             |                                                                                                  |

| r9.  | شیاطین سے ملنے والوں کے بعض احوال                                                                         |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rgr  | قُو ی تهیمیت اورضعیف ملکیت والوں کی مجازات کا بیان                                                        |
| m90  | عالم برزخ اورعالم آخرت میں ایک فرق                                                                        |
| r99  | باب(م) قیامت اوراس کے بعد کے واقعات کے کچھا سرار ورموز کا بیان                                            |
| 799  | موت کے بعد انفرادی احکام ختم ہوجاتے ہیں ،صرف نوعی احکام باقی رہتے ہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| r99  | انسان کی انفرادی اوراجتماعی خصوصیات                                                                       |
| r    | نوعی چیزیں دوشم کی ہیں: ظاہری اور باطنی                                                                   |
| P+ P | نوع کے افراد میں نوعی احکام کا پایا جانا کمال ہے                                                          |
| 4.4  | ارواح کابارگاہ عالی کی طرف سمٹنادوطرح پر ہوتا ہے                                                          |
| r.4  | قیامت میں واقعات تمتیلی رنگ میں ظاہر ہوں گے                                                               |
| P+A  | فو قانی علوم آسانی ہے حاصل نہیں ہو سکتے                                                                   |
|      | علوم دوطرح کے ہیں جسی اورمعنوی۔ پھرمعنوی علوم دوطرح کے ہیں: وہ جن سے پچھ مناسبت ہے                        |
| r.A  | اوروہ جن ہے بالکل مناسبت نہیں اور دونو ل قتم کے معنوی علوم نہایت مشکل ہیں                                 |
| 4.4  | قیامت اوراس کے بعد پیش آنے والے واقعات کابیان                                                             |
|      | مبحث سوم                                                                                                  |
|      |                                                                                                           |
|      | ارتفاقات كى بحث                                                                                           |
| 11/  | ارتفا قات: شاہ صاحبِ رحمہ اللہ کی خاص اصطلاح ہے۔اس اصطلاح کی تشریح                                        |
| MIZ  | باب(۱)ارتفا قات کومستنظ کرنے کا طریقه                                                                     |
| MIA  | آ سائش ہے زندگی بسر کرنے کے لئے ارتفا قات ضروری ہیں                                                       |
|      | انسان زندگی گذار نے کے فطری الہامات کے ساتھ تنین چیزیں ملاتا ہے بعقلی فائدے کے لئے کام                    |
|      | كرنا، حاجت روائي كے ساتھ نفاست كا خيال ركھنا اوران ميں عقلمندوں كا پايا جانا، جو بہترين اسكيسيں           |
| MIA  | وجود میں لاتے ہیں                                                                                         |
| ۳۲۳  | ارتفا قات مستبط كرنے كا طريقه                                                                             |
| rrr  | تدن کامعمولی درجه( دیبی تدن )ارتفاق اول ہے                                                                |
| 2    | ترقی یا فتہ تمدن (شہری تمدن )ارتفاق ٹائی ہے                                                               |
| rrr  | نظام حکومت ارتفاق ثالث ہے                                                                                 |

﴿ لَوَ لَوَ مَنْ مَنْ لِللَّهُ مُلْكِ ﴾ -

| rrr       | نظام حکومت تین و جوہ سے ضروری ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                 |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲۵       | مرکزی حکومت ارتفاق را بع ہے                                                          |
| 749       | باب(۲)ارتفاق اول میں شامل چیزیں                                                      |
| 749       | ارتفاق اول میں کم از کم گیارہ چیزیں ضرور پائی جاتی ہیں                               |
| 749       | زبان یعنی بولی کس طرح وجود میں آتی ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔            |
| مهم       | باب (٣) فن آ داب معاش كابيان                                                         |
| ٣٣        | فن آ داب معاش کی تعریف                                                               |
| مرم       | اس فن كابنيا دى نقط                                                                  |
| ٥٣٥       | دیمی تدن میں رائج امور کوتین معیاروں پر جانچا جا تا ہے تو شہری تدن وجود میں آتا ہے   |
| ٢٢٥       | فن آ داب معاش کے بڑے مسائل انیس ہیں ا                                                |
| 4         | آباد خطوں میں بسنے والے اور سیجے مزاج رکھنےوالے، قابل لحاظ حضرات دس باتوں پرمتفق ہیں |
| إيماما    | باب (۴) فن تدبير منزل (خانگي انتظام) كابيان                                          |
| 441       | فن تدبير منزل کی تعریف                                                               |
| ابابا     | اس فن كاخلاصه حيارمسائل بين: نكاح ، ولا دت ،ملكيت اورتعاون بالهمى                    |
| 201       | پېلامسئله:شادی بیاه کا بیان                                                          |
| 277       | محارم سے نکاح کیوں حرام ہے؟ نکاح کس عمر میں ہونا چاہئے؟ تقریب ولیمہ                  |
| ~~~       | شادی میں دُفتِ بجانااور نکاح میں دس باتوں کالحاظ کرنا جاہئے                          |
| لمالمالما | طلاق اورعدت کی ضرورت                                                                 |
| rra       | ووسرامستله:اولادكاحوال كابيان                                                        |
| MM        | تيسرامئله: ملكيت كابيان                                                              |
| rra       | ملکیت جمعنی ملازمت اورملکیت جمعنی غلامی کس طرح وجود میں آتی ہے؟                      |
| 444       | غلامی کامسکاہ اسلام کا پیدا کیا ہوانہیں ہے                                           |
| 101       | چوتھامسئلہ:صحبت(رفاقت) کا بیان                                                       |
| rai       | انسان کود وطرح کی حاجتیں پیش آتی ہیں                                                 |
| rar       | فن تدبیر منزل کے بڑے مسائل ہیں ہیں                                                   |
| raa       | باب (۵) فن معاملات كابيان                                                            |
| 200       | فن معاملات کی تعریف،اس فن میں تین باتوں ہے بحث کی جاتی ہے                            |

| raa | ىبېلى بات: تباولىهٔ اشياء كابيان                                                                    |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ددم | مبادلہ کارواج کیے چلا؟ کرنی کارواج کیے پڑا؟اورکرنی کس چیز کی ہونی چاہے؟                             |
| ran | دوسری بات: ذرائع معاش کابیان                                                                        |
| COA | ذ رائع معاش دوطرح کے ہیں:اصلی اور فرعی:اصلی ذرائع معاش حیار ہیں اور فرعی بے شار ہیں                 |
| ran | دو باتیں پیش نظرر کھ کر کوئی ذریعهٔ معاش اختیار کیا جا تا ہے                                        |
| 44. | تيسري بات: تعاون باجمي كابيان                                                                       |
| *41 | باب(٦) نظام حکومت گابیان                                                                            |
| **  | فن سياست مدينه (نظام حكومت ) كي تعريف                                                               |
| *** | سر براہِ مملکت کی ضرورت کیوں ہے؟                                                                    |
| 44  | نظام مملکت میں خلل ڈالنے والی آٹھ چیزیں                                                             |
| 711 | ملک کی حفاظت کے لئے حیارا تنظامات ضروری ہیں                                                         |
| 12. | ملک کی ویرانی کے بڑے اسباب دو ہیں                                                                   |
| 04r | باب(۷)سر براہ مملکت کے لئے ضروری اوصاف                                                              |
| 727 | سر براه مملکت میں چود ہ اوصاف ضروری ہیں                                                             |
| 727 | بادشاہ کے لئے حشمت کی ضرورت                                                                         |
| 720 | عظمت وحشمت پیدا کرنے کا طریقه                                                                       |
| 722 | سر براہ مملکت کے لئے سات ضروری ہاتیں                                                                |
| 129 | باب (۸) سرکاری عمله کے نظم وانتظام کا بیان                                                          |
| 129 | عمله کی ضرورت ،شرا نظاور برتا ؤ                                                                     |
| M.  | مخلص اورغيرمخلص ميں امتياز                                                                          |
| M.  | عمله کی اقسام اوران کامقام                                                                          |
| MAT | سرکاری عمله کی شخواه گورنمنٹ کے ذمہ ہےاورسرکاری خزانه کی فراہمی کا طریقہ                            |
| MAT | عسكري تنظيم كي ضرورت                                                                                |
|     | سرکاری عمله کی تعداد متعین نہیں ،البتہ بڑے محکمے پانچ ہیں :عدلیہ،سالارافواج ،منتظم مملکت ، عامل اور |
| ۵۸۵ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                               |
| MAA | باب(۹)خلافت کبری کا بیان                                                                            |
| MA  | خلیفه کی ضرورت اورخلیفه سے مراد                                                                     |

| MA9 | خلافت كا فائده                                                                                    |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 44. | خلیفہ کو جنگ دووجہ ہے چھیٹر نی پڑتی ہے: دفاع کے لئے اورا قدامی طور پر                             |
| rar | مختلف وجوہ سےخلیفہ کو جنگ ہے سابقہ پڑتا ہے، پس آٹھ باتیں یا در کھنی حیاہئیں                       |
| 690 | خلافت کبری کے لئے پانچ باتیں ضروری ہیں                                                            |
| 494 | باب(۱۰)ارتفا قات کی بنیادی با تین متفق علیه ہیں                                                   |
| m92 | اصول اور رسوم میں فرق                                                                             |
| m92 | ارتفا قات پرلوگوں کِا تفاق تین وجوہ ہے ہوتا ہے                                                    |
| 0.1 | باب(۱۱) لوگول میں رائج طور وطریق کا بیان                                                          |
| 0.1 | رسوم کی اہمیت اور ان کے اسباب                                                                     |
| 0.1 | و ہ اسباب جن کی وجہ سے رسوم پھیلتی ہیں                                                            |
| ۵۰۳ | وہ اسباب جن کی وجہ ہے لوگ رسوم کومضبوط پکڑتے ہیں                                                  |
| ۵۰۵ | الحچمی شمیں ضروری ہیں ،ان سے ارتفا قات صالحہ کی حفاظت ہوتی ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| ۵۰۵ | بری رسمیں کیسے وجود میں آتی ہیں؟ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                             |
| ۵٠٩ | رسوم و بدعات کی اصلاح کرنا بہترین عمل ہے                                                          |
| 0.9 | رائج صحیح طریقه جھوڑ کرغلط طریقه کون اختیار کرتا ہے؟                                              |
| ۵۱۰ | صحیح اورغلط طریقه اپنانے والوں کا انجام                                                           |
| ۵۱۰ | سنتين فطرت كب بنتي بين؟                                                                           |
|     | مبحث جہارم                                                                                        |
|     | سعادت کے بیان میں                                                                                 |
| ۵۱۵ | باب(۱)سعادت کی حقیقت کیا ہے؟                                                                      |
| ۵۱۵ | انسان کے نوعی اور جنسی کمالات                                                                     |
| ۵۱۵ | انسان کے نوعی کمالات ہی قابل لحاظ ہیں                                                             |
| ۲۱۵ | نوعی کمالات کمال اس وقت بنتے ہیں جب نفس ناطقہ (روح ربانی)ان کوسنوارتی ہے                          |
| ۵۱۸ | سعادت هيقيه كيا ہے؟                                                                               |
| ۵19 | نیک بختی حاصل کرنے کا طریقه                                                                       |
| ٥٢٢ | سعادت هیقیه انسان کا فطری تقاضا ہے                                                                |
|     |                                                                                                   |

| عدم | باب(٢) نيك بختي ميں اختلاف درجات                                                                          |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢٥ | نیکے بختی کے تعلق سے لوگوں کے جار درجات                                                                   |
| 000 | باب(٣) محصيل سعادت كے مختلف طريقے                                                                         |
| ۵۳۰ | نیک بختی حاصل کرنے کے دوطریقے بفس کشی اورنفس کی اصلاح کرنا                                                |
| orr | نیک بختی حاصل کرنے کے لئے کونساطریقہ بہترہے؟                                                              |
| ۵۳۸ | روحانی علوم کی مخصیل کا سلسلہ موت کے بعد بھی جاری رہے گا۔                                                 |
| ٥٣٩ | باب(۴)وہ اصول جوسعادت حاصل کرنے کے طریق ثانی کی مختصیل کا مرجع ہیں                                        |
| ۵۳۰ | اصولی باتیں جار ہیں:طہارت، إخبات، ساحت اور عدالت                                                          |
| ۵۳۰ | مپہلی صفت: طبہارت ( پاکی ) کابیان                                                                         |
|     | طہارت کی حقیقت: طہارت وحدث میں فرق،طہارت کا فائدہ،حدث کا نقصان اورطہارت کے                                |
| ۵00 | ۳ ثار ثار المسلمة |
| مهم | دوسری صفت: إخبات (الله کے حضور میں نیاز مندی)                                                             |
| 204 | تىسرى صفت: ساحت ( فياضى )                                                                                 |
| ۵۳۷ | متعلقات کےاعتبار ہے۔ اوراس کی ضد ( بخیلی ) کے مختلف القاب                                                 |
| org | چۇھى صفت: عدالت (انصاف)                                                                                   |
| ۵۵۰ | عدالت کی شکلیس ،اس کا فائد ہ ،اس کی اعانت ومخالفت کاثمر ہ اورعدالت کی برکت                                |
| sar | ندگوره صفات ِاربعه کی اہمیت ِ                                                                             |
| ممم | باب(۵)خصال اربعه کی تخصیل به تکمیل اور تلافی ٔ ما فات کا طریقه                                            |
| ۵۵۲ | خصال اربعہ دوتد بیروں ہے حاصل کی جاسکتی ہیں: ایک تدبیرعلمی، دوسری تدبیرعملی                               |
| ۵۵۴ | تدبیر علمی کابیان اور جا بک کی ضرورت                                                                      |
| ٩۵۵ | تدبير مملی کابيان                                                                                         |
| 24. | حدث و پاکی ، اخبات ، فیاضی اور انصاف کے اسباب کا بیان مسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس               |
| ٦٢٥ | باب(١) ظهور فطرت کے حجابات                                                                                |
| ٦٢٥ | ظهورفطرت کوتین چیزیں روکتی ہیں بفس، و نیااور بدعقبیر گی                                                   |
| ٦٢٥ | ① حجابِ نِفْس كابيان                                                                                      |
| 240 | ﴿ فِيا كابيان                                                                                             |
| ۵۲۵ | 🎔 حجاب سوئے فہم (بدعقید گی) کابیان                                                                        |

| ۵۲۵ | گمراہی کے بڑے اسباب دو ہیں: تشبیہ اور اشراک                                 |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 249 | باب(۷) حجابات مذکوره کودورکرنے کا طریقہ                                     |
| ۵4. | 🛈 حجابِ نفس كازاله كے دوطریقے                                               |
| 021 | 🎔 حجابِ ونیا کے از الہ کی دوتر کیبیں                                        |
| 020 | 🕆 حجاب بدعقید گی کوزائل کرنے کا طریقه                                       |
| 020 | صفات باری تعالیٰ کو مجھا جا سکتا ہے                                         |
| ۵۲۳ | الله تعالیٰ کے لئے کوئی صفات ثابت کی جائیں؟                                 |
| ۵۷۵ | صفت مدح کوجانے کاطریقہ                                                      |
|     | مبحث يتجم                                                                   |
|     |                                                                             |
| 14  | (نیکی اور گناه کی بحث                                                       |
| ۵۸۱ | تمهيد: نيكي اور گناه كي حقيقت كابيان                                        |
| ۵۸۱ | نیکی کے کام چارفتم کے ہیں اور گناہ کے کام بھی چارفتم کے ہیں                 |
| ۵۸۲ | سنن پر کی تشکیل کس طرح ہوتی ہے؟                                             |
| ۲۸۵ | باب(۱) توحيد كابيان                                                         |
| DAY | توحید کی اہمیت جاروجوہ ہے ہے                                                |
| ۵۸۹ | تو حید کے چارمر ہے: تو حید ذات ، تو حید خلق ، تو حید تدبیراور تو حید الوہیت |
| 091 | توحيدتد بيراورتو حيدالوهيت مين اختلاف:                                      |
| ۵91 | (۱) ستاره پرستون کاخیال                                                     |
| 095 | (r)مشرکین کا خیال اوران کے تین استدلال                                      |
| 294 | (٣)عیسائیوں کا خیال اورعیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں ان کے دونظریات         |
| ۸۹۵ | باب(۲) شرک کی حقیقت کابیان                                                  |
| 4   | صفات کمالیہ کے دو در ہے اور مثالول سے اس کی وضاحت                           |
| 4.1 | شرک وتشبیه متوارث گمراهیان مین                                              |
| 4.4 | شرک وتشبیه کی بیماریاں تین وجوہ سے پیدا ہوتی ہیں                            |
| 4.0 | صفات واجب كى معرفت ميں جہل بسيط مصرحته بين                                  |
| 4.4 | انبیاء نے شرک کی حقیقت واشگاف کردی ہے۔                                      |
| _   |                                                                             |

| 41.  | شرک وتشبیہ کے بیماروں کی انواع                                                                               |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 411  | مظاہرشرک کا حکم اورایک واقعہ جس ہے شرک کی حقیقت وَاہوئی                                                      |
| 111  | ا ب (٣) مظاہر شرک کیعنی شرک کی صور توں کا بیان                                                               |
| 710  | شرک کی حقیقت اور شرک کے مظاہر                                                                                |
| 414  | نیت اورمظاہر کے اعتبار سے شرک کی قشمیں                                                                       |
| 414  | شرک کی صور توں کا تفصیلی بیان:                                                                               |
| 114  | نغيرالله كوسجده كرنا                                                                                         |
| 412  | تو حیدعباً دت ، دین کا بنیا دی اور عقلی مسئلہ ہے                                                             |
| 412  | فرشتوں نے آ دم علیہ السلام کوکیسا سجدہ کیا تھا؟                                                              |
| 41.  | (۳) حوالج میں غیراللہ ہے مد دطلب کرنا                                                                        |
| 111  | (۳) کسی کوالله کا بیثا ما بیٹی کہنا                                                                          |
| 777  | (۳) علماءومشائخ کوتحلیل وتح یم کااختیار دینا                                                                 |
| 444  | ے میراللّٰد کو تحلیل وتحریم کااختیار دیناشرک کیوں ہے؟<br>غیراللّٰد کو تحلیل وتحریم کااختیار دیناشرک کیوں ہے؟ |
| 444  | ير بعد وين ورياره ميارويا مرك يرن ب.<br>شاه صاحب قدس سره غير مقلد نهيس تص                                    |
|      | شاہ صاحب مدن سرہ پیر مسلمہ بین سے<br>شریعت کی بعض ہاتوں ہے اِباء بھی شرک کے زمرہ میں آتا ہے                  |
| 444  |                                                                                                              |
| 410  | بعض نومسلم گائے کا گوشت کھانے ہے بازر ہتے ہیں<br>جی نے ریاں کے ایس نہ بھی ہ                                  |
| 412  | @غیراللہ کے لئے جانور ذبح کرنا<br>چینے ماری میں نور جی میں                                                   |
| 11/2 | ﴿ غيراللَّه كَ نام پر جانور حجوز نا                                                                          |
| 412  | غیراللّٰدے نام پرچھوڑے ہوئے جانور کاحکم                                                                      |
| YFA  | ے غیراللہ کی قشم کھانا<br>۔ بیار سیاست میں جس                                                                |
| 779  | ﴿ غیراللّٰہ کے آستانوں کا حج کرنا<br>۔ نیسر سانوں کا حج کرنا                                                 |
| 479  | ﴿ غيرالله كي طرف بندگى كي نسبت كرنا                                                                          |
| 44.  | دادی حواء نے اپنے بیٹے کا نام عبدالحارث رکھا تھا۔ بیروایت باطل ہے                                            |
| 111  | عبدالنبي،عبدالرسول وغيره نام بدل دينے جاہئيں                                                                 |
| 444  | إب(٤) صفات الهيد برايمان لانے كابيان                                                                         |
| 400  | صفات کے باب میں دشواریاں اوران کاحل                                                                          |
| 150  | ذات وصفات کے سلسہ میں جار باتیں اظہمن انشمس ہیں                                                              |

| 400      | صفات باری تعالیٰ کے بیان میں پانچ قاعدوں کالحاظ ضروری ہے:                                     |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | بہلا قاعدہ: بیان صفات کے لئے الفاظ جمعنی وجود غایات استعال کئے جائیں ۔ دومثالوں سے اس         |
| 400      | كى وضاحت                                                                                      |
| 452      | د وسرا قاعدہ:بادشاہ اپنی مملکت کومنخر کرنے کیلئے جوتعبیرات اختیار کرتے ہیں،وہ مستعار لی جائیں |
| 42       | تیسراً قاعدہ:بیان صفات میں تشبیہات دوشرطوں کے ساتھ استعال کی جائیں                            |
| 42       | چوتھا قاعدہ:صفات باری کی ترجمانی کے لئے جامع الفاظ استعال کئے جائیں                           |
| 42       | یا نچواں قاعدہ:صفات ِثبوتیہ کے اثبات کی طرح ،صفات سلبیہ کی نفی بھی کی جائے                    |
|          | ے۔<br>صفات بردلالت کرنے والے الفاظ ہو بہواستعال کئے جائیں اور استعال سے زیادہ ان کے بارے      |
| 414      | میں کھود کر پیرنہ کی جائے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                |
| 400      | سبهی صفات از قبیل متشابهات میں                                                                |
| 400      | صفات کے بارے میں محدثین (اسلاف) کا موقف صحیح ہے                                               |
| 400      | صفات کے بارے میں فِرُ ق باطلہ کے خیالات اور اہل حق کا موقف                                    |
| 400      | صفات کے بارے میں اہلُ حق کے دوموقف ہیں: تنزیہ مع التفویض اور تنزیہ مع التاویل                 |
|          | صفات کے بارے میں غورطلب دوبا تیں ہیں:اللہ تعالی اپنی صفات کے ساتھ کس طرح متصف ہیں؟            |
| 464      | اوراللّٰد تعالیٰ کوکن صفات کے ساتھ متصف کرنا جائز ہے؟                                         |
| 402      | صفات تین حکمتوں کی وجہ ہے تو قیفی ہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                      |
| 400      | صفات الهميه كے معانی كاتفصیلی بیان:                                                           |
| 10.      | ال صفت حيات كابيان                                                                            |
| 10.      | صفت علم کابیان                                                                                |
| 101      | ش سبع ما بریان<br>ش صفات شمع و بصر کا بیان                                                    |
| ומרפיזמי | چ مشات اراده کا بیان                                                                          |
| 101      | صفت ارادہ قدیم ہے البتہ اشیاء کے ساتھ اس کا تعلق حادث ہے                                      |
| 700      | هند قدرت کابیان                                                                               |
| 700      | ر کل منت مکر رہ کا ہیا ن<br>اس صفت کلام کا بیان                                               |
| 701      | صفت ِ ذاتی اور صفت فعلی کی تعریفات                                                            |
| 700      |                                                                                               |
| 161      | صفات کوا یک حد تک ہی سمجھا جا سکتا ہے                                                         |

| 400      | فیضان علوم ( وحی ) کی جارصورتیں                                                                                |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| MAK      | ﴾ صفات رضاء وشكر ، مخط ولعن اورا جابت دعاء كابيان                                                              |
| MAK      | نظام عالم مصلحت خداوندی کے مقتضی کے مطابق جاری ہے                                                              |
| 109      | ♦ صفت رویت کابیان ۸۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                        |
| 771      | إب(۵) تقدر يرايمان لانے كابيان                                                                                 |
| 111      | تقدیر کے معنی اور قدرمُلزم کا مطلب                                                                             |
| 441      | تقدر معلق صرف بندوں کے اعتبار ہے ہوتی ہے                                                                       |
| 441      | تدبيرة حداني كامطلب                                                                                            |
| 441      | بھلی بری تفتد ریکا مطلب                                                                                        |
| 777      | تقذیر کی ضرورت اوراس کا دائر ہ                                                                                 |
| 445      | تقدریکا مسئله آسان ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                      |
| 770      | تقذیر کامئلہ دووجہ ہے مشکل بن گیاہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                        |
| arr      | لوگ قضاءوقدر کے مسئلہ کوشمول علم کے مسئلہ کے ساتھ رَلا دیتے ہیں                                                |
| arr      | تقذیریرایمان لانے کی اہمیت اور اس کے فوائد                                                                     |
|          | تقدیرالی کے پانچ مدارج ومظاہر:(۱)ازل میں(۲)عرش کی تخلیق کے بعد (۳) تخلیق آ دم کے بعد                           |
| AFF      | (۴) شکم مادر میں (۵) دنیا میں موجود ہونے سے کچھ پہلے                                                           |
| 441      | رون من المريد المن المنطلب الوح محفوظ مين تقدير لكھنے كامطلب                                                   |
| 724      | وں رویاں سریاں سریاں ہے۔<br>عہدالست کسی کو یا ذہبیں ، پھراس کی وجہ ہے مؤاخذہ کیسے درست ہے؟                     |
| 424      | مہدا سے ن ویادیں، پران کا دبہ سے واحدہ یے در حق ہے.<br>محووا ثبات عالم مثال میں ہوتا ہے، لوح محفوظ میں نہیں    |
| ٨٩٠٢٨    |                                                                                                                |
|          | عالم مثال کا ثبوت<br>تنزیر در در این مزیری مانته مانتیم                                                        |
| ۹۸۰      | تقدیراوراسباب ظاہری میں تعارض نہیں<br>• میں رین تا بھی ن بلہ                                                   |
| TAI      | بندول کااختیار بھی باذن الہی ہے<br>است دری میں ملے قبی آئیں میں اس جیت رہے ایس ملے قبیال میں منعمر مُن میں میں |
| TAP      | باب (٢)عبادت الله تعالَىٰ كابندوں پرايك حق ہے،اس لئے كەالله تعالى بالاراده مُنعم ومُجازى ہيں                   |
| ۹۸۲ واها | صفت ِاراده کابیان                                                                                              |
| PAY      | صفت ارادہ کے تعلق سے حکماء پرر د                                                                               |
| YAY      | اسباب ہے مسببات کس طرح پیدا ہوتے ہیں؟اشاعرہ ،معتز لہ،فلا سفداور ماتر یدبیکی آراء                               |
|          |                                                                                                                |

| _    |                                                                                                            |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 414  | حکماء کی کوتاہ بینی کہوہ صفت ارادہ کے تعلق حادث کے مقام کونہیں جان سکے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| 414  | حكماء كےخلاف انفس سے دليل                                                                                  |
| 444  | صفت ارادہ کے تعلق سے فلاسفہ پررڈاور پیچکماء کے خلاف'' آفاق''سے دلیل ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| 490  | " حق الله" كي تفهيم كاطريقيه                                                                               |
| 790  | ''حق الله' فطری میلان کی تعبیر وتر جمانی ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                            |
| 190  | فطری میلان ایک نورانی لطیفه ہے                                                                             |
| 797  | نظری میلان کاتبھی احساس نہیں ہوتا<br>فطری میلان کاتبھی احساس نہیں ہوتا                                     |
| 191  | فطری میلان ضائع کرنے والوں کے احوال                                                                        |
| 4.1  | مرحق بفس کانفس پرحق ہوتا ہے، سہولت فہم کے لئے حق اللّٰدوغیرہ کہاجا تاہے                                    |
| 4.0  | ہرن برن برن برن ہوں ہوں ہوں ہوت ہے ہے۔<br>باب (۷) شعائر اللّٰہ کی تعظیم کا بیان                            |
|      |                                                                                                            |
| 2.0  | شعائرُ الله کے معنی اوران کے مصادیق                                                                        |
| 40   | . شعائرالله کی اہمیت                                                                                       |
| 4.0  | شعارُ الله كيابين؟                                                                                         |
| 4.4  | شعائرالله کیتے شکیل پاتے ہیں                                                                               |
| 4.4  | تشریع میں جمہور کا حال ملحوظ رکھا جاتا ہے                                                                  |
| 4.9  | جار برڑے شعائر اللہ: قر آن ، کعبہ، نبی اور نماز                                                            |
| 4.9  | (۱) قرآن کریم شعائرالله میں کیسے شامل ہوا؟                                                                 |
| 411  | (۲) کعبہ شریف دین اسلام کی مخصوص علامت کیسے بنا؟                                                           |
| 210  | (۳) نبی کاشعائرالله میں ہے ہونا                                                                            |
| 410  | (م) نماز کاشعائر الله میں ہے ہونا                                                                          |
| 414  | باب (٨) وضوء وغسل كاسرار ورموز كابيان                                                                      |
| 414  | ، .<br>یا کی کےمعاملہ میں لوگ تین طرح کے ہیں                                                               |
| 419  | پ م<br>حدث کی شمیں: حدث اصغراور حدث اکبر                                                                   |
| 22   | طهارت کی دونشمیں: صغری اور کبری                                                                            |
| 211  | مہارت کے آٹھ فائدے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                    |
| / μη |                                                                                                            |
| 211  | باب (۹) نماز کے اسرار کا بیان                                                                              |

| 211 | نماز کے تعلق سے انسانوں کی تین قشمیں               |
|-----|----------------------------------------------------|
| 200 | نماز كاايك الهم فائده                              |
| 200 | نماز کی ہیئت ترکیبی کا بیان                        |
| 424 | نماز ہی کیوں ضروری ہے، کیاذ کر وَقَلَر کا فی نہیں؟ |
| 259 | نمازے آٹھ فائدے                                    |
| 200 | باب(١٠)ز کوة کے اسرار کا بیان                      |
| 200 | انفاق فی سبیل الله چهمقاصد سے ضروری ہواہے:         |
| 200 | (۱) ضرورت مندوں کی حاجت روائی کے لئے               |
| 200 | (۲)رحمت خداوندی کے حصول کے لئے                     |
| 200 | (٣)حرص وبخل کےعلاج کے لئے                          |
| 202 | (٣) بلاؤل اورآ فتوں کوٹا لنے کے لئے                |
| 202 | (۵) گناہوں سے حفاظت کے لئے                         |
| LM  | (۱)خاندان کی خبر گیری کے لئے                       |
| 409 | ز کو ہ کے چار فائدے                                |
| ۷۵۰ | باب(۱۱)روز ول کی حکمتوں کا بیان                    |
| ۷۵٠ | روزوں کے تعلق سے لوگوں کی تین قشمیں                |
| ۷۵٠ | روز ہ میں معاصی ومنگرات ہے بچنا بھی ضروری ہے       |
| 401 | روزوں کے تین مقاصد:                                |
| 201 | (۱)طبیعت کوعقل کامطیع بنانا                        |
| 200 | (۲) گنا ہول سے حفاظت ہونا                          |
| 200 | (٣)وفورشهوت كاعلاج                                 |
| 200 | روزں کے چھفوائد                                    |
| 202 | اعتكاف كابيان                                      |
| 202 | اء تکاف کے تعلق ہے لوگوں کی تین قشمیں              |
| 201 | اعتكاف كے دوفائدے:                                 |
| 401 | پہلا فائدہ: زبان کے گناہوں ہے بچار ہنا             |

| 209 | دوسرافا ئده: شب قدر کی تلاش کرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 409 | باب(۱۲) فج کی حکمتوں کا بیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 409 | مج کی حقیقت کیا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 44. | هج ہرملت میں ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 41  | مج بیت اللہ بی کا برحق ہے ۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | جے کے حیار مقاصد: جج سامان تطہیر ہے، جج ذکرالہی ہے، جج وصل حبیب کی ایک شکل ہےاور جج ملتی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 240 | شان وشوکت اور بالهمی تعارف کا ذریعه ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | حج کے تنین اہم فائدے: حج رواجی برائیوں ہے بچا تاہے، حج اکابرملت کے احوال یا دولا تاہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 244 | اور جج مِبرورے تمام گناہ معاف ہوجاتے ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 411 | باب(۱۳) نیکی کے مختلف کا مول کی حکمتیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 444 | 🛈 ذکراللّٰہ کی حکمت اوراس کے جارفائدے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 249 | ذکراللہ دوشخصوں کے لئے خاص طور پرمفید ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 44. | 🗨 دعا کی حکمت اوراس کے تین فائدے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 441 | اس تلاوت قرآن اوروعظ ونصیحت سننے کی حکمت اوراس کے دوا ہم فائدے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 441 | (ج) حن سلوک کی حکمت اوراس کے تین فائدے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 225 | @جهاد کی حکمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 44  | تین صورتوں میں جہاد ضروری ہوجا تا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 220 | ﴿ ٱفات وبليات كي عكمتين المستنصلة المستنط المستنصلة المستنصلة المستنصلة المستنصلة المستنصلة المستنصلة المستنصلة المستنصلة المس |
| 440 | آ فات وبلیات چاروجوہ سے نیکیاں بنتی ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 449 | باب (۱۴) گناہوں کے مدارج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 449 | گناه کیا ہیں؟ اور گنا ہوں کے پانچ مراتب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 449 | پہلامر تبہ: کفریات کا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 215 | دوسرامرتبه: دین سے اعراض کا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 210 | تيرامرتبه مهلكات كاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 214 | چوتھامر تبہ:شریعت کی خلاف ورزی کا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۷۸۸ | پانچواں مرتبہ:التزامات کی خلاف ورزی کا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| 491 | باب(١٥) گناہوں کے مفاسد کا بیان                                                          |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 491 | صغیره اورکبیره گنامول کی حد بندی                                                         |
| 290 | توبہ کے بغیر کبیرہ گناہ معاف ہوسکتا ہے؟                                                  |
| 494 | باب (۱۲)وہ گناہ جوآ دمی کی ذات ہے تعلق رکھتے ہیں                                         |
|     |                                                                                          |
| 494 | 116.11.11                                                                                |
| 494 |                                                                                          |
| 491 | د ہریت کیا ہے؟اورعہدالست کاذکر<br>مات مال میں منتاز کی میں من                            |
| 499 | الله تعالیٰ کی غایت درجیه تعظیم کب ممکن ہے؟                                              |
| 499 | انسان کی شدیدترین بدنجتی اشکبار ہے                                                       |
| ۸   | کلّ يوم هو في شان مين''شان''کياچيز ٻ؟                                                    |
| 1.0 | دوسرے درجہ: کے کبائر کا بیان                                                             |
| 1.0 | تیسرے درجہ: کے گنا ہول کا بیان                                                           |
| 1.4 | باب (۱۷)وہ گناہ جن کالوگوں سے تعلق ہوتا ہے بعنی متعدی گنا ہوں کابیان                     |
|     |                                                                                          |
| 1.4 | انسان اوردیگر حیوانات میں فرق                                                            |
| 1.4 |                                                                                          |
| 1.1 | انسان کواس کی تمام ضروریات فطری طور پر کیوں الہام نہیں کی گئیں؟                          |
| 1.1 | انسان ضروری علم پانچ ذرائع ہے حاصل کرتا ہے                                               |
| 1.9 | لوگول کے علوم میں تفاوت، قابلیت کے تفاوت ہے ہوتا ہے                                      |
| All | متعدی گناہوں کے اقسام اور ان کی حرمت کا فیضان اور زنااور ہم جنس پرستی کی حرمت            |
| AIM | شراب کے نشہ میں چورر ہنے کی حرمت                                                         |
| ۸۱۵ | ضرب وقتل کی حرمت                                                                         |
| AIT | ز ہرخوار نی ، جادو سے مار نے اور مخبری کرنے کی حرمت                                      |
|     | بدمعاملگی ہے پیدا ہونے والے نو گنا ہوں کی حرمت                                           |
| AIZ | برس س سے پیر بروے والے والی اور اس میں اس سے میں ہوت |
| AIA |                                                                                          |
| AFI | اصطلاحات جن کی کتاب میں تشریح کی گئی ہے<br>دیسیر سرمز                                    |
| Arr | شارح کے مختصر حالات                                                                      |
|     | − ح الصَّوْمَ لِهَالْمِينَ الْعَالَةِ ﴾                                                  |

### بسم اللدالرحمن الرحيم

# شخن مائے گفتنی

زبانِ قلم میں یہ فدرت کہاں جو ہو جو خالق میں گوہر فشاں

انہایت جمدوسیاس اس ذات فتری والاصفات کے لئے ہے جس نے مشت خاک کوجامہ انسانیت پہنایا۔ پھراس کے سر پراشرفیت کا تاج رکھا۔ اور جس طرح اس کی جسمانی ضروریات کا انظام فرمایا، اس کی روحانی ضروریات بھی الہام فرمائیں۔ ایسی ہدایات نازل فرمائیں جن کی پیروی سے کلاہ دہقال با فقاب رسید! انسان رشک کڑ و بیان بن گیا۔ اورا ایسے احکام نازل فرمائے جن کی تعمیل میں سعادت دارین مضمر ہے۔ دنیا کی خوبی اور آخرت کی بھلائی اس کی ربین منت ہے۔ اور بے پایاں رحمتیں اور سلامتی نازل ہوان تمام برگزیدہ جستیوں پر جھوں نے انسانوں کوسنوار نے میں اوران کو احکام اللی کے فوائد و برکات سمجھانے میں کوئی د قیقہ اٹھانہیں رکھا۔ خاص طور پر اس گروہ کے قافلہ سالار، سید ابرار، عابیت کا نئات ، فخر موجودات ، حضرت ختمی مرتبت مِنائِقَائِیم پر ، جھوں نے ہرطرح سے لوگوں پر اتمام جحت کر دیا اور دین عابیت کا نئات ، فخر موجودات ، حضرت ختمی مرتبت مِنائِقائِیم پر ، جھوں نے ہرطرح سے لوگوں پر اتمام جحت کر دیا اور دین اللی کا کوئی گوشہ قشنہ باتی نہیں چھوڑا۔

اورآپ کی آل واصحاب پر،اورآپ کے دین متین کے حاملین: اساطین امت پر، جنھوں نے شریعت مطہرہ کے رموز واسرار کوطشت از بام کردیا اور حقائق و دقائق کو پوری طرح واشگاف کردیا۔ اللہ تعالیٰ امت کی طرف سے ان حضرات کو جزائے خیرعطافر ما نمیں۔ اور جم کوان کے نقش قدم پر چلنے کی تو فیق عطافر ما نمیں (آمین)
حضرات کو جزائے خیرعطافر ما نمیں۔ اور جم کوان کے نقش قدم پر چلنے کی تو فیق عطافر ما نمیں (آمین)
حمد وصلو ق کے بعد عرض ہے کہ ' وجھ اللہ البالغہ' کوامام اکبر، مجدد اعظم ، محدث بمیر، مفکر ملت ، حکیم الاسلام ، جامع شریعت وطریقت ، حضرت اقد س مولا نا قطب الدین احمد معروف بیشاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی قد س مرہ کی تصانیف میں واسیط آئہ البعقلہ (بار کے بچھ کے عمدہ جو ہر ) کا مقام حاصل ہے۔ الب الغدہ کے معنی ہیں: پختہ ، مضبوط اور کامل روح المعانی میں ہے البالغہ کے معنی ہیں: کامل دوح المعانی میں ہے البالغہ ای التھ المعانیہ والقوق علی الإثبات کی جہۃ اللہ البالغہ کے معنی ہیں: کامل بربان الہی ۔ شاہ صاحب رحمہ اللہ نے بینام سورۃ الانعام کی آیت ۱۳۹ سے اخذ فرمایا ہے۔ اس آیت میں نکلیف شرک کے دراز ، مجازات کی حکمت اورا دکام شرعیہ کے مبنی برحکمت ومصال کے ہونے کی طرف اشارہ ہے۔ جس کی تفصیل آگے وجہ کے دراز ، مجازات کی حکمت اورا دکام شرعیہ کے مبنی برحکمت ومصال کے ہونے کی طرف اشارہ ہے۔ جس کی تفصیل آگے وجہ کے دراز ، مجازات کی حکمت اورا دکام شرعیہ کے مبنی برحکمت ومصال کے ہونے کی طرف اشارہ ہے۔ جس کی تفصیل آگے وجہ کے دراز ، مجازات کی حکمت اورا دکام شرعیہ کے مبنی برحکمت و مصال کے ہونے کی طرف اشارہ ہے۔ جس کی تفصیل آگے وجہ کے دراز ، مجازات کی حکمت اورا دکام شرعیہ کے مبنی برحکمت و مصان کے ہونے کی طرف اشارہ ہے۔

تشمیہ کے عنوان کے تحت آ رہی ہے۔ شاہ صاحب رحمہ اللہ کی اس کتاب کا موضوع بھی یہی مضامین ہیں۔اس لئے آپ نے اس کتاب کا نام ججۃ اللہ البالغہ( کامل بر ہان الٰہی) تجویز کیا ہے۔ بید کتاب بجاطور برآپ کی تصنیفات میں شاہ کار کی حیثیت رکھتی ہے۔ سیدمحتر م، حضرت اقدس مولا نا ابوالحسن علی میاں صاحب ندوی رحمہ اللہ اس کتاب کے متعلق تحریر فرماتے ہیں کہ:

''شاہ صاحب کی میہ مائی نازتصنیف آنخضرت میلائی کی گئی گئی کے ان معجزات میں سے ہے جو آنخضرت میلائی کی آئی کی وفات کے بعد ، آپ کے امتیوں کے ہاتھ پر ظاہر ہوئے ،اور جن سے اپنے وفت میں رسول اللہ میلائی آئی کی گا عجاز نمایاں اور اللہ کی ججت تمام ہوئی''

شاہ صاحب رحمہ اللہ کوادراگ ہوگیا تھا، اور کتاب کے مقدمہ میں اس کی طرف اشارہ بھی ہے کہ آگے عقلیت پسندی کا دورشروع ہونے والا ہے، جس میں احکام شریعت کے متعلق اوہام وشکوک کی گرم بازاری ہوگی۔ اسی خطرہ کاسد باب کرنے کے لئے آپ نے بیہ بنظیر کتاب تکھی ہے۔ اس میں آپ نے تعلیمات اسلام کومطابق فطرت اور احکام دین کومبنی برحکمت ثابت کیا ہے۔ ہر حکم الہی اور امرشریعت کے اسرار ومصالح نہایت بلیغ اور مدل انداز میں بیان فرمائے ہیں۔ جس سے ایک طرف تو متشکلتین اور متر دوین کے شکوک و شبہات کا از الد ہوجا تا ہے اور دوسری طرف معترضین کے اسلام پرمعاندانہ اعتراضات کا منہ تو ڑجواب مل جاتا ہے۔

اس سلسله مين حضرت اقدس مولا نامحد منظور نعما ني رحمه الله كي اين سرگذشت ملاحظه فرمائين:

''میں اپنی زندگی میں کسی بشرکی کتاب ہے اتنا مستفید نہیں ہوا، جس قدر کہ اس کتاب ہے خدانے مجھے فائدہ پہنچایا۔ میں نے اسلام کوایک مکمل اور مرتبط الاجزاء نظام حیات کی حیثیت ہے اس کتاب ہی ہے جانا ہے۔ دین مقدس کی ایسی بہت می باتیں جن کو پہلے میں صرف تقلیدا مانتا تھا، اس جلیل القدر کتاب کے مطالعہ کے بعد الحمد لله میں ان پر تحقیقاً اور علی وجہ البصیرت یقین رکھتا ہوں''

غيرمقلدعالم جناب نواب صديق حسن خال صاحب "اتحاف النبلاءً" ميں تحرير فرماتے ہيں:

''این کتاباً گرچه درعلم حدیث نیست ،امّا شرحِ احادیث بسیار دران کرده ـ وحِکُم واسرارآن بیان نموده ـ تا آنکه درفن خود غیرمسبوق علیه واقع شده ـ وشل آن درین دواز ده صدسال ججری ، پیچ کیکے رااز علمائے عرب وعجم ، تصنفے موجود نیست''

اس فاری عبارت کاتر جمدیہ ہے:

'' بیہ کتاب اگر چین حدیث میں نہیں ہے، مگراس میں بہت سی احادیث کی شرح کی ہے۔اوران کی حکمتیں اوران کے راز بیان کئے ہیں۔ یہاں تک کہ بیہ کتاب اپنے نن میں بےنظیروا قع ہوئی ہے۔اوراس جیسی کتاب ان

#### اسلامی بارہ صدیوں میں ،عرب وعجم کے کسی عالم کی موجود نہیں ہے''

#### ججة الله البالغه كے اردوتر اجم:

#### اس كتاب كے درج ذيل اردوتر اجم ہو چكے ہيں:

- الباد عدمة الله السابغة: يرترجمه غالبًاسب پہلاتر جمه ہے۔ مترجم حفزت مولا ناابومحم عبدالحق صاحب حقانی رحمه الله السابغة: بیتر جمه غالبًاسب پہلاتر جمه ہے۔ مترجم حفزت مولا ناابومحم عبد الله السابغة: بیتر جمه غالب مولا نامحم فضل حقانی رحمه الله (۱۲۱۷ ۱۳۳۵ هـ) صاحب تفیر حقانی بین میں متن کے ساتھ مطبوعہ ہے اور آج کل بازار میں بہی ترجمہ دستیاب ہے۔ بیتر جمہ دوجلدوں میں متن کے ساتھ مطبوعہ ہے اور آج کل بازار میں بہی ترجمہ دستیاب ہے۔
- آیات الله الکاملة: از جناب مولا ناخلیل احمد بن مولا ناسراج احمد اسرائیلی منبه الله (متونی ۱۳۲۰هه) ییز جمه متن کے بغیر ۱۲۰ صفحات میں ۱۳۱۵ه مطابق ۱۸۹۷ء میں لا ہور سے طبع ہوا ہے۔
- شموس الله الباذغة: از حضرت مولا ناعبدالحق صاحب ہزاروی رحمہ الله بیتر جمہ ۱۳۵۱ ھیں شخ الہی بخش نے لاہورے شموس الله الباذغة: از حضرت مولا ناعبدالحق صاحب ہزاروی رحمہ الله البادغة: از حضرت مرتاس آیات الله الکاملہ کی نقل ہے۔ صرف شروع کے چندابواب کا ترجمہ بدلدیا ہے۔ (بیتینوں ترجے میرے یاس ہیں)
- '— ان کے علاوہ ایک اور ترجمہ جناب محد بشیرصاحب نے کیا ہے اور کچھ تشریکی فوائد بھی شامل کئے ہیں۔ لیکن میتر جمہ نامکس کے بیں۔ لیکن میتر جمہ نامکس ہے اور مجھ تا ہے۔ یہ چھوٹے سائز پر بغیر متن کے شائع ہوا ہے۔ میں نے بیر جمہ نہیں ویکھا۔ جناب مولا نامعراج محمد بارق صاحب نے جمۃ اللہ متر جمہ مولا ناحقانی کے مقدمہ میں اس کا تذکرہ کیا ہے۔
- ال ہورے مولا ناعبدالرحیم صاحب کا ترجمہ بھی بغیر عربی متن کے شائع ہوا ہے۔ میں نے بیرتر جمہ بھی نہیں
   دیکھا۔ مولا نابارق صاحب نے اس کا تذکرہ کیا ہے۔
- ﴿ سِرَبَانِ اللّٰبِي: ازمولانا ابوالعلاء محداً ساعيل صاحب گودهروی (گجراتی) بيغالبًا آخری ترجمه ہے۔ مترجم غير مقلدعالم بين آپ نے بيترجمه بيخريک مولانا ابوالکلام آزاداور مولانا عبيدالله سندهی اور مولانا محدم مظور نعمانی رحم مالله کيا ہے۔ اور شيخ غلام علی نے اس کولا ہور سے شائع کيا ہے۔ پھر دوبارہ بيشائع نہيں ہوا۔ نہايت ناياب ہے۔ مير بياس بيترجمه ہے اور ميں نے اس سے استفادہ کيا ہے۔

اس آخری مترجم نے سابقہ تراجم پردرج ذیل تبصرہ کیا ہے:

"اس کتاب کے اردو تراجم پہلے بھی ہو چکے ہیں۔لیکن وہ ترجے کیا ہیں؟ ایک چیستان ہیں۔جس میں مغلق مقامات کواور بھی زیادہ مغلق کردیا گیاہے۔اکثر الفاظ مفردہ کا ترجمہ الفاظ مفردہ سے کیا گیاہے۔جس سے مطلب کی دضاحت تو در کنار ، الجھاؤاور بڑھ گیا ہے۔ ایسے مقامات اور الفاظ کو جملوں اور سطروں سے واضح کرنے گی ضرورت ہوتی ہے۔ بیتحت اللفظ یا تحت اللفظ جیسا ترجمہ اس کتاب کی شان کے خلاف ہے۔ بلکہ کتاب کے مطالب کو بگاڑنا ہے' (برہان الہی صفحہ ۲۳)

مگریدآ خری ترجمہ بھی سابقہ تراجم ہے کچھ بہتر نہیں۔مترجم نے بیشک جگہ جگہ شاہ صاحب کے مختصر الفاظ کو جملوں اور سطروں سے واضح کیا ہے ،مگروہ'' من چہ سرایم وطنبورہ من چہسراید'' کا مصداق ہے۔

علاوہ ازیں حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی قدس سرہ نے السمصالی العقلیۃ للاحکام السنقلیۃ (جو اب' احکام اسلام: عقل کی روشن میں 'کے نام سے شائع ہوتی ہے) مطلق تراجم کے بارے میں ارشاد فرمایا ہے کہ:

"اس مبحث میں (بعنی مصالے عقلیہ کے بیان میں) ہمارے زمانہ سے کسی قدر پہلے زمانہ میں حضرت مولانا شاہ ولی اللہ صاحب ججۃ اللہ البالغہ کھے جیں۔ سناہے کہ ترجمہ اس کا بھی ہو چکاہے۔ مگرعوام کواس کا مطالعہ مناسب نہیں کہ (اصل کتاب) غامض زیادہ ہے (بعنی صرف ترجمہ سے کتاب سمجھ میں نہیں اسکتی) (درویباچہ مصالے عقلیہ)

#### شرح کی ضرورت:

غرض ججۃ اللّہ البالغہ کے لئے شرح کی ضرورت تھی۔اور ہر کوئی اس ضرورت کومحسوں بھی کرتا تھا۔مگر چند دشواریاں ایسی تھیں ،جن گی وجہ ہے آج تک کسی نے بیفریضہ انجام نہیں دیا۔وہ دشواریاں بیہ ہیں:

ا — مصنف کاالبیلاا ندازنگارش — شاہ صاحب قدیں سرہ عرش پر بیٹھ کر باتیں کرتے ہیں ۔ شرح میں ان مضامین کو جب تک فرش پر نہ لا یا جائے ، بات نہیں بن عمتی ۔ اور بیکام کتنا دشوار ہے اس کا نداز ہ ہر کوئی کرسکتا ہے ۔

۲ — عبارت میں غایت درجه ایجاز — شاہ صاحب نغز نولیں ہیں۔ ایک کلم بھی زائداز حاجت نہیں لاتے۔ بلکہ بعض جگہ تو عبارت میں بخیلی کار فرمانظر آتی ہے۔ بیتو خیر ہوئی کہ شاہ صاحب متراد فات استعال کرنے کے عادی ہیں۔ مفرد کی مفرد ہے، جملہ ناقصہ کی جملہ نامہ کی جملہ نامہ سے تفسیر کرتے ہیں، جس سے دال دَلیا ہوجا تا ہے۔ اگر شاہ صاحب کی نگارش میں یہ بات نہ ہوتی تو بہت ہے مضامین لوگوں کی گرفت سے باہر رہ جاتے۔

۳ — مخصوص اصطلاحات — شاہ صاحب کی اپنی کچھ خصوص اصطلاحات ہیں، جب تک ان کو کما ھٹھ نہ مجھ لیا جائے مضمون ذہن نشین نہیں ہوسکتا۔اور نہ شاہ صاحب نے اپنی اصطلاحات کی کسی جگہ تشریح کی ہے، نہ کسی اور نے یہ کام بخو بی انجام دیا ہے۔

۴ سے فکری بلند پروازی سے شاہ صاحب کی فکری بلند پروازی کا بیرحال ہے کہ بعض جگہ توان کے پیچھے چلنا بھی حا<del>ندہ میں میں کیس</del>ے د شوار ہوجا تا ہے اور آپ ہی کی کھی ہوئی کہاوت آپ پر صادق آتی ہے کہ:'' جناب تو شیر پر سوار ہیں، آپ کے پیچھے سواری کرنے کی ہمت کون کرسکتا ہے!''

۵ مضامین گی جدت — شاہ صاحب گی ہربات انوکھی ہوتی ہے۔ ہرمصنف کی باتوں کول کرنے کے لئے پچھ نہ کے مصادرومراجع مل جاتے ہیں، مگر شاہ صاحب کی کوئی بات کسی کتاب میں نہیں ملتی ، پھر پیہ مضامین کیسے مل کئے جائیں! غرض مذکورہ بالا وجوہ سے اور ان کے علاوہ دیگر وجوہ سے بیقرض باقی چلا آرہا تھا کہ ایک بڑھیا اپنامٹھی بھر کا تا ہوا سوت لے کر بازار مصرمیں یوسفٹ کی خرپیرار بن کرآگئی۔ دیکھئے اس کا نصیب کیسا ہے!

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

میں نے بیہ کتاب حکیم الاسلام حضرت اقدی مولانا محمد طیب صاحب قائمی قدیں سرہ (سابق مہتم وارالعلوم دیوبند) سے پڑھی ہے۔ حضرت کوشاہ صاحب کے علوم پر کمال قدرت حاصل تھی۔ گرافسوں کہ درس میں چندا بواب ہی شامل تھے۔ کاش حضرت سے پوری کتاب یا کتاب کا معتذبہ حصہ پڑھنے کی سعادت حاصل ہوتی۔

پھر جب میں نے العون الکبیر فی حلِّ الفوز الکبیر لکھی تواس میں بیالتزام کیاتھا کہ شاہ صاحب کے کلام کی خودشاہ صاحب کے کلام کی خودشاہ صاحب کے کلام کی خودشاہ صاحب کے کلام کی جائے۔ چنانچے راند برکے قیام کے زمانہ میں اس مقصد سے پہلی مرتبہ پوری کتاب کا مطالعہ کیا۔ گامطالعہ کامطالعہ کیا۔ گامطالعہ کیا۔

پھر جب ۱۴۰۸ ہیں وَارالِعُطِّوا دُیوبَتُ کَیمِ اس کتاب کا درس مجھ ہے متعلق کیا گیا تو میں نے از سرنو پوری کتاب کا مطالعہ کیا۔اس مقابلہ سے مجھے بہت فائدہ ہوا۔ کتاب کا بڑا حصہ مطالعہ کیا۔اس مقابلہ سے مجھے بہت فائدہ ہوا۔ کتاب کا بڑا حصہ محداللہ کل ہوگیا اور یہ بات بھی واضح ہوگئی کہ کتاب میں کچھالیی طباعتی اغلاط ہیں جن کی تصبح کے بغیر کتاب کما حقہ کل نہیں ہوگی۔ چنا نجہ اس وقت سے مجھے کتاب کے مخطوطوں کی تلاش رہی۔ بالآخر'' جوئندہ یا بندہ'' مقصد میں کامیا بی ہوگی۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

میری خواہش یہ بھی تھی کہ شرح لکھنے سے پہلے کم از کم ایک بار پوری کتاب پڑھالوں۔ کیونکہ پڑھانے سے مضامین کی تسہیل کا طریقہ ہاتھ آ جاتا ہے۔ مگریہ بات مقدر نہ تھی۔ ایک سال دَارالغِیُاوَ آدیوبَ نَدَ کے استاذ ، برادرعزیز جناب مولا نامفتی محدا مین صاحب پالن پوری زید شرفہ اور مرحوم نورچشم مولوی رشیدا حمدر حمداللہ (متوفی ۱۳۱۵ھ) نے اسی مقصد سے ججۃ اللہ البالغہ کے سبق میں شرکت بھی کی تاکہ وہ تقریر ضبط کریں۔ عصر کے بعد بھی تشم دوم سے سبق شروع کیا گیا۔ مگر طلبہ نے اس وقت کے ناظم تعلیمات حضرت مولا ناریاست علی صاحب بجنوری زید مجدہ سے شکایت کی کہ درس املاء مگر طلبہ نے اس وقت کے ناظم تعلیمات حضرت مولا ناریاست علی صاحب بجنوری زید مجدہ سے شکایت کی کہ درس املاء مگر طلبہ نے اس وقت کے ناظم تعلیمات حضرت مولا ناریاست علی صاحب بجنوری زید مجدہ سے شکایت کی کہ درس املاء مگر طلبہ نے اس وقت کے ناظم تعلیمات حضرت مولا ناریاست علی صاحب بجنوری زید مجدہ سے شکایت کی کہ درس املاء مگر طلبہ نے اس وقت کے ناظم تعلیمات حضرت مولا ناریاست علی صاحب بجنوری زید مجدہ سے شکایت کی کہ درس املاء میں مقدم کے ناظم تعلیمات حضرت مولا ناریاست علی صاحب بجنوری زید مجدہ سے شکایت کی کہ درس املاء سے میں مقدم کے ناظم تعلیمات حضرت مولا ناریاست علی صاحب بجنوری زید مجدہ سے شکایت کی کہ درس املاء کے اس وقت کے ناظم تعلیمات حضرت مولا ناریاست علی صاحب بجنوری زید مجدہ سے شکایت کی کہ درس املاء کے اس مولوں ناریاست علی صاحب بحدہ تعلیمات کے ناظم تعلیمات کے نائے مقدم کے نائے میں مولوں ناریاست علی صاحب بعدہ تعلیمات کے نائے میں مولوں ناریاست علیمات کے نائے میں مولوں ناریاست علی صاحب بعدہ نے نائے میں مولوں ناریاست علیمات کے نائے میں مولوں ناریاس کے نائے میں کے نائے میں مولوں ناریاس کے نائے میں کو نائے میں مولوں ناریاس کے نائے میں مولوں ناریاس کے نائے میں نائے میں کو نائے میں کو نائے میں کو نائے میں کو نائے میں کی کو نائے میں کو نائے

کرانے سے کتاب سمجھ میں نہیں آتی ۔ کلام سننے میں شلسل ہاتی نہیں رہتا۔ ذہن بات سے ہٹ جاتا ہے، چنانچہ وہ سلسلہ موتو ف کرنا پڑا۔اورعصر کے بعد کاسبق بھی چندروز کے بعد بند ہوگیا۔

پھراتفاق یہ ہواکہ ۱۳۱۸ھ میں طلبہ نے پورے سال کی تقریر ٹیپ کی اور صاف کر کے مجھے دی تا کہ میں اس کو مرتب کروں۔ چنانچہ ۱۳۱۹ھ میں جب سبق شروع ہوا تو میں نے اس تقریر کو مرتب کرنا شروع کیا۔ مگر وہ تقریر چوتھے مبحث پر ختم ہوگئی، کیونکہ درس میں کتاب اتنی ہی پڑھائی جاتی تھی۔ اس طرح مجبوراً کام آگے بڑھانا پڑا۔ اور بھر اللہ دوسال کے عرصہ میں کتاب کے ایک معتد بہ حصہ پر کام ہوگیا۔ اس میں سے بیجلداول قارئین کی خدمت میں پیش کی جارہی ہے۔ اور دوسری جلد کی کتابت چل رہی ہے۔ وہ بھی ان شاء اللہ جلد پیش کی جائے گی۔

#### شرح كاانداز

شرح میں انداز بیا ختیار کیا گیا ہے کہ پہلے ایک عنوان قائم کر کے مسئلہ کی تقریر کی گئی ہے، جس طرح سبق میں گ جاتی ہے اور بات واضح کرنے کے لئے مثالوں وغیرہ کا اضافہ بھی کیا گیا ہے اور کہیں کتاب کی ترتیب بھی بدل گئی ہے۔ غرض تقریر میں ہر بات شاہ صاحب کی نہیں ہے، اس میں میں نے اپنی با تیں بھی ملائی ہیں۔ البتہ مدعی شاہ صاحب ہی کا ہے۔ اور پیطریقہ اس لئے اختیار کیا گیا ہے کہ کتاب مل ہوجائے۔

پھر متعلقہ عربی عبارت ضروری اعراب کے ساتھ دی گئی ہے۔ پھر دری انداز کا ترجمہ کیا گیا ہے۔ تا کہ طلبہ ترجمہ کو عبارت سے ملاکر کتاب حل کرسکیں۔ پھر لغات کے عنوان سے مشکل الفاظ کے معانی اور ضروری ترکیب وغیرہ دی گئی ہے۔ اور کسی بات کی تشریح ضروری معلوم ہوئی تو وہ بھی کی گئی ہے۔ غرض متن اور ترجمہ میں میں نے کوئی بات اپنی طرف سے نہیں ملائی ۔ اور متن کو ککیروں کے چوکھے میں رکھا گیا ہے۔ بعض جگہ میں نے اصل کتاب میں عناوین بڑھائے ہیں۔ ان کو چوکھے سے باہراس طرح [ ] کی عمودی قوسین میں رکھا گیا ہے۔ اور متن میں جہاں کہیں نمبر ڈالے گئے جیں ان کو چوکھے سے باہراس طرح [ ] کی عمودی قوسین میں رکھا گیا ہے۔ اور متن میں جہاں کہیں نمبر ڈالے گئے جیں ان کو چوکھے سے باہراس طرح [ ] کی عمودی قوسین میں رکھا گیا ہے۔ اور متن میں جہاں کہیں نمبر ڈالے گئے جیں ان کو چھی عمودی قوسین میں رکھا ہے۔

#### شرح کے ماخذ

کتاب حل کرنے کے لئے میرے پاس کوئی ما خذنہیں تھا۔ کتاب کے چارتراجم ضرور تھے مگر وہ بوقت حاجت غائب ہوجاتے تھے یا الجھا کر رکھ دیتے تھے۔ البتہ اچا تک ایک امداد غیبی ہوئی، پاکستان کے شہر چشتیان کے جناب مولا ناعبد القدر یصاحب تشریف لائے۔ میں نے شرح لکھنے کا تذکرہ کیا، تو انھوں نے بتایا کہ ان کے یہاں حضرت استاذ الاستاذ مولا ناعبید اللہ سندھی رحمہ اللہ کی ایک تقریر ہے جو قلمی ہے۔ میں نے اس کی خواہش خلاہر کی، اللہ تعالیٰ جزائے خیرعطا فرما ئیس مولا ناموصوف کو کہ انھوں نے واپس لوٹے ہی اس تقریر کے دیں۔ اس تقریر سے کتاب حل

کرنے میں بڑی مدوملی۔

مولا ناسندھی رحمہ اللہ نے ایک بار مکہ مکر مہ میں جمۃ اللہ پڑھائی تھی۔ تلا فہ و نے ان کی تقریر منضبط کر لی تھی۔ یہ تقریر عبی اللہ کو بیس میں شامل نہیں ہے۔ اس تقریر عبی اللہ کو بیس میں شامل نہیں ہے۔ اس تقریر عبی اللہ کو بیس کہیں افادات ہیں۔ کسی مسئلہ کو یا عام طور پر مفردات کی تشریح ، صغائر کے مراجع کی تعیین اور عبارت کی تشجیح اور کہیں کہیں افادات ہیں۔ کسی مسئلہ کو یا عبارت کو نہیں سمجھایا ہے۔ مگر بہر حال اس سے بڑی مدوملی۔ اللہ تعالی ان تلا فہ ہ کو جنت کے بلند در جات عطافر ما ئیں۔ انھوں نے ایک قیمتی ذخیرہ محفوظ کر دیا۔ میں نے شرح میں کہیں کہیں وہ افادات نقل بھی کئے ہیں۔ اور آخر میں (سندی انگھا ہے۔ غرض کتاب حل کرنے کے لئے میرے پاس یہی ایک ما خذتھا۔ دوسری کوئی چیز دستیاب نہیں تھی۔ اس لئے شرح میں اگر کوئی لغزش ہوگئی ہے تو اس کے لئے وجہ جواز ہے۔

# احادیث کی تخ تابح

شرح میں کتاب کی احادیث کی تخ تا کا معروف طریقداختیار نہیں کیا گیا۔ کیونکہ اسے کتاب بہت طویل ہوجاتی اور قاری مقصد سے دور جاپڑتا۔ میں نے تخ تا جادیث کا پیطریقداختیار کیا ہے:

ا — کتب حدیث کی مراجعت کرکے حدیث کے بارے میں اطمینان کرلیا ہے۔اور عام طور پرصرف شکلوۃ کا حوالہ دیدیا ہے۔اورا گرحدیث مشکلوۃ میں نہیں ملی تواصل مراجع کا حوالہ دیا ہے۔

۲ — اگرکوئی حدیث ضعیف ہے تواس کی اطلاع دیدی ہے، مزیدوضاحت نہیں کی۔

سے اوراگرکوئی حدیث نہا بیضعیف، ساقط کے درجہ کی ہے تواس کی پوری وضاحت کی ہے، مثلاً اس جلد (مبحث خامس بابسوم) میں بیرحدیث آئی ہے کہ دا دی حواء رضی اللہ عنہانے شیطان کے اغواء سے اپنے بیٹے کا نام عبدالحارث رکھا تھا۔ بیحدیث ترفدی کی ہے، مگر قطعاً باطل ہے، چنانچہ اس پر مفصل کلام کیا ہے۔

۵ —علامہ کوثری مصری رحمہ اللہ نے مُحسن التقاضی فی سیرۃ الإمام أبی یوسف القاضی کے آخر میں حضرت اللہ صاحب رحمہ اللہ پریہ تنقیدگی ہے کہ آپ دربارۂ احکام وفروع صرف متونِ احادیث کو پیش نظر رکھتے ہیں۔ان کی اسانید میں نظر نہیں کرتے۔حالانکہ اہل علم کسی وقت بھی اسانید حدیث سے قطع نظر نہیں کرسکے،اور نہ کرسکتے ہیں۔حتی کہ صحیحین کی اسانید پر بھی نظر ضروری ہے، چہ جائیکہ دوسری کتب صحاح وکتب سنن وغیرہ۔اور جب دربارہُ احتجاج فی الفروع

اسانید میں نظر ضروری ہے توباب اعتقاد میں توبدرجہ اولی اس کی ضرورت واہمیت ہے۔ (کوٹری کی بات پوری ہوئی)
اس کی مثالیں اس جلد میں بھی موجود ہیں۔ روح اعظم کی روایت جس گاتذ کرہ مبحث اول کے باب سوم میں آیا ہے
اور عبدالحارث نام رکھنے کی روایت ہے اصل ہے۔ مگر شاہ صاحب قدس سرہ نے ان کومسلمہ حیثیت سے پیش کیا ہے، بلکہ
ان پر استدلال کی بنیا در کھی ہے۔

قصیخضر: کتاب حل کرنے میں میں نے اپنی والی پوری کوشش صرف کرڈالی ہے، کوئی دقیقہ اٹھانہیں رکھا۔ رہی ہیہ بات کہ میں اپنے مقصد میں کس حد تک کامیاب ہوا ہوں، تواس کا فیصلہ قارئین کرام کریں گے۔ میں تو بس پیر کہہ کر خاموش ہوجا تا ہوں کہ:

> شپردم بتو مایئه خولیش را تودانی حساب کم وبیش را والسلام مع الاحترام

سعيداحمد عفاالله عنه پالن پوری خادم دَارالغِٹِلوُ آدُيوبَّبُ فَكَرُ ۱۵ربيع الاول ۱۳۲۱ھ



# مختضرسوانح حيات

# حضرت امام شاه ولى الله صاحب محدث د ہلوى رحمه الله

(ججة الله البالغه عصنف امام اكبر ، محدث أعظم ، مفسرقر آن ، اصول تفسيرا وراسرار شريعت عيم وجدو مدوّن ، مجدد وقت ، مفكر ملت ، محيم الامت ، جامع شريعت وطريقت ، آية من آيات الله ، حضرت شاه ولى الله صاحب فاروقى محدث وبلوى بين \_آپ كيختصر حالات برا در عزيز جناب مولانا مفتى محمدا مين صاحب پائن پورى زيد مجده استاذ وارالعلوم ديوبند في الفوز الكبيرى شرح " الخير الكثير" كمقدمه مين كھے بين \_ يهان ان كومعمولى تبديلى كيماتھ قتل كيا جاتا ہے كيونكه وه كافي شافى بين )

#### ولادت باسعادت اورنام ونسب

آپ کی ولادت باسعادت عظیم مخل بادشاہ اورنگ زیب عالم گیرر حمداللہ کی وفات سے جارسال قبل ۱۱۳ (سوال برھ کے دن طلوع آفتاب کے وقت قصہ 'پھلت' ضلع مظفر گر (یو، پی) میں ہوئی — آپ کی ولادت سے ۱۱۱۳ چہتے آپ کے والد ماجد حضرت شاہ عبدالرجیم صاحب کوشنخ قطب الدین احمد بختیار کا کی اَوْشی قدس سرہ (متو فی ۱۳۳ھ) نے خواب یا مراقبہ میں ایک نیک صالح لڑکے کے پیدا ہونے کی بشارت دی تھی ،اور یہ وصیت کی تھی کہ جب بچہ پیدا ہوتو اس کا نام میرے نام پر' قطب الدین احمد' رکھنا، مگر جب آپ پیدا ہوئے تو آپ کے والد صاحب وصیت بھول گئے ، اور آپ کا نام ' ولی اللہ'' رکھ دیا ، پھرایک مدت کے بعد جب بختیار کا کی رحمہ اللہ کی وصیت یاد آئی ، تو دوبارہ آپ کا نام ' نقطب الدین احمد' رکھا، اس لئے آپ کا پورا نام' ولی اللہ قطب الدین احمد' ہے اور تاریخی نام' ' عظیم الدین' کئیت' ' ابوالفیض' ' اور دادا کا نام' ' وجیدالحزیز' ابوالفیض' ' ور دادا کا نام' ' وجیدالحزیز' ناور' ابوالفیض' ' ور دادا کا نام' ' وجیدالدین' ہے ۔ آپ کا سلسار نسب والد ماجد کی طرف سے حضرت عمر ، فاروق اعظم رضی اللہ تعالی عنہ تک ،اور والدہ ماجدہ کی طرف سے حضرت موری کا ظم رحمہ اللہ تک پہنچتا ہے۔

#### والدين ماجدين كانتعارف

آپ کے والد شاہ عبدالرحیم صاحب فقد حنی کے جید عالم اور دبلی کے بڑے مشائخ میں سے تھے، معقولات کے ماہر اور علامہ میر زاہد ہروی کے شاگر دیتھے، بچین ہی ہے سنتوں کا اہتمام اور دنیا کی دولت وعزت سے نفرت اور آخرت کی فکر کرنے والےصاحب شف وکرامت بزرگ تھے۔ آپ گی والدہ ماجدہ سیدہ فخرالنساء بھی، جوشنخ محمر پھلتی کی صاحبزادی ہیں،علوم دینیہ میں خوب مہارت اورآ داب طریقت واسرار شریعت سے اچھی واقفیت رکھتی تھیں،صوم وصلوٰۃ کی پابند نیک پارسا خاتون تھیں۔

# تعليم وتربيت

پانچ سال کی عمر میں آپ نے تعلیم شروع کی ، اور سات سال کی عمر میں قر آن کریم کی تھیل فرمائی ، ساتویں سال کے آخر میں آپ نے فاری اور عربی کے ابتدائی رسائل پڑھنا شروع کئے ، اور ایک سال میں ان کو کممل کیا ، اس کے بعد آپ نے ضرف ونحو کی طرف توجہ مبذول فرمائی ، اور دس سال کی عمر میں نحو کی معرکة الآراء کتاب شرح جامی تک پہنچ گئے ، صرف ونحو سے فراغت کے بعد علوم عقلیہ اور نقلیہ کی طرف متوجہ ہوئے اور پندرہ سال کی عمر میں تمام متداول دری علوم سے فارغ ہوکر درس و تدریس کا آغاز فرمایا ، اس عرصہ میں آپ نے اکثر و بیشتر کتابیں اپنے والد حضرت شاہ عبدالرجیم صاحب سے بڑھیں ۔ اور ان ہی سے بیعت ہوکر سترہ سال کی عمر میں بیعت وارشاد کی بھی اجازت حاصل کی ، اور ساحب سے پڑھیں ۔ اور ان ہی سے بیعت ہوکر سترہ سال کی عمر میں بیعت وارشاد کی بھی اجازت حاصل کی ، اور ساحب سے پڑھیں ۔ اور ان بی سے بیعت ہوکر سترہ سال کی عمر میں بیعت وارشاد کی بھی اجازت حاصل کی ، اور ساحب سے والد حضرت شاہ عبدالرجیم صاحب کی مند درس وارشاد کو سنجالا اور خلق خدا کو فائدہ پہنچایا۔

# زيارت حرمين شريفين

پیر۱۳۳ ادمیں جبکہ آپ کی عمر تمیں سال کے قریب تھی، حرمین شریفین کی زیارت کا شوق آپ پراییا غالب ہوا کہ
راستہ کی بدامنی کے باوجود حجاز مقدس کا سفر کیا، ۱۵ ارذیقعدہ ۱۳۳۳ ادھ کو مکہ مکر مدپنچے، اور فریضہ حج ادا کیا، پھر مدینہ منورہ
تشریف لے گئے، اور شیخ ابوطا ہرمجمہ بن ابراہیم گر دی مدنی سے بخاری شریف کی ساعت فر مائی۔ اور صحاح ستہ (بخاری
شریف، مسلم شریف، ترندی شریف، ابودا کو دشریف، نسائی شریف، ابن ماجہ شریف) موطا امام مالک، مند دارمی اور
امام محمد کی کتاب الآثار کے اطراف ان کے سامنے پڑھے۔ اور بقیہ کتابوں کی ان سے اجازت حاصل کی، پھر مکہ مکر مہ
آئے، دوسرا جج کیا، اور شیخ و فداللہ مالکی ملی سے موطا امام مالک پڑھی، اور شیخ تاج الدین حفی قلعی مکی، جو بخاری شریف کا
درس دے رہے تھے، ان کے درسوں میں چند دن شریک ہوئے، اور ان سے صحاح ستہ وغیرہ کتابوں کے اطراف سے،
اور مذکورہ کتابوں کے مشکل مقامات عل کئے، اور ان سے تمام کتب حدیث کی اجازت حاصل کی۔

الغرض حجاز مقدی میں چودہ ماہ قیام اور دو حج کرنے اور حرمین شریفین کے محدثین عظام سے خاطر خواہ استفادہ کرنے کے بعد ۱۳۵۵ اھے کے اوائل میں ہندوستان کے لئے روانہ ہوئے۔ پورے چھ ماہ سفر میں گذرے۔ اور ۱۲۷ ارجب کرنے کے بعد پھرسے دری وقد ریس کا سلسلہ شروع فر مایا۔ ۱۳۵ اھ جعہ کے دن بصحت و عافیت دبلی پہنچے، چند دن آ رام کرنے کے بعد پھرسے دری وقد ریس کا سلسلہ شروع فر مایا۔ اور تمیں سال تک تصنیف وقد ریس کی خدمت انجام دیتے رہے۔



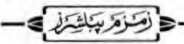
# خودنوشت سوائح حيات

شاہ صاحب نے اپنے حالات وسوائح میں ایک مختصر رسالہ السجزء اللطیف فی تو جمۃ العبد الضعیف کے نام سے فاری زبان میں لکھا ہے،مولا نامحد منظور نعمانی رحمہ اللہ نے الفرقان بریلی کے شاہ ولی اللہ نمبر میں اس کا خلاصہ پیش کیا ہے جو حسب ذیل ہے:

بتاریخ سمار شوال سمااا رہ جہار شنبہ کے دن طلوع آفتاب کے وقت ریفقیر پیدا ہوا، تاریخی نام عظیم الدین نکالا گیا، ولادت سے پہلےخود والدین ماجدین اور چندصلحاء نے میرے بارے میں بہت سے بشارتی خواب دیکھے، جن کوبعض دوستوں نے مستقل رسالہ القول الجلبي ميں بھي جمع كرديا ہے \_\_عمركے يانچويں سال مكتب ميں بٹھاديا گيا،ساتويں سال والد ماجد نے نماز روز ہ شروع کرایا،اوراس سال''رسم سنت' عمل میں آئی، یہاں تک کے دسویں سال شرح ملاجامی پڑھ لی۔اورمطالعہ کتب کی استعداد پیدا ہوگئی — چودھویں ہی برس میں شادی کی صورت پیدا ہوگئی ،اوروالد ماجد نے اس معاملہ میں انتہائی عجلت ہے کام لیا،اور جب سسرال والوں نے والد ماجد کے تقاضوں کے جواب میں سامان شادی تیار نہ ہونے کاعذر کیا، تو آپ نے ان کولکھ بھیجا کہ میری ہے" جلد بازی" ہے وجہ نہیں ہے، بلکہ اس میں کوئی راز ہے، لہذا پیمبارک کام بلا تاخیر ہی ہوجانا جاہئے، چنانچہ والد بزرگوار کے اصرار سے اسی سال یعنی عمر کے چودھویں ہی برس میں شادی ہوگئی،اوروہ راز بعد میں اس طرح ظاہر ہوا کہ نکاح نے تھوڑے ہی دن بعد میری خوش دامن کا انتقال ہوگیا،اُس سے چند ہی روز بعدمیری اہلیہ کے نانانے وفات یائی ، پھر چندہی دنوں میں عم بزرگوارشیخ ابوالرضامحد قدس سرہ کےصاحب زادے شیخ فخر عالم نے رحلت فرمائی۔اور بیصدمہ ابھی تازہ ہی تھا کہ میرے بڑے بھائی شیخ صلاح الدین کی والدہ ماجدہ نے ( یعنی آپ کے والد ماجد شیخ عبدالرحیم صاحب کی پہلی ہوی نے ) داغ مفارقت دیا ،ان صدمات کے ساتھ ہی والد ماجد پز ضعف اورمختلف قتم کے امراض کاغلبہ ہوا ، اور دیکھتے دیکھتے آپ کی وفات کا سانحۂ عظیم بھی پیش آ گیا ۔۔ان حوادث کے پیم گذرجانے پرمعلوم ہوا کہ شادی کے متعلق والد ماجد کی عجلت فر مائی میں کیا راز تھا؟ درحقیقت اگر اُس وقت بیکام اس طرح عجلت سے انجام نہ یا تا ہتوان حوادث کی وجہ سے پھر مدتوں بھی اس کاموقع نہ آ سکتا تھا۔

شادی سے ایک سمال بعد بندرہ سمال کی عمر میں والد ماجد کے ہاتھ پر میں نے بیعت کی ،اور مشائخ صوفیہ بالخصوص حضرات نقشبند سے کے اشغال میں لگ گیا۔اور توجہ اور تلقین اور آ داب طریقت کی تعلیم وخرقہ پوشی کی جہت سے میں نے اپنی نسبت کو درست کیا — اس سال بیضاوی کا ایک حصہ پڑھ کر گویاان دیار کے مروجہ نصاب تعلیم سے فراغت حاصل کی ، والد ماجد نے اس تقریب میں بڑے پیانے پرخواص وعوام کی دعوت کی ،اور مجھے درس کی اجازت دی ، جن علوم وفنون کا درس اس ملک میں مروج ہے ،ان میں ذیل کی کتابیں میں نے سبقاً سبقاً پڑھیں ۔

حدیث میں پوری مشکوة شریف، سوائے کتاب البوع سے کتاب الآداب تک کے تھوڑے سے حصہ کے ،اور سیح



بخاری کتاب الطہارت تک،اور شائل ترندی کامل — اور تفسیر بین انفسیر بینیاوی اور تفسیر مدارک کا ایک حصد،اور حق تعالی کی نعمتوں میں ایک بہت بڑی نعمت مجھ پر بیہوئی کہ کامل غور وفکر اور مختلف تفاسیر کے مطالعہ کے ساتھ والد ماجد کے درس قرآن میں مجھے حاضری کی توفیق ملی، اور اس طرح کئی بار میں نے حضرت سے متن قرآن پڑھا، اور یہی میرے حق میں '' فتح عظیم'' کا باعث ہوا۔ و الحمد للله علی ذلك۔

اورعلم فقہ میں شرح وقایہ اور ہدایہ بوری پڑھیں، اوراصول فقہ میں حسای اور توضیح تلوی کا کافی حصہ، اور منطق میں شرح شمسیہ (قطبی) بوری اور شرح مطالع کا بچھ حصہ، اور کلام میں شرح عقائد مع حاشیہ خیالی اور شرح مواقف کا بھی ایک حصہ سے اور سلوک وقصوف میں عوارف اور رسائل نقشبند یہ وغیرہ، اور علم الحقائق میں شرح رباعیات مولا ناجامی، اوائح، مقدمہ شرح لمعات اور مقدمہ نقد النصوص، اور فن خواص اساء وآیات میں والد ماجد کا خاص مجموعہ، اور طب میں موجز، اور فلفہ میں شرح ہدایت الحکمت وغیرہ، اور خومیں کا فیہ اور اس کی شرح از ملا جامی، اور علم معانی میں مطول اور مختصر المعانی اس فلسفہ میں شرح ہدایت الحکمت وغیرہ، اور خومیں کا فیہ اور اس کی شرح از ملا جامی، اور علم معانی میں مطول اور مختصر المعانی اس فدر جتنے پر ملازادہ کا حاشیہ ہے، اور ہویئت وحساب میں بھی بعض مختصر رسالے پڑھے سے اور المحمد للہ کہ اس میں ہوئے اور اس مرض وفات میں ہری خرصت میں ہوگئے، اور اس مرض وفات میں مجھے بیعت وار شاد کی اجازت مرحمت فر مائی، اور اس اجازت میں کلمہ مبارکہ یکد تی گردان شاد کی اجرائی۔ اس کا تو میں ہوئے اور اس اجازت میں کلمہ مبارکہ یکد تی گردان شاد کی اجازت موحمت فر مائی، اور اس اجازت میں کلمہ مبارکہ یکد تی گردان شاد کی اجازت مرحمت فر مائی، اور اس اجازت میں کلمہ مبارکہ یکد تی گردان شاد کی ایا۔

خداتعالی کا ایک بڑا احمان بہ ہے کہ حضرت والد ماجد جب تک زندہ رہائی فقیر سے بے حدراضی رہے، اورای رضامندی کی حالت میں اس دنیا سے تشریف لے گئے، حضرت والدکوجیسی توجہ میر سے حال پر رہی ایسی ہر باپ کواپنے بیٹوں کے ساتھ نہیں ہوتی، میں نے کوئی باپ، کوئی استاذ اور کوئی مرشدا بیانہیں دیکھا جواپنی اولا دیا اپنے کسی شاگر دیا مرید کی طرف اس قدر توجہ اور شفقت رکھتا ہو، جو حضرت والد ماجد کومیر سے ساتھ تھی۔ اللّٰہ ہم اغفیر لئی وَلِوَ الدیّ وَارْ حَمْهُ مَا کما رَبّیانیٰ صَعَیْرًا، و جَازِهما بکل شفقة و رحمة و نعمة منهما عَلیّ ماۃ الفِ اَضْعَافِهَا، إنك قریبٌ مجیبٌ۔

 بارش ہوئی — نیزاس سفر مبارک میں حرمین شریفین اور عالم اسلامی کے بہت سے علمائے کرام کے ساتھ خوب رنگین صحبتوں کا موقع ملا، حضرت شیخ ابوطا ہر مدنی قدس سرہ کی طرف ہے تمام طرق صوفیہ کا جامع خرقہ بھی اسی بابر کت سفر میں عنایت ہوا — پھر ۱۲۳ ااھ کے آخر میں جے سے مکر رمشرف ہوکراوائل ۱۲۵ ااھ میں وطن کی طرف واپسی ہوئی ،اور بتاریخ عنایت ہوا ۔ ۱۲۵ اھٹھیک جعد کے دن بفضلہ تعالی صحیح سلامت وطن مالوف و ہلی پہنچ گیا۔

بھیں ارشاد ﴿ وَاَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدَّتْ ﴾ بعض خاص الخاص انعامات الہیكا بھی تذکرہ کرتا ہوں ، جن تعالی کا عظیم ترین انعام اس ضعف بندہ پر ہے کہ اس کو ' خلعت فاتحیت '' بخشا گیا ہے، اور اس آخری دورہ کا افتتاح اس ہے کرایا گیا ہے، اس سلسلہ میں جو کام مجھ ہے گئے ہیں وہ یہ ہیں کہ فقہ میں جو ' مرضی' ہے اس کو جمع کیا گیا، اور فقہ حدیث کی از سرنو بنیا در کھ کراس فن کی پوری عمارت تیار کی گئی، اور آنخضرت شالیفوری ہی احکام وتر فیبات، بلکہ تمامی تعلیمات کے اسرار ومصالح کواس طرح منضبط کیا گیا کہ اس فقیر سے پہلے کی نے بیکام اس طرح نہیں کیا تھا سے نیز سلوک کا وہ طریقہ جس میں جق تعالیٰ کی مرضی ہے، اور جواس دورہ میں کا میاب ہوسکتا ہے مجھے اس کا الہام فر مایا گیا ہے، اور میں نے اس طریق جس میں حق تعالیٰ کی مرضی ہے، اور جواس دورہ میں کا میاب ہوسکتا ہے مجھے اس کا الہام فر مایا گیا ہے، اور میں نے اس طریق کواسے دور سالوں ' نہمعات' اور' الطاف القدس' میں قلم بندگر دیا ہے۔

لسانا لما استوفيتُ واجبَ حَمْدِه

وَلَوْ أَنَّ لَى فَي كُلِّ مَنْسِبٌ شَعْرَةٍ

#### وفات حسرت آيات

حرمین شریفین سے مراجعت کے بعد آخر عمر تک آپ تذریس وتصنیف میں مشغول رہے، اور ۲۹رمحرم الحرام ۷۷ اھ مطابق ۲۰ راگست ۷۲ کاء ہفتہ کے دن ظہر کے وقت انقال فر مایا، اور اپنے والد حضرت شاہ عبدالرحیم صاحب کے مزار سے متصل دہلی کے مشہور قبرستان'' منہدیان'' میں آپ کے جسد خاکی کوسپر دخاک کیا گیا ،اللہ تعالیٰ آپ کی اور آپ کے والدین کی مغفرت فرما ئیں! درجات بلند فرما ئیں!اور قبروں کومنور فرما ئیں! آمین یارب العالمین ۔ اولا دکا تذکرہ

حضرت شاہ صاحب کی پہلی اہلیہ محتر مدیعتی آپ کے ماموں شخ عبید اللہ صاحب تھاتی کی صاحب زادی کے بطن سے ایک صاحب زاد کے شخ محمہ ، اور اور ایک صاحب زادی سیدہ امت العزیز شخص ، اور دوسری اہلیہ محتر مہ مسمات ارادۃ بنت شاہ شاہ شاء اللہ صاحب کے بطن سے چارصاحب زادے تھے ، ان میں سب سے بڑے شاہ عبد العزیز صاحب محدث دہلوی ، پھر شاہ رفع الدین صاحب پھر شاہ عبد القادر صاحب پھر شاہ عبد الغنی صاحب تھے ، جو شاہ اسماعیل شہید کے والد محترم ہیں ، شاہ صاحب کی وفات کے بعد شاہ عبد العزیز صاحب آپ کے جانشین ہوئے اور اپنے تینوں بھائیوں اور محترم ہیں ، شاہ صاحب کی وفات کے بعد شاہ عبد العزیز صاحب کی حیات میں وفات پا گئے ، اور مولا نااسماعیل شہید شاہ اسماعیل شہید مول سے لڑتے ہوئے اپنے پیرومر شد سیداحمہ بریلوی رحمہ اللہ کے ساتھ شہید ہوئے ، یہ سب حضرات اپنے بعد میں سکھول سے لڑتے ہوئے اپنے بیرومر شد سیداحمہ بریلوی رحمہ اللہ کے ساتھ شہید ہوئے ، یہ سب حضرات اپنے زمانہ میں علم وضل کے آفیا بو ماہتا ہا ورنا مور فضلاء تھے۔

#### شاه صاحب کا زمانه

شاہ صاحب کے زمانہ میں ہندوستان کی حالت ہر لحاظ ہے اپتر تھی ، اورنگ زیب عالم گیرعلیہ الرحمہ کے بعد شاہان وقت اپنے اسلاف کی دولت رقص وسرود کی محفلوں اور حسن و جمال کے بازاروں میں لٹار ہے تھے، اور مغلیہ سلطنت پر سادات بار ہمد (شیعوں) کا مکمل تسلط ہو چکا تھا، وہ جے چاہتے بادشاہ بناتے ، جے چاہتے تل کرواد ہے ، رعایا بدحال، پریشان ،غربت وافلاس کے ہاتھوں ہر باد ، اور ستم گروں کے مظالم سے پامال تھی ،عوام کی اخلاقی حالت نہایت درجہ گری ہوئی تھی ، اور دینی اعتبار سے مسلمانوں کی حالت نا گفتہ بہتھی ۔ حضرت مولانا سیدسلیمان صاحب ندوی قدس سرہ کے الفاظ میں اس وقت ہندوستان کا حال بیتھا:

'' مغلیہ سلطنت کا آفتاب اب ہام تھا، مسلمانوں میں رسوم وبدعات کا زورتھا، جھوٹے فقراءاور مشائخ اپنے بزرگوں کی خانقا ہوں میں مندیں بچھائے اور اپنے بزرگوں کے مزاروں پر چراغ جلائے بیٹھے تھے، مدرسوں کا گوشہ گوشہ منطق وحکمت کے ہنگا ہوں سے پرشورتھا، فقہ وفتاوی کی لفظی پرستش ہرمفتی کے پیش نظرتھی، مسائل فقہ میں تحقیق وقد قبق ، مذہب کا سبب سے بڑا جرم تھا،عوام تو عوام خواص تک قرآن پاک کے معانی ومطالب اور احادیث کے احکام وارشادات اور فقہ کے اسرار ومصالے سے بے جرشے''

#### اصلاحی اورتجدیدی کارناہے

حرمین شریفین سے مراجعت کے بعد آپ نے مسلمانوں کی بیصورت حال دیکھ کران کی اصلاح کی طرف کامل توجہ

فرمائی، اس زمانہ کے طریقہ تعلیم اور نصاب کو بدلا، دین میں جو بدعات وخرافات اور ہے سرویا ہاتیں شامل کردی گئی تصی ،ان کوالگ کیا، اور دین کو کھار کرلوگوں کے سامنے اصل شکل میں پیش کیا شیعہ عقا کدی تر دیدی ،عقل فقل دونوں اعتباروں ہے دین اسلام کومطابق فطرت ثابت کرنے میں کوئی کسرا تھانہ رکھی ، مجمی تصوف اوراس کی ہے سرویا ہاتوں کا خوب رد کیا، مختلف مکا تب فکر کے لوگوں میں ہم آ ہنگی اورا تفاق پیدا کرنے کی بھر پورکوشش فرمائی۔قرآن کریم سے لوگوں کوقریب کرنے الوقت فاری زبان میں قرآن کریم کا مطلب خیز ترجمہ کیا، تفسیر کے اصول وضوابط وضع کئے،اسرار شریعت سے لوگوں کوآگاہ فرمایا۔اورا حادیث نبویہ سے ہندی مسلمانوں کوآشنا کیا،الغرض آپ نے تقریر وقع کے،اسرار شریعت سے وگوں کوآر بید جوظیم خدمات انجام دیں وہ رہتی دنیا تک فراموش نہیں کی جاسکتیں۔

#### مشهورتصانيف كانعارف

''حیات ولی اللہ'' کے مصنف کی تحقیق کے مطابق شاہ صاحب کی جوتصانیف چھپی ہوئی ہیں، وہ پچاس کے قریب ہیں ( مگریہ بات تحقیق طلب ہے ) چندمشہور تصانیف کا تعارف درج ذیل ہے:

ا فتح الوحمن فی تو جمه القو آن : يقر آن کريم کافاری زبان میں نهايت عمده اور مطلب خيز ترجمه به برجمه كساتھ جا بجا فوائد بھی ہیں، جونها يت مخضراور جامعيت وافاديت ميں ہے شل ہیں ۔ شاہ صاحب كے زمانہ ميں اکثر علاء اور بيشتر مشائخ کا بي خيال تھا كه قر آن کريم اخص الخواص كے مطالعہ، غور وفكر اور فهم تفهيم كى كتاب ہم، اس كو وام كسامنے لانا، عوام كو براہ راست اس كے پڑھنے اور بيجھنے كى دعوت دينا بخت خطرنا ك به ،عوام كو دبنى انتشار ميں ببتلا كرنا ب اور خودرائى اور علاء ہے بے نیازى بلكہ بغاوت و سركشى كى دعوت دینا ہے جبكہ امت میں تجھلے ہوئے الحاد و زندقہ ، بدعات اور خودرائى اور علاء ہے بے اعتمانى كاخاتمہ، اور دين كی سيح بجھ، جذبہ علی ،خوف خدا، فكر آخرت ، بدعت سے نفرت اور سنت سے محبت پيدا كرنے كاسب ہے برامو ئر ذريع قرآن كريم ہى ہے، اس لئے شاہ صاحب نے اپنے زمانہ كی عام فهم اور سنت سے محبت پيدا كرنے كاسب ہے برامو ئر ذريع قرآن كريم ہى ہے، اس لئے شاہ صاحب نے اپنے زمانہ كی عام فهم فارى زبان میں قرآن كريم كا يہ جم كي اس ب اس كى اہميت كا اندازه اس سے دگايا جاسكتا ہے كہ مندوستان ، پاكسان ، فعانستان ، بنگلہ ديش ،اور ديگر بلاء مجم ميں قرآن فنهى كا چرچا آج جو پچھ نظر آر ہا ہے ، بياردو، انگريز كی ، گجراتی ، بنگل اور پنجا بی زبانوں میں جو بيسوں ترجے شائع ہو چکے ہيں ، يہ سارے چراغ اس چراغ ہے روثن ہیں۔

الفوذ المحبيد في أصول التفسيد: بيرساله بهى فارى زبان ميں ہے،اوراى مقصد كے پيش نظرفارى زبان ميں كھاہے، جس مقصد كے پيش نظرقر آن كريم كا ترجمه فارى زبان ميں كيا ہے،اس ميں قرآن فہى اور تفسير كے نادراصول وضوابط اور مفسرين كى تفسيرول كے بارے ميں نہايت مفيد نكات بيں،اس كى مختلف حضرات نے تعريب كى ہے،سب سے بہتر تعريب حضرت مولا نامفتى سعيدا حمد صاحب پالن پورى دامت بركاتهم محدث كبير دَارالعُلِوا دُيوبَن دَكَى متعدد ہے،موصوف نے اس كى عربی شرح بھى كھى ہے،جس كا نام "العون الكبير" ہے۔الفوز الكبير كى پرانى تعريب كى متعدد

حضرات نے اردوشرحیں بھی کھی ہیں، پہلے العون الکبیر بھی پرانی تعریب کی شرح تھی، اب وہ بھی نئی تعریب کے مطابق کردی گئی ہے اور طبع ہوگئی ہے اوراس تعریب جدید کی جو دَارالغِئے اُدُیوبَٹ کَا اور دیگر معاہد عربیہ میں شامل درس کر لی گئی ہے اس کی پہلی اردوشرح الخیرالکثیر کے نام ہے کھی گئی ہے۔ جو طبع ہوگئی ہے۔

- ا فتح المخبير بسم الابد من حفظه في علم التفسير : يدر حقيقت الفوز الكبير كاپانچوال باب ب، جس كوشاه صاحب في مستقل رساله كي حيثيت دى ہے، مگر بيفارى كے بجائے عربی ميں ہے، اس ميں اسباب نزول، قرآن كريم كے غريب الفاظ كي تشريحات، اور مشكل آيتوں كي توجيهات جمع كي تي ہيں، جو بخارى، ترفدى اور حاكم كي تفسيروں ہے ماخوذ ہيں۔ اس ميں انبيائے كرام اور ان كي قوموں كے قصے جوقر آن كريم ميں فذكور ہيں، اور ان كي قوموں كے قصے جوقر آن كريم ميں فذكور ہيں، اور جن كوعام طور برخرق عادت خيال كيا جاتا ہے، ان كى تاويلات و توجيهات كي تي ہيں، اور ان كے مخفى اسباب بيان كئے گئے ہيں۔ اور ان كے گئے ہيں۔ اور ان كے گئے ہيں۔
- ہ مُصَفِّی مشرح موطا: شاہ صاحب نے پہلے موطاامام مالک کی تلخیص کی ہے، پھراس کی بیفاری زبان میں عمدہ شرح لکھی ہے، جوشاہ صاحب کے درس کا نمونہ ہے۔
- کا جوطریقه درائج کرنا چاہتے تھے اس کا بہترین نمونہ ہے۔ کا جوطریقه درائج کرنا چاہتے تھے اس کا بہترین نمونہ ہے۔
- ک حجۃ اللّٰہ البالغة: پیشاہ صاحب کی نہایت معرکۃ الآراء عربی تصنیف ہے،اوردوجلدوں میں ہے،اس میں فقہ الحدیث اوراس الله البالغة: پیشاہ صاحب کی نہایت معرکۃ الآراء عربی نصنیف ہے،اوردوجلدوں میں ہے،اس میں فقہ الحدیث اوراس ارشریعت کا نہایت عمدہ بیان ہے، بہت ہے جامعات میں داخل درس ہے۔اس کی بیرہی شرح رحمۃ اللّٰہ الواسعہ ہے جوآپ کے ہاتھوں میں ہے۔
- (۱) إذالة المخفاء عن حلافة المحلفاء: "جة الله" كي طرح يه جمي شاه صاحب كي دوسري معركة الآراء فارى الصنيف ب،اس ميس آپ نے خلفائ راشدين كي خلافت كابر حق ہونا قرآن كريم ،احاديث شريفه، كتب تفيراور تاريخ كي حوالوں سے ثابت كيا ہے، شيعه وى اختلاف كونها يت عدل وانصاف سے حل كيا ہے، جس سے شيعوں كى غلط فهميال اور شدت تعصب دور ہوسكتا ہے،اس كتاب ميں اثبات خلافت كے ساتھ ساتھ سيرت، تاريخ اور سياست وخلافت كے بارے ميں بيش بها نكات بھى بيان فرمائے ہيں،انداز بيان نها بيت شكفة اور سليس ہے ۔ حضرت مولانا عبدالحي صاحب فرنگى فرماتے ہيں كہ: "اس موضوع بريور سے اسلامي لٹر يج ميں اليي كوئي كتاب موجود نهيں" ۔ اور مولانا فضل حق خير آبادى كاتا شريہ ہے كہ: "جس نے بيكتاب كھى ہے، وہ ايك بح بيكر ال ہے، جس كے ساحل كا بية نهيں چاتا"
- قُرَة العینین فی تفضیل الشیخین: یکھی فاری زبان میں ہے،اس میں صدیق اکبراور فاروق اعظم رضی الدُّعنها کی افضیلت کا بڑے حسین انداز میں بیان ہے۔اور حضرت عثمان غنی اور حضرت علی مرتضی رضی اللّه عنهما کے فضائل ومناقب کا تذکرہ ہے۔

- المعادی سوور المحزون : ابن سیرالناس نے سرت نبوی پرایک ضخیم کتاب عیون الاثر فی فنون المغاذی والشمائل والسیر لکھی تھی، پھراس کا جامع خلاصہ نبور العیون فی تلخیص سِیّر الاَمین والمامون کے نام ہے کیا تھا۔ شاہ صاحب نے اپنے زمانہ کے شخ مرزامظہر جان جاناں وہلوی گے اصرار پراس کا فارس میں خلاصہ کیا ہے۔ یہ سیرت کے موضوع پرنہایت عمدہ رسالہ ہے۔
- (۱) التسفه بیمات الإلهیدة : بیشاه صاحب کا کشکول ہے، اس میں زیادہ ترتصوف وسلوک کی باتیں ہیں، اور بعض مقامات پرا پنے زمانہ کی خرابیوں اور لوگوں کے عیوب ونقائص کی نشاندہی کی ہے، اور معاشرہ کے ہر طبقہ کو مخاطب کر کے اصلاح پر ابھارا ہے، اس کے بعض مضامین عربی میں اور بعض فارسی میں ہیں۔
- (ا) فیسو ض المحسر مین: اس میں قیام حرمین کے دوران جو فیوض وبر کات بصورت خواب یا بطریق الهام آپ کو حاصل ہوئے ہیں ان کا تذکرہ ہے، بعض جگہ پیشین گوئیاں ،علم تصوف کے حقائق اور دیگر مسائل بھی ہیں، یہ کتاب عربی میں ہے اورار دوتر جمہ کے ساتھ شائع ہو چکی ہے۔
- ﴿ المحيوالكثير: اس ميں شاہ صاحب نے علم سلوك اور تصوف كے معارف وحقا كُق عربي زبان ميں بيان كئے ہيں۔ ﴿ البيدور البياز غيه: يہنہايت دقيق كتاب ہے، اس ميں ججة الله البالغه كے بعض ابواب كا خلاصه اور تصوف كے حقائق ومعارف كابيان ہے۔ حقائق ومعارف كابيان ہے۔
- (۵) الانصاف فی بیان سبب الاحتلاف: بیرساله عربی میں ہے، اس میں صحابہ کرام، تابعین عظام اوران کے بعدائمہ مجہدین کے درمیان دینی مسائل میں جواختلاف رونما ہوااس کارازاوراس کی مفصل تاریخ بیان کی گئی ہے۔ ججة الله البالغہ کی شم اول کے آخر میں تمدیح عنوان سے بیہ پورارسالہ شامل کرلیا گیا ہے۔
- ال عِقد الْجيد في بيان أحكام الاجتهاد والتقليد: بيرساله بهي عربي ميں ہے،اس ميں تقليداور عدم تقليد الله عليه الله عندم تقليد الله عند الله
  - 🕒 أطيب النغم في مدح سيدالعرب و العجم: بيسركاردوعالم صَلاَتْهَا لِيمْ كَا مدح مِن عربي قصيره بـ-
- ﴿ اللَّهُ والشمين في مبشوات النبي الأمين : بيرساله عربي ميں ہے،اس ميں ان بشارتوں كا تذكرہ ہے،جو آپ كواورآپ كے بزرگول كوبارگاہ رسالت سے كمي ہيں۔
  - انفاس العاد فین: اس میں شاہ صاحب نے اپنے بزرگوں کے احوال فاری زبان میں قلم بندفر مائے ہیں۔
- البجزء اللَّطيف :اس میں شاہ صاحب نے خودا پنے احوال فارسی زبان میں تحریر فرمائے ہیں ،جس کا خلاصہ پہلے گذر چکا ہے۔
  - المقالة الوضية في الوصية والنصحية: بيشاه صاحب كافارى مين وصيت نامه --

# طرزتح ريا وتسنيفي خدمات

آپ کی تحریروں میں تحقیقی اور علمی نکات کے ساتھ ساتھ سوز وا خلاص اور خیر خوا ہی کے جو ہر پائے جاتے ہیں ، جس کے باعث و تحقیقی تصانیف ہونے کے ساتھ ایک دینی صلح کا پیغام اورا خلاقی معلم کا درس بن گئی ہیں ۔ آپ کی تصانیف نہایت پرفتن و پُر آشوب زمانہ کی ہیں ایکر و بیشتر تصانیف میں اس کی کہیں جھلک نظر نہیں آتی ۔ بلکہ نہایت تو از ن واعتدال کے ساتھ قلم کوروال رکھا ہے ، اور مرکزی نقطۂ خیال سے تجاوز نہیں فرمایا ۔ علامہ سید سلیمان ندوی رحمہ اللہ آپ کی اسی خصوصیت کے متعلق فرماتے ہیں کہ:

''شاہ صاحب کی تقنیفات کے ہزاروں صفحے پڑھ جائے ،آپ کو بیہ معلوم بھی نہ ہوگا کہ بیہ بارھویں صدی ہجری کے پُرآشوب زمانہ کی پیداوار ہیں۔ جب ہر چیز ہے اطمینانی اور بدامنی کی نذرتھی ،صرف بیہ معلوم ہوگا کہ فضل وعلم کا ایک دریا ہے ، جوکسی شوروغل کے بغیر سکون وآ رام کے ساتھ بہہ رہا ہے ، جوزمان ومکان کے خس وخاشاک کی گندگ سے یاک صاف ہے''

اس کے علاوہ آپ ایک نے اسلوب اور جداگانہ طرز کے بانی وموجد ہیں، جو جامعیت، زور بیان بھگم واعتاداور فصاحت و بلاغت میں نبی کریم سِلائی کیا کے طرز تکلم سے مشابہ ہے، مولانا مناظر احسن گیلانی رحمہ اللہ اس کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

''عربی زبان میں انھوں نے جتنی کتابیں کھی ہیں ان میں ایک خاص قتم کی انشاء کی ، جوان کا مخصوص اسلوب ہے، پوری پابندی کی ہے، شاہ صاحب پہلے آ دمی ہیں جنھوں نے اپنی عبارتوں میں زیادہ تر جوامع کلم النبی الخاتم طلاقی کیا ہے۔ شاہ صاحب پہلے آ دمی ہیں جنھوں نے اپنی عبارتوں میں زیادہ تر جوامع کلم النبی الخاتم طلاقی کیا گئے گئے کے طرز گفتگو کی ہے، جتی الوسع دہ اس کی کوشش کرتے ہیں کدا ہے مدعا کا اظہاران ہی محاورات ہے کریں جولسان نبوت اور زبان رسالت سے خاص تعلق رکھتے ہیں'' نیز باوجود بجمی نژاداور ہندوستانی ہونے کے آپ نے عربی فصاحت و بلاغت کا ایسا بے نظیر نمونہ پیش کیا ہے کہ جس کی عظمت کے اہل زبان بھی معترف ہیں ، مولا نا ابوالحس علی صاحب ندوی نور اللہ مرقدہ فرماتے ہیں کہ:

مرب کی عربیت ہے، اور وہ ان بے اعتدالیوں سے پاک ہیں، جو جمی علماء کی عربی تحربی پائی جاتی ہیں'' عرب کی عربیت ہے، اور وہ ان بے اعتدالیوں سے پاک ہیں، جو جمی علماء کی عربی تحربی پائی جاتی ہیں''

منظوم كلام

شاه صاحب جس طرح ننز نگاری میں یکتائے زمانہ تھے،اس طرح عربی اور فاری نظم کہنے میں بھی قادرالگلام شاعر تھے، عربی نظم میں اطیب النغم کے نام سے نبی کریم مِسَالنَّهَا ﷺ کی مدح ونعت میں ایک بسیط قصیدہ ہے، جس کا پہلا شعریہ ہ کاًن ؓ نُہ وماً اوْمَضَتْ فی الْغَیَاهِب عیدونُ الأفاعی اُو رؤسُ العقار ب

- ﴿ الْحَارَةُ لِيَكُلِيْكُ إِلَيْكُ إِلْكُ إِلَيْكُ إِلِي مِنْ الْعِيْلُ عِلْكُ الْعِيلِ عِلْكُ إِلَيْكُ الْعِيلُ لِي الْعِيلُ عِلْكُ الْعِيلِ وَلِي مِنْ الْعِيلُ لِيَكُ إِلَيْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ عِلْكُ اللّهُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِلْكُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِيلِ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِلْمِ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِيلِ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِلْمُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلَيْكُ الْعِيلُ عِلْكُ الْعِلْمِ عِلْمُ عِلَيْكُ الْعِلْمُ عِلْكُ الْعِلْمِ عِلْمِ عِلْمُ عِلْكُ الْعِيلُ عِلْكُ أَلِي مِنْ الْعِيلُونِ عِلْمُ عِلَالْمِ عِلْمُ عِلَا لِمِنْ عِلَا لِمِنْ عِلْمُ لِلْعِيلِيْكُ فِي مِنْ إِلْمِيلُونِ عِلْمِ الْعِيلِيلِي عِلْمِ لِلْعِلِيلِي عِلْمِ عِلْمِ عِلَيْكُ الْعِيلِيلِي عِلْمِ عِلْمِ عِلَا لِمِيلِي عِلْمِ لِلْعِيلِي عِلْمِ لِلْعِيلِي عِلْمِ لِلْعِلْمِ عِلْمِ عِلْمِ عِلْمِ لِلْعِيلِ عِلْمِ لِلْعِيلِ عِلَا عِلَائِي عِلْمِ عِلْمِ عِلَيْكِ عِلَيْكِ عِلَيْكِ عِلَيْكِ عِلَيْكِ عِلِلْع

اس کے علاوہ نین قصیدے اور ہیں، آپ کا عربی دیوان بھی ہے، جس کوحضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی رحمہ اللہ نے جمع کیا ہے اور شاہ رفیع الدین صاحب نے مرتب کیا ہے، اور فاری میں بھی آپ کی چندغز لیں اور رباعیاں ہیں، جو'' کلمات طیبات''اور'' حیات ولی''میں موجود ہیں، فاری میں آپ''امین' دیخلص فر ماتے تھے۔

## آپکیاتھ؟

حضرت مولا نامحد بوسف صاحب بنوری فرماتے ہیں کہ:

'' حضرت شاہ ولی اللہ وہلوی قدس سرہ سرزمین ہند کے ان اکابر میں ہے ہیں، جن کی نظیر نہ صرف اپنے عصر میں اور نہ صرف ہندوستان میں، بلکہ بہت سے قرون اور ممالک اسلامیہ میں ڈھونڈ سے نے نہیں ملتی، حضرت موصوف بقول ججة الاسلام مولا نامحم قاسم صاحب نا نوتوی بانی دارالعلوم دیو بند: ان افراد میں سے ہیں کہ سرزمین ہند میں اگر صرف شاہ ولی اللہ نہ ہر سرا سالہ ہوتے ، تو ہندوستان کے لئے یہ نخر کافی تھا (الفرقان کا شاہ ولی اللہ نہ ہر س ۱۳۰۰) سران الہند حضرت شاہ ولی اللہ نہ ہر سامی اللہ علیہ سران الہند حضرت شاہ عبد العزیز صاحب فرماتے ہیں: آیہ من آیات اللہ ، و معجزہ نیسے الکویم صلی اللہ علیہ و سلم: شاہ صاحب اللہ کی نشانیوں میں سے ایک نشانی اور اس کے نبی کریم شالی ایکی آئے ہیں (ظفر المحصلین س ۲۰) نواب صدیق حسن خال صاحب بھویا لی اتبحاف النبلاء میں تحریفر ماتے ہیں کہ:

اگر وجود اودر صدر اول در زمانه ماضی می بود امام الائمة و تاج المجتبدین شمرده می شد (حواله بالا) میں ہوتا ، توامام الائمة اور تاج المجتبدین شار ہوتے

علامہ بلی فرماتے ہیں: ابن تیمیہ اور ابن رُشد کے بعد بلکہ انہیں کے زمانہ میں مسلمانوں میں جوعقلی تنزل شروع ہوا تھا، اس کے لحاظ سے بیامید نتھی کہ پھرکوئی صاحب دل ود ماغ پیدا ہوگا، کیکن قدرت کواپنی نیرنگیوں کا تماشا و کھاناتھا کہ اخیر زمانہ میں شاہ ولی اللہ صاحب جیساشخص پیدا ہوا، جس کی نکتہ شجیوں کے آگے غز الی، رازی اور ابن رُشد کے کارنا م ماندیر گئے (حوالہ مالا)

مفتی عنایت احمد کا کوروی فرماتے ہیں کہ:حضرت شاہ ولی اللہ کا حال اس شجرہ طوبی کا ساہے جس کی جڑشاہ صاحب کے گھر میں ہے،اوراس کی شاخیس تمام مسلمانوں کے گھر وں میں ہیں،مسلمانوں کا کوئی گھر اورکوئی جگہ ایسی نہیں جہاں اس شجرہ طوبی کی کوئی شاخ نہ ہو،کیکن اکثر لوگ نہیں جانتے کہ اس کی جڑکہاں ہے؟ (العون الکبیرس ۱۶) اس شجرہ طوبی کی کوئی شاخ نہ ہو،کیکن اکثر لوگ نہیں جانتے کہ اس کی جڑکہاں ہے؟ (العون الکبیرس ۱۶) اوراآپ کے مدنی استاذشنے ابوطا ہرمحمد بن ابراہیم گر دی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ:

إِنَّه لَيْسُنِدُ عَنِّى اللفظُ و كنت أَصَحِّحْ ثَاه ولى الله مجھ سے الفاظ حدیث کی سند ملاتے تھے منسف السمعنی (العون الکبیرس ۱۶) اور میں ان سے معنی حدیث کی تھے کرتا تھا میں اسلم احوال اور فضائل الفوز الکبیر کی شرح العون الکبیر، الفوز العظیم، مولانا محمد حنیف صاحب گنگوہی کی سے تمام احوال اور فضائل الفوز الکبیر کی شرح العون الکبیر، الفوز العظیم، مولانا محمد حنیف صاحب گنگوہی کی

ظف والسمح صلین اورالفرقان بریلی کے شاہ ولی اللہ نمبر سے ماخوذ ہیں،اوراسی شاہ ولی اللہ نمبر کی ایک نظم پرامام اکبر، محدث اعظم،مفسر قرآن، اصول تفسیر اور اسرار شریعت کے موجد ومدون،مجدد وفت،مفکر ملت، حکم الامت، جامع شریعت وطریقت،آیة من آیات اللہ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب فاروقی قدس سرہ کے فضائل کا تذکرہ ختم کیا جاتا ہے۔

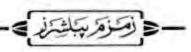
#### مجددوقت

تو مُبَـلَـعُ تَمَا حديث فخر موجودات كا تیرے آتے ہی جنازہ اٹھ گیا بدعات کا تو مفسر بھی محدث بھی، فقیہ ویشخ بھی کون اندازہ لگائے تیرے محسوسات کا تجھ کو دنیا میں مجروسہ تھا خدا کی ذات کا تیری فطرت بے نیاز درگہ شاہ و وزیر تو نے جو مطلب لیا قرآن کی آبات کا میں سمجھتا ہوں، مشیت کا وہی مفہوم تھا صبح میں جیسے نمایاں ہو دُھندلکا رات کا عقل ومذہب کوسمویا تو نے اس انداز ہے تیرے ارشادات میں سامان تسکین ضمیر روح ایمال نقطه نقطه تیرے ملفوظات کا نور جب پھیلا جہاں میں تیری'' تفہیمات'' کا سادگی اسلام کی پھر سے نمایاں ہوگئی تیرے وارث میں تیرے نور مدایت کی شب اب بھی چرجا ہے جہاں میں تیری تعلیمات کا (ما ہرالقاوری،حیدرآ یاد، دکن)

# شاه صاحب کی ایک فیمتی وصیت

ای تعارف کے آخر میں مجدد وقت حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی کی ایک اہم وصیت ذکر کی جاتی ہے، تاکہ آپ اس پڑمل کر کے نز ول قر آن اور بعثت رسول کے مقصد کو تقویت اور شاہ صاحب کی روح کوراحت پہنچا ٹیس ، وصیت حسب ذیل ہے:

اول وصیت این فقیر: چنگ زدن است به کتاب وسنت دراعتقاد و کمل ، و پیوسته بتد برّ بردومشغول شدن ، و ہرروز حصداز بردوخواندن ، واگر طافت خواندن ندار درّ جمدور قے از بردوشنیدن ترجمہ: اس فقیر کی پہلی وصیت بیہ ہے کہ: اعتقاداور کمل دونوں میں کتاب وسنت ( قرآن وحدیث ) کونہایت مضبوطی سے پکڑے ،اور برابر دونوں میں تدبر (غور وفکر ) جاری رکھے،اور ہرروز دونوں کا بچھ حصد پڑھے،اور اگر پڑھنے کی طافت ندر کھتا ہو، تو کسی دوسرے سے کم از کم ایک ورق دونوں کا ترجمہ ہی سنایا کرے۔



# حضرت شاه ولى الله صاحب محدث د ہلوی رحمہ الله

# کامی اوقتهی مسلک گلامی اور تنهی مسلک

مُندالہند حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی رحمہ اللہ کے بارے میں اصحاب ظواہر (غیر مقلدین) کا خیال ہے کہ آپ تقلیدائمہ سے عام طور پر ،اور حنفیت سے خاص طور پر بیزار تھے۔ان کے خیال میں شاہ صاحب مسلک اہل صدیث پر تھے یعنی غیر مقلد تھے۔ چنانچہ وہ اپنا انتساب آپ کی طرف کرتے ہیں۔اس لئے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس موضوع پر بھی کچھ گفتگو ہوجائے:

## كلامي مسائل ميں اہل حق كى تين جماعتيں:

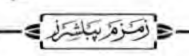
علم کلام میں یعنی عقائد کے باب میں اہل حق کی تمین جماعتیں ہیں:اشاعرہ، ماترید بیاورسلفیہ (یاحنابلہ) ا-اشاعرہ: وہ حضرات ہیں جوشنخ ابوالحن اشعری رحمہ اللہ (۲۶۰–۳۴۴ھ) کی پیروی کرتے ہیں۔امام ابوالحن اشعری چونکہ شافعی تھے۔اس لئے بیکتب فکرشوا فع میں مقبول ہوا یعنی حضرات شوا فع عام طور پرکلامی مسائل میں اشعری ہوتے ہیں۔

۲- ماٹر یدید: وہ حضرات ہیں جوشخ ابومنصور ماٹریدی رحمہاللہ( متوفی ۳۳۳ھ) کی پیروی کرتے ہیں۔امام ماٹریدی چونکہ حفی تصاس لئے بیکتب فکراحناف میں مقبول ہوا۔احناف عام طور پرکلامی مسائل میں ماٹریدی ہوتے ہیں۔ اشاعرہ اور ماٹریدیہ کے درمیان ہارہ مسائل میں اختلاف ہے، جوسب فروعی (غیراہم) مسائل ہیں۔ بنیادی کسی مسئلہ میں اختلاف نہیں ہے۔

ے ان بارہ مسائل کوعلامہ احمد بن سلیمان معروف به' ابن کمال پاشا'' رحمہ اللہ(متوفی ۱۹۴۰هه) نے ایک رسالہ میں جمع کردیا ہے۔ یہ رسالہ مطبوعہ ہے، مگر عام طور پرعلماءاس سے واقف نہیں ہیں۔اس لئے وہ رسالہ ذیل میں بعینیہ دیاجا تا ہے تاکہ وہ علماء تک پہنچ جائے:

رسالة الاختلاف بين الأشاعرة والماتريدية

في اثنتي عشر مسئلة للمحقق ابن كمال پاشا



#### بسم الله الرحمن الرحيم

قال الأستاذ: اعلم أن الشيخ أبا الحسن الأشعري إمامُ أهلِ السنَّةِ، ومقدَّمُهم؛ ثم الشيخ أبو المنصور الماتريدي؛ وأن أصحاب الشافعي وأتباعه تابعون له – أي لأبي الحسن الأشعري – في الأصول، وللشافعي في الفروع؛ وأن أصحاب أبي حنيفة تابعون للشيخ أبي منصور الماتريدي في الأصول، ولأبي حنيفة في الفروع؛ كذا أفاد بعضُ مشايخنا رحمه الله تعالىٰ.

ولا نزاع بين الشيخين إلا في اثنتي عشر مسئلة:

الأولى: قال الماتريدي: التكوين صفة أزلية، قائمة بذات الله تعالى، كجميع صفاتِه، وهو غيرُ المكوَّن، ويتعلق بالمكوَّن من العالَم، وكلِّ جزء فيه، بوقتِ وجوده، كما أن إرادة الله تعالى أزلية، يتعلق بالمرادات بوقت وجودها، كذا قدرتُه تعالى الأزليةُ مع مقدوراتها.

وقال الأشعرى: إنها صفة حادثة، غير قائمة بذات الله تعالى، وهي من الصفات الفعلية عنده، لا من الصفات الأزلية. والصفات الفعلية كلها حادثة، كالتكوين والإيجاد، ويتعلَّق وجودُ العالَم بخطاب: "كن". الصفات الأزلية : قال الماتريدي: كلام الله تعالى ليس بمسموع، وإنما المسموع الدال عليه. وقال الأشعرى: مسموع ، كما هو المشهور من حكاية موسى عليه السلام.

وقال ابن فُورك: المسموع عند قراء ة القارى شيئان: صوت القارى وكلام الله تعالى، وقال القاضى الباقلاني: كلام الله غير مسموع على العادة الجارية، ولكن يجوز أن يُسمع الله تعالى من شاء من خلقه، على خلاف قياس العادة، من غير واسطة الحروف والصوت، وقال أبو إسحاق الإسفرائني ومن تبعه: إن كلام الله تعالى غير مسموع أصلاً، وهو اختيار الشيخ أبي منصور الماتريدي، كذا في البداية.

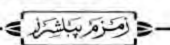
المسألة الثالثة: قال الماتريدى: صانعُ العالَم موصوفٌ بالحكمة، سواء كانت بمعنى العلم، أو بمعنى الأحكام. وقال الأشعرى: إن كانت بمعنى العلم فهى صفة أزلية، قائمة بذات الله تعالى؛ وإن كانت بمعنى الأحكام فهى صفة حادثة، من قبيل التكوين، لا يُوصف ذاتُ البارى بها.

المسألة الرابعة: قال الماتريدى: إن الله يريد بجميع الكائنات: جوهرًا أو عرضا، طاعةً أو معصيةً، إلا أن الطاعة تقع بمشيَّة الله، وإرادته، وقضائه، وقدرته، ورضائه، ومحبته، وأمره؛ وأن المعصية تقع بمشية الله تعالى، وإرادته، وقضائه، لابرضائه، ومحبته، وأمره.

وقال الأشعري: إن رضاالله تعالى ومحبته شاملٌ بجميع الكائنات ، كإرادته.

المسألة الخامسة : تكليفُ مالا يُطاق ليس بجائز عند الماتريدي، وتحميلُ ما لايُطاق عنده جائز؛ وكلاهما جائزان عند الأشعري.

المسألة السادسة: قال الماتريدي: بعضُ الأحكام المتعلِّقَةِ بالتكليف معلوم بالعقل، لأن العقل →



۳-سلفیہ: وہ حضرات ہیں جو صفات ِ خداوندی کی تاویل کے عدم جواز میں حضرت امام احمد بن صبل رحمہ اللہ (۱۶۴-۱۶۴۵) وغیرہ کے مسلک پر ہیں۔ چونکہ صفات کے تعلق سے بید وق اسلاف کرام کا تھااس لئے بید حضرات سلفیہ کہلائے۔اس جماعت کو کتابوں میں حنابلہ بھی کہا گیا ہے۔مگر چونکہ فقہی حنبلیت سےاشتباہ ہوتا تھااس لئے رفتہ رفتہ ہیہ اصطلاح متروک ہوگئی۔مسئلہ خلق قرآن میں یہی نام سلفیہ کے لئے استعال ہوا ہے۔ نیز اس مسلک کومسلک محدثین بھی کہا جاتا ہے۔اس لئے کہامام مالک،سفیان توری وغیرہ حضرات محدثین سے صفات متشابہات کے بارے میں یہی نقطهٔ نظرمروی ہے۔اوراس زمانہ میں جوسلفیت کو جمعنی ظاہریت یعنی عدم تقلیدا تم۔استعمال کیا جاتا ہے وہ تلبیس ہےاور → آلةٌ يُدرَك بها حُسُنُ بعض الأشياء وقبحها، وبها يُدرك وجوبُ الإيمان، وشكرُ المنعم، وإن المعرِّف والموجب هو الله تعالى، لكن بواسطة العقل، كما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم معرَّفُ الوجوب، والموجبُ الحقيقي هو الله تعالى، لكن بواسطة الرسول عليه السلام، حتى قال: لا عذر لأحدِ في الجهل بخالقه، ألا يرى خلقَ السماواتِ والأرضَ؟! ولو لم يَبْعَثُ رسولًا لوجب على الخلق معرفتُه بعقولهم. وقال الأشعري: لا يَجبُ شيئٌ ولا يَحْرِمُ إلا بالشرع، لا بالعقل، وإن كان للعقل أن يُدرك حُسْنَ

بعض الأشياء، وعند الأشعرى: جميعُ الأحكام المتعلِّقة بالتكليف مُلقاةٌ بالسمع.

المسألة السابعة: قال الماتريدي: قد يَسْعَدُ الشقي، وقد يشقى السعيد. وقال الأشعري: لا اعتبار بالسعادة والشقاوة إلا عند الخاتمة والعاقبة.

المسألة الثامنة: العفو عن الكفر ليس بجائز، وقال الأشعري: يجوز عقلاً ، لاسمعاً.

المسألة التاسعة : قال الـماتريدي : تخليد المؤمن في النار، وتخليد الكافر في الجنة لايجوز عقلاً وسمعاً؛ وعند الأشعرى: يجوز.

المسألة العاشوة : قال بعضُ الماتويدية : الاسم والمسمى واحد، وقال الأشعرى: بالتغاير بينهما، وبين التسمية، ومنهم من قسَّم الاسم إلى ثلاثة أقسام: قسمٌ عينه، وقسم غيره، وقسم ليس بعينه ولا بغيره. والاتفاق على أن التسمية غيرهما، وهي ماقامت بالمسمى، كذا في بداية الكلام.

المسألة الحادية عشر:قال الماتريدي: الذكورة شرط في النبوة، حتى لا يجوز أن تكون الأُنشي نبياً، وقال الأشعرى: ليست الذكورةُ شرطاً فيها، والأنوثةُ لاتنافيها، كذا في بداية الكلام.

المسألة الثانية عشر: قال الماتريدي: فعلُ العبديسمي كَسُبًا، لا خَلْقًا؛ وفعلُ الحقِّ يسمى خلقاً ، لاكسبًا؛ والفعلُ يتناولهُما. وقال الأشعرى: الفعلُ عبارة عن الإيجاد حقيقةً، وكُسُبُ العبد يسمى فعلاً بالمجاز، وقد تَفَرُّد القادر خَلْقًا، ولا يجوز تفرد القادر به كسبًا.

(تمت الرسالة الشريفة لابن كمال باشا رحمه الله تعالي)

( بدرسالہ کتب خانہ مدرسہ مظاہر علوم سہارن پور <u>۳۳۵</u> میں متفرق جیمن''مجموعیمس رسائل' میں ہے )



لفظ کاغیرمعروف معنی میں استعال ہے۔

اورسلفیوں کا اشاعرہ اور ماتریدیہ سے اختلاف صرف ایک معمولی بات میں ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ صفات متشابہات:
استواعلی العرش، ید، وجہ وغیرہ کی تاویل جائز ہے یانہیں؟ سلفیوں کے نزدیک تاویل ناجائز ہے اور باقی دونوں مکا تب فکر
کے نزدیک تاویل جائز ہے۔ چنانچے حنابلہ قرآن کریم کوجواللہ کی صفت کام ہے مطلقا، بلاتا ویل قدیم کہتے ہیں۔ اوراشاعرہ
اور ماتریدیہ کلام نفسی کی تاویل کرتے ہیں اوراس کوقدیم کہتے ہیں۔ امام بخاری رحمہ اللہ نے مسلک محدثین کے خلاف لفظی
بالقرآن حادث کہدیا تھا تو حنابلہ نے جن کے سرخیل امام ذبلی تھے، ایک طوفان کھڑ اکر دیا تھا۔

غرض علم كلام ميں يہى تين جماعتيں برحق ہيں۔ويگرتمام فرق اسلاميہ جيسے معتزله، جمميه، كرَّ اميه وغيره گمراه فرقے بيں۔ يہى فرقے اہل السنه والجماعہ كے قصم (مدمقابل) ہيں اور درمختار كے مقدمه ميں ہے كه: إذا سُئلسنا عن معتقد نا ومعتقد خصومنا، قلنا و جوباً: الحقُّ ما نحن عليه، والباطلُ ما عليه خصومُنا.

## شاه صاحب كلام ميں اشعرى تھے:

کلامی مسائل میں حضرت شاہ صاحب اشعری تھے۔ بخاری شریف کے ایک تلمی نسخہ پر، جس کا تذکرہ آگ آتا ہے،
شاہ صاحب نے بقلم خودا ہے گو' اشعری' لکھا ہے۔ تاہم صفات کی تاویل کے مسئلہ میں آپ محد ثین کرام یعنی اسلاف
کے مسلک کو بھی برحق سمجھتے تھے۔ اور صفات کی تاویل کو آپ ناپند کرتے تھے مگر بایں ہمہ آپ نے صفات کی تاویل کی
بھی ہے۔ اسی جلد میں مبحث خامس کے باب (سم) میں جو صفات الہیہ پر ایمان لانے کے بیان میں ہے، آپ نے پہلے
صفات کے بارے میں دشواریوں کا تذکرہ کیا ہے۔ پھر اس کا حل پیش کیا ہے۔ پھر یہ بات بیان کی ہے کہ صفات پر
دلالت کرنے والے الفاظ بعینہ استعال کئے جائیں، اور استعال سے زیادہ کھود کرید نہ کی جائے۔ پھر صراحة یہ بات
بیان فرمائی ہے کہ صفات کے بارے میں محد ثین کا موقف سمجھ ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

''صفات کی تاویل میں گھنے والوں نے محدثین کی جماعت کو بدنام کیا ہے۔ وہ ان کو مُجَسِّمَه اور مُشَبِّهه کہتے ہیں۔ اور پیمی کہتے ہیں کہ بیلوگ واضح ہوگئی ہیں۔ اور بیمی کہتے ہیں کہ بیلوگ واضح ہوگئی ہیں۔ اور ایمی کہتے ہیں کہ بیلوگ واضح ہوگئی ہے کہ ان کی بیز بال درازی کچھ بھی نہیں۔ اور وہ اپنی باتوں میں نقلاً بھی اور عقلاً بھی غلطی پر ہیں۔ اور انھوں نے جو ہدایت کے بین وہ اس میں خطاکار ہیں''

پھرمعاً بعدآپ نے صفات الہید کے معانی تفصیل سے بیان کئے ہیں یعنی ان کی تاویلات کی ہیں۔اور ہات یہاں سے شروع کی ہے کہ ہم صفات کی ایسی معانی سے تشریح کریں، جواظہار حقیقت میں ان تاویل کے شروع کی ہے کہ ہم صفات کی ایسی معانی سے تشریح کریں، جواظہار حقیقت میں ان تاویل کرنے والوں کی ہاتوں سے اقرب اور زیادہ ہم آھنگ ہیں۔اس سے یہ بات بخو بی واضح ہوجاتی ہے کہ آپ اشعری

- ﴿ أَصَوْرَكُ بِيَالْشِيَالُ ﴾

ضرور ہیں:صفات کی تاویل کو جائز رکھتے ہیں مگرساتھ ہی اسلاف کےمسلک کوبھی برحق خیال کرتے ہیں۔

# شاه صاحب فروعات میں حنفی تھے:

حضرت شاہ صاحب مقلد اور عملاً حنقی تھے۔ جیسا کہ انھوں نے خودا پنظم سے تحریر فرمایا ہے۔ یہ تحریر خدا بخش الا ہریری میں سیح بخاری کے ایک نسخ پر ہے، جو حضرت شاہ صاحب کے زیر درس رہا ہے۔ اس میں آپ کے ایک تلمیذمحد بن شیخ ابی الفتح نے پڑھا ہے۔ تلمیذ فدکور نے درس سیح بخاری کے ختم کی تاریخ ۲ رشوال ۱۱۵۹ سے اس کے بعد حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے اپنے ہاتھ سے اپنی ندی کے قریب جامع فیروزی میں کتاب ختم ہونالکھا ہے۔ اس کے بعد حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے اپنے ہاتھ سے اپنی مندا مام بخاری تک لکھ کرتلمیذ فدکور کے لئے سندا جازت تحدیث کسی ہے اور آخر میں اپنے نام کے ساتھ سے کلمات کسے بین؛ المنع می مرتب اللہ هلوی و طنا، الا شعری عقیدہ ، الصوفی طریقہ ، الحنفی عملا ، و الحنفی الشافعی تدریسا ، خادم التفسیر و الحدیث و الفقہ و العربیة و الکلام ....... ۲۳ رشوال ۱۵۹ اس

اس تحریر کے بنچے حضرت شاہ رفیع الدین صاحب دہلوی رحمہ اللہ نے بیعبارت لکھی ہے کہ:'' بیشک بیتحریر بالا میرے والدمحتر م کے قلم کی کھی ہوئی ہے''

علاوہ ازیں تقلید کی ضرورت پر بحث فرماتے ہوئے حضرت شاہ صاحب نے ججۃ اللہ البالغہ کی قتم اول کے تتمہ کی آخری فصل میں تصریح فرمائی ہے کہ:'' ندا ہب اربعہ کی تقلید کے جواز پرکل امت مرحومہ یا اس کے معتمد حضرات کا اجماع ہو چکا ہے اور تقلید ائمہ میں کھلی مصالح شرعیہ موجود ہیں ،خصوصاً اس زمانہ میں کہ جمتیں کوتاہ ہیں ، ہوائے نفسانی کا غلبہ ہے اور ہرخص اپنی رائے کو دوسروں کے مقابلہ میں ترجیح دیتا ہے''

پھراس پرمفصل بحث کی ہے کہ ابن حزم ظاہری نے جوتقلید کوحرام کہا ہے اور اس پر دلائل قائم کئے ہیں ، وہ صرف ان لوگوں کے حق میں صحیح ہوسکتا ہے :

ا-جوخوداجتهاد کی صلاحیت رکھتے ہوں۔اورا حادیث رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کاعلم پورا پورار کھتے ہوں اور ناتخ ومنسوخ وغیرہ امور سے واقف ہوں۔

۲- یا اُن جاہلوں کے حق میں صحیح ہوسکتا ہے جو کسی کی تقلیدا س عقیدہ سے کرتے ہوں کہا س شخص ہے کوئی غلطی اور خطائمکن نہیں ۔اوروہ اس کی تقلید سی بھی مسئلہ میں چھوڑنے کے لئے تیار نہ ہوں ،خواہ اس کےخلاف بڑی سے بڑی دلیل بھی کیوں نہ آجائے۔

۳-یا اُسٹخض کے حق میں صحیح ہے جومثلا حنفی ہونے کی وجہ ہے کسی شافعی ہے مسائل دریافت کرنا جائز نہ مجھتا ہویا اس کے برعکس ۔ یاحنفی : شافعی امام کے پیچھےا قتد اءکو جائز نہ مجھتا ہویا اس کے برعکس ۔

﴿ اَلْ اَلْ الْمُعَالِمَ لِلْهِ الْمُعَالِمَ ﴾ -

لیکن تقلید کواس شخص کے حق میں نا درست نہیں کہہ سکتے جود نی امور کاماً خذنبی اکرم میلانفائیلم کے اقوال کو سمجھتا ہو،
اور حلال وحرام صرف ان ہی چیزوں کو سمجھتا ہوجن کو خداور سول خدائیلائیلیگیلم نے حلال وحرام کیا ہے۔ ایساشخص اگر بے ملمی
کی وجہ سے کسی عالم کو عالم دین وقت جسنت سمجھ کراتباع کر ہے، اور غلطی کی صورت میں صحیح بات کو تسلیم کرنے کے لئے ہر
وقت تیار رہے تو ایسے ض کی تقلید پرنگیر کرنا کسی طرح بھی صحیح نہیں۔ گیونکہ افتاء اور استفتاء کا طریقة عہد نبوت سے اب تگ
برابر چلاآ رہا ہے۔ضرورت صرف اس کی ہے کہ ہم کسی فقیہ کوموجی الیہ یا معصوم نہ جھیں۔

شاہ صاحب قدس سرہ کی بیرساری گفتگو جوان شاءاللہ جلد دوم میں آئے گی، تقلید کے ثبوت پرایک ناطق شہادت ہے علاوہ ازیں اس جلد میں بھی مبحث خامس کے باب دوم میں حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے مجتهدین کی طرف سے وفاع کیا ہے کہ ان کی تقلید غیر اللہ کورب بنانانہیں۔

# تدریساً حنفی شافعی ہونے کا مطلب

اور تدریباً یعنی سبق پڑھانے کے اعتبار سے خفی شافعی ہونے کا مطلب ہے کہ سبق میں ۔اور تصنیف بھی تدریس ہی ہے ۔ شاہ صاحب اس کے پابند نہیں کہ ہر مسئلہ میں حفیت ہی کور ججے دیں۔ آپ کے بزد یک ظاہر دلائل سے جو مذہب رائے ہوتا ہے، اس کور ججے دیتے ہیں، مگر جب عمل کا وقت آتا ہے تو فقہ حفی کے مطابق عمل کرتے ہیں۔ وارالعلوم ویو بند کے بعض بڑے اساتذہ کا بھی یہی مزاج تھا۔ آپ سبق آزاد ہوکر پڑھاتے تھے، مگر جب عمل کرتے یا فتوی لکھتے تو مفیت کے دائرہ میں رہے۔

اوراس کی وجه خودشاه صاحب نے اپنی بعض تالیفات میں بیان کی ہے کہ:

سی مذہب کے حق ہونے کے دو معنی ہیں:

ایک پیرکہوہ مذہب قرآن وحدیث کی نصوص کے ظاہری معنی کے موافق ہے۔

دوم میرکدوہ مذہب نصوص کے مقصود ومظانؓ کے موافق ہے۔

چنانچہآپ نے کئی جگہ مذہب شافعی کوتر جیج دی ہے تو وہ پہلے معنی کے اعتبارے ہے اور حق اس مسئلہ میں بھی مذہب حنی میں ہوتا ہے دوسرے معنی کے اعتبار ہے۔ اس کی تفصیل مولا نا سندھی رحمہ اللّدگی کتاب إلهام الرحمن فی تفسیر القر آن (۲۳۱۱–۲۳۳) میں ہے۔

علاوہ ازیں ، شاہ صاحب قدس سرہ حنفی تھے، شافعی تھے یا مالکی تھے، کچھ بھی تھے مگر غیر مقلد ہر گزنہیں تھے۔ بیہ ظاہریت توایک باطل مکتب فکر ہے کیونکہ اس کی بناءا نکارا جماع وقیاس پر ہے۔ شاہ صاحب نے عقد الجید میں اور ججة اللّٰدالبالغہ کی قشم اول کے تمتہ میں اس کی صراحت کی ہے و اللّٰہ یہدی السبیل!

# ججة الثدالبالغه

## (مطبوعهاورخطوطه نسخ)

مشہور ہے کہ حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ، ججة اللہ البالغہ کی تبیین نہیں کرپائے تھے کہ آپ کی وفات ہوگئ۔ آپ نے کتاب کا مسودہ چھوڑا تھا۔ ججة اللہ البالغہ جلداول صفحہ ۱۳۰ کے حاشیہ بیں ہے و من ھھنا یُعلم أن المصنف رحمه الله لم یتیسو له النظر الثانی فی ھذا الکتاب، کما ھو مشھور عند الناس اھ من ھامش الأصل یعن حُقّی نے یہ بات اپنی طرف سے نہیں کھی، بلکہ سی مخطوط نسخہ کے حاشیہ سے نقل کی ہے۔ گریہ بات صحیح نہیں۔ ججة اللہ کی تصنیف شاہ صاحب رحمہ اللہ کی وفات سے بہت پہلے مممل ہوگئ تھی۔ اور طلبہ نے یہ کتاب آپ سے بار بار پڑھی بھی ہے۔ اور تفھیمات میں شاہ صاحب نے متعدد جگہ اس کا حوالہ بھی ویا ہے۔ مثلاً:

تفهیمات جلداول ،صفحها۵تفهیم نمبر۵امیں ،اورجلد دوم ،صفحه۲۰ تفهیم۲۰۴ میں اورجلد دوم ،صفحه۳۳۵ تفهیم ۲۲۷ میں اورجلد دوم ،صفحه۴۴۵ تفهیم ۲۳۱ میں شاہ صاحب نے ججۃ اللّٰد کاحوالہ دیا ہے۔

اور تفھیمات جلداول ہصفحہ و ۳۰ تفہیم ۷ میں ہے کہ حافظ عبدالرحمٰن بن حافظ نظام الدین تتوی نزیل و بلی نے شاہ صاحب سے جمۃ اللہ بھی پڑھی ہے۔

#### مطبوعه نسخ

السے ججۃ اللہ البالغہ: پہلی مرتبہ حضرت مولا نامجہ احسن صدیقی نا نوتوی رحمہ اللہ (متو فی ۱۳۱۲ھ) کی تھیجے وقعلیق کے ساتھ مولا نامجہ منیر کے مطبع صدیقی بریلی میں ، بتحریک و تعاون فاضل گرامی جناب منشی محمہ جمال الدین صاحب رحمہ اللہ (متو فی ۱۲۹۹ھ) مدار المہام ریاست بھویال طبع ہوئی تھی۔ تاریخ طبع حدجۃ الملہ البالغۃ محملہ ہے جس سے اللہ (متو فی ۱۲۹۹ھ) مدار المہام ریاست بھویال طبع ہوئی تھی ۔ تاریخ طبع حدجۃ الملہ البالغۃ محملہ ہے۔ کتاب کے آخر میں ۱۲۸۹ھ نکات ہے۔ کتاب کے متعدد قلمی نسخوں سے مقابلہ کر کے کتاب کی تھیجے اور تعلیق کی ہے۔ کتاب کے آخر میں ان سخوں کا تذکرہ ہے۔ آپ نے کہ تھا ہے کہ حضرت مولا نا احمد سن مراد آبادی ، حضرت مولا نا محمد سعد اللہ صاحب مراد آبادی ، حضرت مولا نا محمد سعد اللہ صاحب مراد آبادی ، حضرت مولا نا محمد سعد اللہ صاحب مراد آبادی ، حضرت مولا نا محمد سعد اللہ صاحب مراد آبادی ، حضرت مولا نا محمد سعد اللہ صاحب مراد آبادی ، حضرت مولا نا محمد سعد اللہ ساتھ کیا تھا کہ سے ۔

حضرت مولا نامحمد ریاض الدین کا کوروی ، اور حضرت مولا نا ارشاد حسین صاحب مجددی رام پوری کے مخطوط نسخوں سے کتاب اشاعت کے لئے تیار کی ہے۔ یہ پہلا ایڈیشن جہازی سائز کے ۳۹۳ صفحات میں مکمل ہوا ہے اور ایک ہی جلد میں ہے۔ دارالعلوم دیو بند کے کتب خانہ میں پنسخ موجود ہے۔

مولانا نانوتو گئے نے شاہ صاحب رحمہ اللہ کی وفات ہے ایک سودس سال بعد جب کتاب طبع کرنے کا بیڑا اٹھایا، تو اس وفت کتاب کے قلمی نسخے بڑی تعداد میں ملک کے طول وعرض میں موجود تھے۔ آپ نے محنت شاقۂہ اٹھا کر بڑی جا نکاہی سے کتاب کا صبح ترین نسخہ تیار کیا۔ چنا نچے مطبوعہ صدیقی تمام مطبوعہ نسخوں میں صبح ترین نسخہ ہے۔ مگر اس میں بھی بعض غلطیاں روگئی ہیں جو کتاب فہمی میں سد راہ ہوتی ہیں۔

مطبوعہ صدیقی میں مختصر تعلیقات کے علاوہ ،عبارت میں ضروری اعراب بھی لگائے گئے ہیں ، جن سے کتاب فہمی ملب بڑی مد دہلتی ہے پہلے خیال تھا کہ یہ تعلیقات اوراعراب مولا نا نا نوتو گئے نے لگائے ہیں۔ مگر جب مخطوطہ کرا چی کا فوٹو آیا ، جوخود شاہ صاحب کے سامنے پڑھا گیا ہے ، توبیۃ فقیقت واضح ہوئی کہ بیضروری اعراب یا تو خود مصنف نے لگائے ہیں ، یا پڑھتے وقت ان کے تلامذہ نے لگائے ہیں اور بعض حواثی بھی اس میں موجود ہیں ۔ اور بین السطور میں ترکیب کے بعض اشار ہے بھی ہیں ۔ اور بین السطور میں ترکیب کے بعض اشار ہے بھی ہیں ۔ اور صائر کے مراجع کی تعیین کے لئے نمبر بھی ڈالے گئے ہیں ۔ غرض بیضروری اعراب کتاب فنہمی کے لئے نمبایت کار آمد چیز ہیں ۔ یہ چھوٹی موٹی شرح کا کام دیتے ہیں ۔ میں نے وہ اعراب نہ صرف یہ کہ باتی رکھے ہیں ، بلکہ اس میں ضروری اضافہ بھی کیا ہے ۔

سے پھراس مطبوعہ صدیقی ہے بیونایت نواب صدیق حسن خال صاحب بھو پالی (متونی ۲۰۰۱ھ) اور بہ مصارف حکومت بھو پال ججۃ اللہ مصرکے مطبعہ خیر بید ہیں ۱۳۲۲ھ میں طبع ہوئی۔ اس طبع میں ناشر نے کتاب کو پہلی بار دوجلدوں میں تقسیم کیا اور جلد دوم ہے جوڑ جگہ ہے شروع کی ۔علاوہ ازیں ججۃ اللہ مصر میں دوم تبداور بھی شائع ہوئی ہے ان میں سے ایک مرتبہ مطبع امیر یہ بولاق میں طبع ہوئی ہے۔ مطبوعہ مصر میں اعراب نہیں ہیں۔ کیونکہ اس زمانہ میں ٹائپ میں اعراب کی سہولت عام نہیں تھی ، اور اہل لسان کواس کی ضرورت بھی نہیں تھی۔ مگر یہ واقعہ ہے کہ بغیر ضروری اعراب کے طبع کرنے ہے کتاب فہمی کی راہ میں وشواری پیدا ہوگئی۔ اس وقت ہندو پاک میں مطبوعہ مصرے فوٹو شائع ہورہ ہیں۔ اس لئے کہوہ کوئی قابل ذکر چیز نہیں ہیں۔

' — ماضی قریب میں مصر ہی ہے قاہرہ کے دارالکتب الحدیثہ اور بغداد کے مکتبۃ اُمثنی کے اشتراک ہے سید سابق (مؤلف فقہ السنہ) کی تحقیق ومراجعت ہے ججۃ اللہ دوجلدوں میں شائع ہوئی ہے۔ مگریہ کوئی اہم نسخہ ہیں ہے۔ محقق کا نام بس برائے بیت ہے۔ انھوں نے کتاب میں مقدمہ کے علاوہ کچھ نہیں کیا۔ بس عبارت کے پیرا گراف بنادیئے ہیں۔ غالبًا ناشرین نے طباعت کا جواز پیدا کرنے کے لئے موصوف کا نام استعمال کیا ہے۔

\_ ﴿ أَمَّا مِنَا لِلْمُدَارِ ﴾ \_

#### كتاب كيمخطوط

( ) \_\_\_\_\_\_ مخطوط کراچی: کراچی ( پاکتان ) میں جناب خالداسجاق ایڈوکیٹ صاحب کا ایک نہایت نادر کتب خانہ ہے۔ اس میں ججۃ اللہ کا ایک ایسامخطوط ہے جو حضرت شاہ صاحب قدس سرہ کے سامنے پڑھا گیا ہے۔ اللہ تعالی دارین میں جزائے خیرعطا فرما کیں میرے دوست، فاضل محترم، وَالاَلاِئِا وَالْوَالِمِثَانَ کے سابق استاذ، جناب مولا نا عبدالرؤف صاحب افغانی وام لطفۂ حال استاذ جامعہ اسلامیہ بنوری ٹاؤن کراچی ومدیر ماہنامہ البینات کراچی (عربی) کو کہ انھوں نے اس نسخہ کی کھوج لگائی اور جناب خالد اسحاق صاحب سے ملاقات کی ، موصوف نے خندہ بیشانی سے اس کا فوٹو عنایت فرمایا فحز اہما اللّٰہ تعالی حیواً فی الدارین ( آمین )

ي مخطوط حضرت شاه صاحب كى وفات سے ستره سال پہلے ۱۵۹ هيں لکھا گيا ہے۔ كتاب كے آخر ميں اس كى صراحت ہے۔ پھر يہ نسخ طلبہ نے مصنف بطريق تعلم ہے۔ پھر يہ نسخ طلبہ نے مصنف بطريق تعلم شروع ميں يہ تحريہ ہے: '' پيش حضرت شخ مصنف بطريق تعلم شروع نموده شد، الله سبحان توفيق اتمام دہاد، وحقق بايں علوم ميسر كناد'' پھراس تحرير كے باز وميں اس قلم سے لکھا ہے: '' تا شعبان الله تعالى حضرت مرشد خوانده شد، الله تعالى محقق ميسر كناد'' اور كتاب كے آخر ميں لکھا ہے: '' تم المحتاب: "المحجة البالغة" بيد الفقير الحقير بنده كريم: ہركہ خواند دعا طمع دارم ۔ زائكہ من بندة گنة گارم در ۱۵۹ اجمرى المقدر ال

ینسخت ۱۲۷ اوراق میں ہے۔اور دوتح بروں میں لکھا گیا ہے ۷۵ اوراق خط ننخ میں ہیں اور باقی خط نستعلق میں ہیں۔ قشم اول کے آخر میں جوتند ہے وہ اس نسخہ میں نہیں ہے۔ بیہ مضامین شاہ صاحب نے بعد میں بڑھائے ہیں۔ کتاب میں کئی جگہ جک وفک ہے بعض عبارتیں قلم ز دکر دی گئی ہیں۔ یہ خطوطات میں صحیح ترین نسخہ ہے اور کتاب کی تصحیح میں اس سے بڑی مدد ملی ہے۔

﴿ مَعْطُوط بِیْنَهُ: ہانکی پور، عظیم آباد کی خدا بخش لا بُریری میں بھی ججۃ اللّٰد کا ایک مخطوط ہے۔اللّٰہ تعالیٰ جزائے خیر عطافر ما ئیں میرے دوست جناب مولا نا ثناءالہدی ویشالوی زیدلطفۂ (مؤلف تفہیم السنن) کو کہ انھوں نے نہ صرف اس نسخہ کا پیتہ چلایا، بلکہ اس کی فلم بھی حاصل کرلی، جس کو فاضل محترم، صدیق مکرم جناب مولا نا افتخار حسین صاحب کٹیہاری قاسمی استاذ مدرسہ امینیہ دبلی نے کاغذ پر منتقل کروایا۔اللّٰہ تعالیٰ دونوں دوستوں کو دارین میں ان کی محنت کی جزائے خیرعطافر ما ئیں اوران کو ترقیات سے نوازیں (آمین)

یہ نسخہ ۱۲۵۷ وراق میں نہایت خوشخط ہے۔ ۱۲۴۰ ہیں اکھا گیا ہے۔ کتاب کے آخر میں ہے:'' تمت: تمام شداین کتاب بموجب فرمائش جناب منشی محمد حسن صاحب دام اقبالله بتاریخ دواز دہم ماہ رہنج الثانی سنہ ۲۲ جلوی مطابق ہجری ۱۲۴۰ فقط'' بصحت میں اس کا دوسرامقام ہے۔ جومضامین مخطوط کرا چی میں نہیں ہیں ان کی تصحیح اسی نسخہ سے کی گئی ہے۔ مسلم اسکا دوسرامقام ہے۔ جومضامین مخطوط کرا چی میں نہیں ہیں ان کی تصحیح اسی نسخہ سے کی گئی ہے۔ حومضامین مخطوط کرا چی میں نہیں ہیں ان کی تصحیح اسی نسخہ سے کی گئی ہے۔ حساس سے خرکسنو کرنے کہائے کہا ہے۔ حساس سے خرکسنو کرنے کہائے کہا ہے۔

' صفطوط ہر لین: جرمنی کے مشہور شہر برلین (Berlin) کی لائبر بری میں بھی جمۃ اللہ کا ایک مخطوط ہے۔ اس کا فوٹو برادر مکرم ومحترم جناب مولانا اساعیل صاحب سیدات امام محبد قباا شامفور بیل لندن کی عنایت سے اور فاضل گرای حضرت مولانا محمد شیم صاحب با گیامقیم لندن کی سعی جمیل سے اور محت محترم، برادر مکرم جناب حافظ عبد الرحیم ملا صاحب (تاجر شہر لندن) کے تعاون سے حاصل ہوا۔ اللہ تعالی ان تینوں دوستوں کو دارین میں بہترین بدلہ عطافر ما ئیں (آمین) بینوس سے زیادہ واضح اور صاف ہے۔ مصاطرح بھی قابل اعتماد میں ہے۔ مگر بے حد غلط ہے۔ کسی طرح بھی قابل اعتماد نہیں، میں نے دیگر شخوں کی تائید کے بغیر صرف اس نسخہ سے کتاب میں کوئی تھیے نہیں گی۔

سے ججۃ اللہ کا ایک نسخہ محدث محب اللہ صاحب العلم کے کتب خانہ میں ہے بیشلع حیدرآ بادسندھ کے موضع پیر جسٹرا میں ہے۔ جو سراا ھے امکتوبہ ہے۔ کا تب شنخ محمود بن محدسندھی ہیں۔ بینسخ مہم ااوراق میں ہے مولا ناغلام مصطفی قاسمی صاحب نے تفہیمات کے مقدمہ میں لکھا ہے کہ 'اس کا خطاعمہ ہے بہ نسخہ جے شدہ ہے، حضرت علامہ سندھی رحمہ اللہ کی تصویح است میں رہ چکا ہے''۔ غالبًا مولا ناسندھی رحمہ اللہ کی تقریر میں جو تصحیحات ہیں وہ اس نسخہ ہے گئی ہیں۔ میں نے بیسخہ تلاش کیا مگر وسائل کی کمی اور ملک دوسرا ہونے کی وجہ سے مجھے اب تک کا میابی حاصل نہیں ہوئی۔

علاوہ ازیں ججۃ اللہ البالغہ کے اور بھی متعدد مخطوطے ہیں حضرت مولا نا نور الحن راشد صاحب کا ندھلوی زید مجدہ نے بتلایا کہ ججۃ اللہ البالغہ کے آٹھ قلمی نسخ موجود ہیں۔ جن میں سے ایک جرم مکی کے مکتبہ میں ہے جو حضرت مولا نا اسحاق صاحب محدث دہلوی کے مطالعہ میں رہا ہے۔ (مولا نا کی بات پوری ہوئی) اور مجھے اس مخطوطہ کی تلاش ہے جس میں قتم اول کے آخر کا تتمہ ہے۔ مولا نا نا نوتو کی رحمہ اللہ نے مطبوعہ صدیقی میں تتمہ کے شروع میں لکھا ہے کہ بیصرف ایک مخطوطہ میں تقابی کی بناء پر اس کو کہتا ہوئے ہیں ان متنوں میں بیتم تنہیں ہے۔ اس میں تقمہ ہوئے ہیں ان متنوں میں بیتم تنہیں ہے۔ اس لئے مجھے ہنوز اس مخطوطہ کی تلاش ہے جس میں بیتمہ ہے۔ اگر کوئی قاری اس سلسلہ میں میر اتعاون اور راہ نمائی کر کتے ہوں تو دریغ نہ کریں۔



حرابله الرَّحْمَانِ الرَّجِبِ الجد سفالذي فكوالانافر على له الاسلام والاحتداء وجبكهم على لله الحيفية السعنة السعلة السفار و نواته عيبهم المعلقة اسفلال افلان وادركم لشقاء فوج هدو لطعت به وبعث البهم الانبياء وليغزج بهمن الظلمات المالنوم من المضيق الحالفضاء وجعلطاعته منوطة بطاعتهم فياللفخروالعلاء بتروقي تمري نناعهم لغتراعلومهم وفكه واسوارش ابعه دمكن شاء فاجعوب عقدادته حايزين لاسوامهم فايزين بانوامهم وناهيك به مِن عَلْيَاءَ وفضل الرجل منم على لف عابد وسُمتوا في المكون عُظماء وصار واعت بدعوا لمخلوالله حتى الحيتان فيجوف الماء فصل للهم وسلم عليهم وعَلَى مُن الله عرمادامت المدون والسماء ، وخص مزود الم على من على من المدون والسماء ، وخص مزود المعالم على من المدون والسماء ، وخص مزود الم معلى على من والم سيدنا محتنالمؤتد بالآيات الواضعة الغرّاء وبافضل لصلوات



منيراكم ووقعوا ساال فلبروا ويعملن الزهم ولطت بهم وقعت البيم الأنبيا لنخرج ممن النابت المالوري والمنتبق المانت وتعلطاعية منوطة بطاعتهم فباللفخر والعلائم وفق من الماعهم فالمومهم وفهم الراز العيم نأرة ومبوا بغية المدحازين لامرارتم فانرم بانوار و ما مبک بین علیا , وصل و الم من علی الف ما مروسموا فی الملکوت علیا , وصیار وانحبیت بیمونیم حلق المدحتي المبان في حوب الما وطبوا الليم وسلم عليهم ورتهم ا د مت الارض والساوص من منهم سيد الحدولويد بالذايت الوامعة الغراء إضالصدوات واكرم العقات واسفى لاصطفا واسلم على أله واصحارت بب صنواك وعاز بم حو الجزان، مد ويقول العبد الفقيرال عنوال بحريرا والدمو بوتى الدين ميالزحم عالمبي الدنة الى مغينوا تعطير وصل المنافع المغيم ان عمد ا بلعقة ماليقنية وراسا ومنى الغيون الدنسة واساسها مرعوا كدمت الدي تمركف اصسدر

مخطوطہ پٹینہ(خدابخش اور نیٹل پبلک لائبریری پٹنہ) کے پہلے صفحہ کاعکس، یہ سخہ ۱۲۴۰ ھیں لکھا گیا ہے

- ﴿ زُمَّـزُمُ بِيَكُثِيرُ ﴾

#### حسر إيبربسم الساركمن الريم وتم ياخير

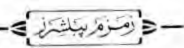
البيصناءتم انتم عنتيهم الجبل و وقعوا الفال اللين وا دركهم النقاء فجرحمهم ولطعت بهم وبعث اليهم الابنيا وليخ بيم النظلمات الى لينوروس المصنيق الى الفضاؤ جع منوطة بطاعبتهم فباللفخ والعلاثم وفن من اتبهم لتحل علومهم وفهم اسرار شايعيم مثنا فاصبحوا بنعمة مجا يزين لاسرارهم فايزين بانواريم فالجيك بمن علياء وفضعال منهرعا إلف عابدوسموا في الملكوت عظاء فصار والحيث يرعوله خلق المتي الحيّان في حو من الما، فصل للهم عليهم عليهم ويعلى ورثنتهم ما دا مثَّ الأر من السيما وخص بن منهم سيدنا محالكمو مديالايات المواطني الغزاء بالفضل لصلوات والرحما واجهفي الاطلفاءوا مطرعلي لمرواصحارت ببيب صنوائك حباز بإحس الزاءاما بعد منيقول لعبدالفقرالي رحمة المدالكريم احدا لمدعوبولي بندبن عبدالرخي عاملها المدنيك بغضتا العظيرو حعل كماالنع المفران عمدة العلوم اليقينة ورسها وسني الفنول كتر واساسها ببوعلما محدث الذكي مذكرفته ماصدرس فضنل لمسلد صليا معدعليه وعلى الدو امعابيم عين في وفعل ونقور فبي مصابيح الدجي ومعلم الهدي دبمنزلة البد المنتان سانقادلها درعي فقدر شدوا متدى وأولى لخرالكة وملى عرص فرنوافعة

مخطوطہ برلین کے پہلے صفحہ کاعکس ۔اس نسخہ پرتاریخ کتابت موجود نہیں ہے



انجل للمالذي فطرا لانام عطيط ملة الإسلام والاحتراء وحبله وعلى لللة بحنيفية السعية السهلة البيضاءتم إنهم غيثبهم الجبل ووقعوا اسفل السافلين وادبركهم الشقافرجهم ولطغيهم وبعث اليهم الانبياء ليخركم إطلا الى النور ومن المضيق الى الفضاً وتتعل طأعة منوطةً بطأعتهم فيألُّفخ والعلاَّثُم وفَق مِن النَّاعهم وليحمُّ لعلق مِهْ و فهمرأسل ريش ابعهم من شاء فاصحوا بنعة الله حائزين لاسل رهم فائزين بالفارهم وناهيك بهمن علياء وفضل البحل منهم على الف عابد وسُمَّع في للككوم عطماء وصاروا بحيثُ يدعوا لهم خلقُ الله حنى الحيتانِ في جون المأء فصل اللهم وسلوعلهم وعلى ورثنتهم مأ دامن الإرص والسماء وخُصّ من بينهم سبدً نا محا المويد مالأمات الواضحة الغراء بآفضل الصلوب واكرم التحبات واصفى لاصطفاء وأمط عيك أله واصحاب شأبير رضوانك وجازهم إحسن كين ءاصابع كم فيقل العبدالفقيرالى دحة الله الكريم احسهُ المدعوبو كالله بنعبدالحيم عاملهما المدتعالى بفضل العظيم وحَعَل مآلهما النعيمَ المقيم آن عمه وَ العلوم اليقينية وراسها وصبنى الفنون الدينية واساسها هوعلم الجديث الذى يذكل فيدمأصد رمن افضل المرصلين صلى الله عليه وعلى أله واصحابه اجمعين من قول اوفعل اوتق يرفهي مصاب يجالدجي ومعالم الهدى وتمنز لدّ الميل للندير مَن انقاء لها ووعي ففلد شد و اهتدى واوتى الخرالكثير وتمن أعرب وتولي فقد غوي وهيوى ومأذا د نفسه الالتخسير فأنتصل الله على سلة يموككم واندل ويشر وض بالهمتال وذكر سانها كميتل الغراب أوكالروان هذا العلوله طبقات ولل صحارف مابنيهم ورحات وله قشوع داخلهال بداف وسطهادر وتعدصنف ء بُ العَ شعرُ الى الطاعرُ بُ العلماء وحمهم الله في اكتراب والميتكن بهلا والمر وتذلل بدار أحن المتقدمين نغر معن فة الإحاديث صحة وضعفا واستفاعه وغرابة ونصدى لدجها بذة

مطبوعه صدیقی بریلی کے پہلے صفحہ کانکس۔ یا نسخہ ۲۸ اھ میں پہلی بارطبع ہوا ہے



# فن حکمت شرعیه (علم اسرارالدین) (تعریف موضوع ،غرض وغایت)

اگر چہ بیہ باتیں آ گے مقدمہ میں ضمناً آ رہی ہیں ،مگریہاں متنقلاً ان کا تذکرہ مناسب معلوم ہوتا ہے۔شاہ صاحب رحمہ اللہ کے کلام سے علم اسرارالدین کی جوتعریف مفہوم ہوتی ہے،وہ بیہ:

حکمت شرعیہ کی تعریف بھو علم گئے۔ فیہ عن حِکم الاحکام ولمیاتھا، واسرادِ حَوّاصُ الاعمال ولئے اتبھا بعن حکمت شرعیہ وفن ہے جس میں احکام شرعیہ کی حکمتوں اور علتوں ہے اور اعمال اسلامیہ کی خصوصیات کے رموز و نگات سے بحث کی جاتی ہے۔ حکمت اور علت میں بچند وجوہ فرق ہے جیسا کہ آ گے آرہا ہے۔ علم اسرارالدین میں احکام کی علتوں اور حکمتوں کے بارے میں جبتو کی جاتی ہے۔ اور اعمال کی خصوصیات مثلا نماز قرب الہی کا ذریعہ ہواور روزہ گنا ہوں سے بیخے کی صلاحیت پیدا کرتا ہے۔ اِن خصوصیات کا راز کیا ہے؟ پہلے ممل کی جہلی خصوصیت اور دوسرے علم اسرارالدین میں بحث کی جاتی ہے۔

اور ججة الله البالغه مطبوعه صديقي كيشروع مين تنبيه كے عنوان سے يتعريف بيان كي گني ہے :

و أها حدُّه: فهو علم يُعرف به حكمهٔ وضع القوانين الدينية، وحفظ النَّسبِ الشرعية بأسرها يعني حكمت مرعيه: وه فن ہے جس كے ذريعة توانين دينيه (اصول اسلام) كى وضع كى حكمت معلوم ہوتى ہے، اور تمام احكام شرعيه كلم داشت كاطريقة بجوه ميں آجا تا ہے۔ نِسَب: نسبة كى جمع ہے جَم شرعى ميں موضوع وجمول كے درميان جونبيت حكميه ہوتى ہے، وہى دراصل حكم ہوتى ہے۔ اور احكام پانچ ہيں: وجوب، استجاب، اباحت، كراہت اور حرمت بيد پانچوں نسبتيں ہيں۔ غرض و بن اسلام دوباتوں كا مجموعہ ہے: اصول اور فروع۔ جواصول تجویز كئے گئے ہيں ان كى حكمت كيا ہے اور جوفر وع مقرر كئے گئے ہيں ان كى حكمت كيا ہے اور جوفر وع مقرر كئے گئے ہيں ان كى حكمت كيا ہے اور جوفر وغيره) كى تكم داشت كيمے كى جائے كہ مستحب فرض نہ بن جائے اور فرض استجاب كے درجہ ميں نداتر آگے۔ انہى امور سے فن حكمت بشرعیہ ميں بحث كى جائے كہ مستحب فرض نہ بن جائے اور فرض استجاب كے درجہ ميں نداتر آگے۔ انہى امور سے فن حكمت بشرعيہ ميں بحث كى جائى ہے۔

حکمت ِشرعیہ کا موضوع : ہرفن کا موضوع اس کی تعریف ہے اخذ کیا جا تا ہے اور اس کو حیثیت کی قید کے ساتھ مقید کیا جا تا ہے۔ شاہ صاحب کے کلام سے جوتعریف مفہوم ہوتی ہے اس سے بیموضوع اخذ کیا جائے گا:

موضوعه: الأحكام الشرعية من حيث الْحِكَم واللَّمَيَّاتِ، والأعمالُ الأسلامية من حيث الأسرار والسخواص ليعن فن حكمت الموضوع احكام شرعيه بين بحكمتون اورعلتون كى رُوت، اوراعمال اسلاميه بين: اسرار وخواص كى جهت سے راس فن ميں انہى دوچيزوں كے مذكورہ احوال سے بحث كى جاتى ہے۔

اور مذکورہ دوسری تعریف کی روے اس فن کا موضوع درج ذیل ہے:

وأها هو ضوعه: فهو النظامُ التشريعي المحمدُى الحنيفي على صاحبه الصلاة والسلام، من حيثُ المصلحة والمفسدة يعنى المؤن كاموضوع نظام تشريعي محمدي عنفي (شريعت اسلاميه) بمصالح ومفاسد كي روحت يعنى مأمورات مين كيا خوبيان بين اورمنهيات مين كيامفاسد بين انهى امورے اس فن مين بحث كي جاتى جاتى الله عن الله عنه بين الله بين ال

فن کی غرض وغایت: تمام فنون دیدیه کی دوغرض وغایت ہیں: ایک عام دوسری خاص:

عام غرض وغایت: جوتمام فنون دینیه کی مشترک غرض وغایت ہے، وہ سعادتِ دارین ہے۔ دینی تعلیم خواہ قرآن کی ہو،حدیث کی ہو یا فقہ وغیرہ کی ہو، دونوں جہاں کی نیک بختی کا ذریعہ ہے۔مؤمن کواگروہ دینی تعلیم سے واقف ہے، دنیامیں بھی چین کی زندگی نصیب ہوتی ہے،اورآ خرت میں بھی سرخ رُونی حاصل ہوتی ہے۔ خاص غرض وغایت : شریعت مصطفویہ میں بابصیرت ہونا ہے۔ جومؤمن حکمت ِشرعیہ سے واقف ہوتا ہے وہ

حاس الرسول الدسلى الدعليه وسلم كے فيصلوں ميں كوئى تنگى محسوس نہيں كرتا۔ اس ميں انقياد تام پيدا ہوتا ہے۔
دين پر كمال وثوق اوراطمينان كلى نصيب ہوتا ہے۔ اور وہ شريعت اسلاميه كى اس طرح تگہداشت كرتا ہے كداس كا فنس بالكليه اس كی طرف تھے جاتا ہے۔ اور اس راہ كے خلاف كسى اور راہ كی طرف نفس مائل نہيں ہوتا۔ اور كسى متشكك اور بہكانے والے كاس برداؤنہيں چلتا۔ جمة اللہ مطبوعہ صدیقی كے دیباچہ میں ہے:

و أما غايتُه : فهو عدمُ وِجُدانِ الحرج فيما قَضَى الله ورسولُه، والانقيادُ التامُّ للأحكام الإلهية، وكمالُ الوُثوقِ والاطمئنان بها، والمحافظةُ عليها بحيث تَنجَذِبُ إليها النفسُ بالكلية، ولا تَمِيْلُ إلى خلاف مسلكها.

ترجمہ: رہی فن حکمتِشرعیہ کی غایت: تو وہ تنگی نہ پانا ہے ان باتوں میں جن کا اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فیصلہ فرمایے ہوراحکام خداوندی کی مکمل فرما نبر داری کرنا ہے۔ اور ان پر کامل اعتماد اور پورااطمینان کرنا ہے۔ اور ان کی اس طرح نگہداشت کرنا ہے کہ نفس ان احکام کی طرف بالکلیہ تھیج جائے اور ان کی راہ کے برخلاف راستہ کی طرف نفس مائل نہ ہو۔

غرض بین نہایت درجہ سودمند ہے، مگر دقیق بھی ای قدر ہے۔اس کے مبادی تمام علوم شرعیہ ہیں۔آ دی جب تک تمام فنون دیدیہ سے واقف نہ ہو بین گرفت میں آنامشکل ہے۔ نیز ذہن رسابھی ضروری ہے۔اللہ تعالی سب کواس فن سے بہرہ ورفر مائیں۔(آمین)



الحمدُ لله الذي فَطَرَ الأنامَ على ملة الإسلام والاهتداء، وجَبَلَهم على الملة الحنيفيَّةِ السَّمْحةِ السَّهْلة البيضآء؛ ثم إنهم غَشِيَهم الجهلُ، ووقعوا أسفلَ السافلين، وأدركهم الشَّقاء؛ فرَحِمَهم، ولَطَفَ بهم، وبعث إليهم الأنبياءَ، لِيَخْرُجَ بهم من الظلمات إلى النور، ومن المَضِيْقِ إلى الفضآء؛ وجعل طاعتَه منوطةً بطاعتهم، فيا لَلْفَخْر والْعُلاَء!

ثم وقَىق من أتباعهم لتحمُّلِ علومهم، وفَهم أسرارِ شرائِعِهم من شآء، فأ صبحوا - بنعمة الله - حائزين لأسرارهم، فائزين بأنوارهم ؛ ونَا هِيْكَ به من عُليآءَ! وفضَّل الرجلَ منهم على ألف عابدٍ، وسُمُّوا في الملكوت عُظَمَآءَ؛ وصاروا بحيث يدعولهم خلقُ الله، حتى الحيتانِ في جوف المآء.

فصل - اللهم - وسلّم عليهم، وعلى ورَثَتِهِمْ مادامتِ الأرضُ والسماء؛ وخُصَّ من بينهم سيّدنا محمد والسماء؛ وخُصَّ من بينهم سيّدنا محمد والسماء والآيات الواضحة الغرَّاء، بأفضلِ الصلواتِ وأكرم التحيَّاتِ، وأصْفَى الإصْطِفَاءِ، وأَمْطِرْ على آله وأصحابه شآبين رضوانك؛ وجازهم أحسنَ الجزاء.

تر جمہ: تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے مکلف مخلوق (جن وانس) کو مذہب اسلام اور راہ یابی پر پیدا

کیا۔اورسیدھی، نرم، آسان اور روشن ملت پران کی تخلیق فر مائی پھراُن پر نادانی چھا گئی،اور وہ انتہائی پستی میں جاپڑے۔
اور بدبختی نے ان کو دبوج لیا۔ پس اللہ تعالی نے ان پر مہر بانی فر مائی، اور ان کے ساتھ لطف وکرم کا معاملہ فر مایا، اور ان

گرف حضرات انبیاء کومبعوث فر مایا، تا کہ اللہ تعالی ان کو تاریکیوں سے روشنی کی طرف، اور تنگی سے کشادگی کی طرف
نکالیس۔ اور اللہ تعالی نے اپنی فر ماں برداری گو انبیاء کی فر ماں برداری کے ساتھ معلق کردیا۔ پس کیا کہنے ( انبیاء کی ) بزرگی اور بلندی کے!

پھراللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام کے تبعین میں سے جس کو جاہاان کے علوم کواٹھانے کی ،اوران کی شریعتوں کے رموز کو سمجھنے کی توفیق بخشی ، چنانچہ وہ بفضلہ تعالیٰ انبیاء کے بھیدوں کو سمیٹنے والے ،اوران کے انوار کو حاصل کرنے میں کا میاب ہوگئے۔اوراس سے بڑی سربلندی اور کیا ہوسکتی ہے؟!اوراللہ تعالیٰ نے وارثین علوم نبوت میں سے ایک ایک کو ہزار سے کئے۔اوراس سے بڑی سربلندی اور کیا ہوسکتی ہے؟!اوراللہ تعالیٰ نے وارثین علوم نبوت میں سے ایک ایک کو ہزار ہزارعابدوں پر برتری بخشی ،اوروہ حضرات فرشتوں کی ونیا ہیں'' بڑے لوگ'' کہلائے۔اوروہ حضرات اس قدر بلندر تبہ تک پہنچے کہ تمام خلق خدا جتی کہ مجھلیاں یانی میں ،ان کے لئے دعا گوہوگئیں۔

۔ پس خدایا ' بے پایاں رحمتیں اور سلامتی نازل فر ماان انبیاء پراوران کے وارثین پر ، جب تک کہ آسان وزمین قائم رہیں ، اوران میں ہے مخصوص فر ما ہمارے آقا حضرت محمد مِسَلِّنْهَ اِیَّامُ کو جوروشن اور واضح معجزات کے ساتھ قوی کئے گئے ہیں بہترین درودوں کے ساتھ اور عمدہ سلاموں کے ساتھ اور برگزیدہ مقبولیت کے ساتھ ؛ اور برسا آپ کے خاندان پر اور آپ کے ساتھیوں پراپنی خوشنودی کی موسلا دھار بارش اوران کو بہترین صلہ عطافر ما (آمین)

#### لغات:

قوله فطو الأنام إلى فطر (ن ش) فطر الأمر: پيداكرنا، شروع كرناالأنام: زيين كى تمام مخلوقات ما ظهر على الأرض من جميع المجلق (اسان العرب) خاص طور پرجن وانس كوجى أنام كهاجاتا باواله بن والإنس، وبه فسر قوله تعالى: ﴿ وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَام ﴾ وهما المثقلان (تاج العروس) كتاب بين يا تومكلف مخلوقات (جن وانس) مراوبين ياصرف انسان مراوبين كيونكم آكانسانون بي كا تذكره بسسملة لغت بين روش اورطريقه كوكته بين قال أبو إسحق: الملة في اللغة: سُنتُهُم وطريقتُهم (المان العرب) ..... اهتداء حاصل مصدر بمعنى راه يا بي - يافظ اسلام كابم معنى به اهتدى اهتداء أراه راست يانا -

قوله: جبلهم إلى الحنيفيَّة مين يانبت كى جاور حنيف كم معنى بين، تمام باطل چيزوں سے رخ پيم كراور كناره شي اختيار كرك وين على المرف مأكل ہونے والا - يد حضرت ابرا تيم عليه السلام كالقب بھى ہان كے بار عين ارشاد بارى تعالى ہے ﴿ إِنَّ إِبْرَ اهِيْم كَانَ أُمَّةً قَانِعًا لِلْهِ، حَنِيفًا ﴾ (انحل ١٦٠) بينك ابرا تيم عرف ان الله مين ارشاد بارى تعالى ہے ﴿ إِنَّ إِبْرَ اهِيْم كَانَ أُمَّةً قَانِعًا لِلْهِ، حَنِيفًا ﴾ (انحل ١٢٠) بينك ابرا تيم عرف الله على الله كفر مال بردار من بالكل ايك طرف كے ہور ہے تھ (تقانون ) اور المسلة الحنيفية :وه ملت ہے جس ميں باطل كى ندائيں طرف ہے تي تجائش ہو، نه بائيں طرف ہے ۔ اس كى بركا من كام ايل موں اور ملت سمحة مؤنث السمح كام معنى نرم اور ملت سملة : وه ملت ہے جس ميں فكرى ماد گى ہو، اس كى تعليمات ميں كوئى چيد گى نه ہو البيضاء مؤنث الأبيض ، بمعنى سفيد، روش اور ملت بيضاء : وه ملت ہے جس ميں قارى جس كابر معاملہ جلى اور روشن ہو، اس كى تعليمات قابل فہم ہول ، ان ميں سادگى ہو، برخض اس كو بوجھ سكتا ہو۔

#### تشريخ:

ان دوجملوں میں ارشاد نبوی کل مولو دیولد علی الفطرة کی طرف تلمیح (اشاره) ہے، فطرة کے مشہور معنی اسلام کے ہیں وأشهر الأقبوال: أن المراد بالفطرة الإسلام، قال ابن عبد البر: وهو المعروف عند عامة السلف (فتح

الباری جسم ۲۴۸) بیعنی ہرانسان دین اسلام پر پیدا ہوتا ہے کوئی بچے کسی باطل دین پر پیدائبیں ہوتا، پھر ماحول بیعنی جن ہاتھوں میں بچہ پلتا بڑھتا ہے:اس کو بگاڑ دیتا ہے۔

اس کی تفصیل ہے ہے کہ ہماری ہے و نیاعالم اجساد ہے،انسان اس د نیا میں نیا پیدائمیں ہوا، بلکہ تمام انسان پہلے عالم
ارواح میں پیدا ہو چکے ہیں، وہاں سے مقررہ وقت پراس عالم میں نتقل ہوتے ہیں۔ سورۃ الاعراف آیت الاے امیں اور
اس کی تغییر میں جواحادیث شریفہ وارد ہوئی ہیں ان میں عالم ارواح کے اس واقعہ کامفصل تذکرہ موجود ہے کہ خلیق آدم
کے بعدان کی ساری ذریت چھوٹی چھوٹی چیوٹی وی شکل میں وجود پذیری گئی اوران کواللہ تعالی نے اپنی معرفت کا درس
دیا پھرامتحان لیا اور پوچھا کہ کیا میں تہمارار بنہیں؟ سب نے بیک زبان اقرار کیا ہے اورائی صلاحیت پر انسان اس دنیا
رب ہیں ۔غوض عہدالست میں سب انسانوں نے اللہ تعالی کی ربو بیت کا اقرار کیا ہے اورائی صلاحیت پر انسان اس دنیا
میں پیدا ہوتا ہے ۔ مگر دنیا میں آنے کے بعد بہت سے لوگوں کو ماحول بگاڑ دیتا ہے اوروہ اپنی اس فطری صلاحیت کو برباد
کردیتے ہیں اوراللہ کی معرفت سے اس درجہ جاہل ہوجاتے ہیں کہ جانوروں کو جس درجہ کی معرفت حاصل ہے اتن بھی
خرض ان دونوں جملوں میں اللہ تعالی کے اس عظیم انعام پر ان کی حمد وستائش کی گئی ہے کہ انھوں نے مکلف مخلوقات
غرض ان دونوں جملوں میں اللہ تعالی کے اس عظیم انعام پر ان کی حمد وستائش کی گئی ہے کہ انھوں نے مکلف مخلوقات

غرض ان دونوں جملوں میں اللہ تعالیٰ کے اس عظیم انعام پران کی حمد وستائش کی گئی ہے کہ انھوں نے مکلّف مخلوقات (جن وانس) پر بیے ظیم احسان فر مایا کہ ان کو دنیا میں جیجئے ہے پہلے اپنی پیچان کرائی اور درس معرفت دیکر ان کی ہدایت کا سامان کیا فلہ المحمد و المعنَّة!

#### فوائد:

آ عربی میں جس طرح مصدرِ معروف اور مصدرِ مجهول میں امتیاز نہیں ہوتا اسی طرح مصدر اور حاصل مصدر میں بھی امتیاز نہیں ہوتا دونوں کے لئے ایک ہی صیغہ تعمل ہے اور قرائن سے فیصلہ کیا جاتا ہے کہ مصدر معروف ہے یا مجہول اور مصدر ہے یا حاصل مصدر مثلاً نصر ینصر معروف کے بعد جو نصر اُلّ تا ہے وہ مصدر معروف ہے جس کا ترجمہ 'مدد کرنا''ہے اور نصر یُنصر مجہول کے بعد جو نصر اُلّ تا ہے وہ مصدر مجہول ہے اور اس کا ترجمہ 'مدد کیا جانا''ہے اسی طرح استداء مصدر کے معنی ہیں راہ یا بی سے اصل مصدر استعمال ہوا ہے کیونکہ وہ اسلام یا ملت اسلام کے ہم معنی استعمال کیا گیا ہے۔

شاہ صاحب قدس سرہ کی ایک خاص عادت شریفہ ہے اس سے واقف رہنا ضروری ہے اور وہ یہ ہے کہ آپ
 متراد فات اور ہم معنی الفاظ استعمال کرتے ہیں ایک لفظ کے بدل دوسرالفظ لاتے ہیں اور جملہ ناقصہ کے ہم معنی دوسرا جملہ ناقصہ لاتے ہیں اور جملہ نامہ کی وضاحت کے لئے دوسرا جملہ تامہ لاتے ہیں جس کے ذریعہ سمالقہ مضمون کو بالفاظ دیگر

منتمجهات بين مثلاً ملت السلام اور اهتداء بم معنى بين اورجمله فطر الخاور جمله جَبْلَ الخ ايك بي مضمون اواكرت بين -لغات:

قوله: غشیهم الن غشی یَغشی غشیاً وغِشَایَهٔ الأمرُ فلانًا : وُها نکنا، چِهاجانا ..... شَقَاءٌ (حاصل مصدر) برختی .... حوج به (متعدی برف جر) نکالنا، فاعل ضمیر ستر بجوالله تعالی کی طرح راجع به .... السمضیق : تنگ جگه، گهانی .... الفضاء: وسیع زمین، میدان، جمع أفضاء ..... منوطة (اسم مفعول) أنا طه بکذا : انگانا، معلق کرنا (ماده نوط) .... یاللف خرمین یا حرف ندا، لام لام استفاقه (برائے تخصیض) فخو مع معطوف مستفاث بفظی ترجمه : کهال به جررگی اور بلندی ؟

#### مطلب:

جب لوگ د نیامیں پہنچ کرا پنی فطری صلاحیت کھو بیٹھے اور گمراہی کے دلدل میں پھنس گئے اور پستی کی نہایت کو پہنچ گئے تو اللہ تعالی نے کرم بالائے کرم بیفر مایا کہ نبوت ورسالت کا سلسلہ شروع فر مایا ، وحی بھیجی ، کتابیں نازل فر ما ئیں اور لوگوں کو دوبارہ اپنی معرفت کا درس دیا اور ان گوا پنی مرضیات ہے واقف کیا۔

اوراللہ تعالی نے نبیوں اوررسولوں کا درجہ اس قدر بلند فر مایا کہ خود ہی اعلان فر مایا ﴿ مَنْ یُسُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعِ اللّهُ ﴾ (النساء ۸۰) یعنی جس شخص نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللّہ تعالیٰ کی اطاعت کی اور جس نے رسول کی نافر مانی کی اس نے اللّہ تعالیٰ کی اطاعت شعار بندے ہیں کی اس نے اللّہ تعالیٰ کی نافر مانی کی ۔ حالا نکہ بات کا فطری نہج بیتھا کہ کہا جاتا: جواللہ تعالیٰ کے اطاعت شعار بندے ہیں وہ اللّہ کے فرستادوں کی بھی اطاعت کرتے ہیں اور جو نا ہجار ہیں وہ روگر دانی کرتے ہیں ۔ مگر تا کید ومبالغہ کے لئے اور رسولوں کی قدر افزائی کے لئے تعبیر وہ اختیار فر مائی جو اور پر گذری یعنی اللہ کے اطاعت شعار بندے وہی ہیں جورسولوں کی اطاعت شعار بندے وہی ہیں جورسولوں کی اطاعت کرتے ہیں ، رسولوں کی اطاعت کرتے ہیں ، رسولوں کی اطاعت کے بغیر اطاعت خداوندی کا تصور ہی نہیں کیا جاسکتا گیس کیا کہنے انہیاء کی بزرگ ، شرف اور سر بلندی کے!

#### غات:

 قوله: فصل الرجل إلى بين المين (اشاره) ہے مشہورضع ف حدیث کی طرف کدایک فقید (دین کا ماہر) شیطان پر ہزار عابدوں سے زیادہ بھاری ہے (مفکوۃ حدیث ۲۱۷) یعنی فقید کو گراہ کرنا شیطان کے لئے آسان نہیں، اسے ہزار گنا سے زیادہ محنت کرنی پڑتی ہے نیز عُبّاد کی عبادت سے وہ اتنا ذلیل نہیں ہوتا جتنا فقید کا وجوداس کے لئے سوہان روح ہوتا ہے۔
قوله: شمو الله بین تلہج ہے حضرت عیسی علیہ السلام کے اُس ارشاد کی طرف جس کوعلا مدا بن عبد البر ماکی قرطبی رحمہ الله فوله: شمو الله بین تعلیم و فضلہ (ص ۲ ج ۲) میں نقل کیا ہے کہ من عَلِم و عَمِل و علّم فذلك یُدعی عظیمًا فی ملکوت فی جامع بیان العلم و فضلہ (ص ۲ ج ۲) میں نقل کیا ہے کہ من عَلِم و مرول کو سکھلا یا تو و شخص فرشتوں کی دنیا میں 'بڑا آدی'' کہلا تا ہے۔

کہلا تا ہے۔

قولہ: یہدعولہم النج میں تلمیح ہے مشہور حدیث شریف کی طرف کہ عالم کے لئے وہ تمام مخلوقات دعائے مغفرت کرتی ہیں جوآ سانوں میں ہیں اور جوز مین میں ہیں اور محصلیاں بھی پانی کے اندر (مشکلوۃ حدیث ۲۱۴ کتاب العلم صل۲)

#### مطلب

دنیا سے انبیاء کی تشریف بری کے بعدان کے وارثین (علمائے امت) ان کے جانشین ہوتے ہیں وہ نبیوں کے علوم کو حاصل کرتے ہیں، ان کی لائی ہوئی شریعتوں کے اسرار ورموز بیجھتے ہیں اور وہ اس مقصد میں پوری کا میا بی حاصل کرتے ہیں۔ علمائے امت کے لئے بہی سربلندی سب سے بڑی چیز ہے ان کا مرتبہ ہزار عابدوں سے بھی برتر ہے۔ وہ حضرات فرشتوں کی دنیا میں ''برو ہوگئ'' کہلاتے ہیں، دنیا میں گوان کی قدر نہ بچانی جائے مگر قدر شناس ان کی قدر بہچانے ہیں اور ساری مخلوقات تا آنکہ سمندر کی محیلیاں بھی ان کے حق میں دعا گوہیں۔

قوله: فصلٌ إلى نُحصٌ فعل امرے خَصَّ (ن) خَصَّا فلانًا بالشيءِ : خَاصَ كَرنا ..... المؤيد (اسم مفعول) قوى كيا موا المؤيد صفت ہے محمد كى اور بالآيات متعلق ہے المؤيد سے اور بالفضل النِم تعلق ہے خُصَّ سے ..... شاب جمع ہے شُونُونِ بُی جس کے معنی ہیں موسلا دھار بارش .....و خُصَّ كاعطف صَلَّ وَسَلَّمْ پر ہے۔ شاب جمع ہے شُونُونِ بُی جس کے معنی ہیں موسلا دھار بارش .....و خُصَّ كاعطف صَلَّ وَسَلَّمْ پر ہے۔

قوله: مادامت النح بيابديت كے لئے محاورہ ہے كيونكہ جب ہم طويل سے طويل مدت كاتصوركرتے ہيں تواپ ماحول كے لحاظ سے برئى سے برئى مدت يہى خيال ميں آتى ہے چنانچہ ﴿مادامت السماوات والارض﴾ (جب تك آسان وزمين قائم رہيں) وغيرہ الفاظ محاورات عرب ميں دوام كے مفہوم كواداكرنے كے لئے بولے جاتے ہيں (فواكد عثانی سورہ ہود آیت ١٠٠) پس طلبہ كوية قاعدہ يا در كھنا چاہئے كہ كى بھى زبان كے محاورات كالفظى ترجمه كرنا اوراسى براثك كررہ جانا اوراسى كومطلب قرارد ينا بنيادى غلطى ہے ،محاورات كا ہميشہ مفہوم اوركل استعال سمجھا جاتا ہے ان كالفظى ترجمه مراد نہيں ہوتا ﴿مادامت السماوات والأرض﴾ بھى زمانہ كامنہ وم الك محاورہ چلا آر ہا تھا اس كامفہوم حراد نہيں ہوتا ﴿مادامت السماوات والأرض﴾ بھى زمانہ كم الميت سے ایک محاورہ چلا آر ہا تھا اس كامفہوم حراد نہيں ہوتا ﴿مادامت السماوات والأرض﴾ بھى زمانہ كم الميت سے ایک محاورہ چلا آر ہا تھا اس كامفہوم حراد نہيں ہوتا ﴿مادامت السماوات والأرض﴾ بھى زمانہ كو الميت سے ایک محاورہ چلا آر ہا تھا اس كامفہوم حراد نہيں ہوتا ﴿مادامت السماوات والأرض﴾ بھى زمانہ كم الميت سے ایک محاورہ چلا آر ہا تھا اس كامفہوم حداد میں معلوں کی مداد میں مداورہ کے اللہ کامفہوم کے مداد میں ہوتا ہو کے اللہ کی مداد میں کی مداد میں کا کہ مداد میں کہنے کہ مداد میں کے مداد میں کا کہ مداد کی کا کہنے کا کہ کی کہنے کہ کہ کا کو کا کہ کی کی کو کہ کے کہ کہ کو کہ کے کہ کے کہ کے کہ کی کہ کو کہ کو کہ کی کہ کو کہ کہ کہ کہ کہ کہ کو کہ کو کہ کو کہ کہ کیا کہ کہ کہ کی کہ کہ کو کہ کر کہ کہ کہ کر کے کہ کو کہ کو کہ کہ کہ کی کہ کے کہ کو کہ کا کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کہ کو کو کہ کو کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کو کہ کو کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کو کہ کو کہ کو کو کہ کو کو کہ کو کو کہ کو کو کو کو کو کر کو کہ کو کو کو کہ کو کو کو کہ ک

دوام اورابدیت تھااور بیابی محاورہ ہے جبیبااردو میں کہاجا تاہے کہ:''جب تک شب وروز کا چکر چلتارہے گا یہی ہوتا رہے گا'' یہاں بیا حتمال کہ شب وروز کا چکر تو بہر حال ایک دن ختم ہونے والا ہے کسی طرح مصر نہیں ،اسی طرح ﴿ مادامت السماوات و الأرض ﴾ کے محاورہ کو مجھنا جاہئے۔

## [علومُ الحديث ومكانةُ علم أسرار الدين منها]

أما بعد: فيقول العبدُ الفقير إلى رحمة الله الكريم، أحمدُ المدعوُّ بولى الله بن عبد الرحيم — عامله ما الله تعالى بفضله العظيم وجعل مآلهُما النعيمَ المقيم —: إن عمدة العلوم اليقينية ورأسها، ومبنى الفنون الدينية وأساسها، هو علم الحديث، الذى يُذكر فيه ما صدر من أفضل المرسلين — صلّى الله عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين — من قول، أو فعل، أو تقرير؛ فهى مصابيحُ الدُّجى، ومعالمُ الهدى، وبمنزلة البدر المنير؛ من انقادلها ووعى فقد رشد واهتدى، وأوتى الخير الكثير؛ ومن أعرض وتولى فقد غوى وهوى، وما زاد نفسه الاالتحسير؛ فإنه صلى الله عليه وسلم نهى وأمر، وأنذر وبشّر، وضَرّبَ الأمثال، وذكّر، وإنها لَمِثلُ القرآن أو أكثرُ.

# فنون حديث ميں حکمت ِشرعيه کامقام ومرتبه

مر جمہ: حمد وصلوۃ کے بعد، خداوند کریم کی رحمت کامختاج بندہ احمد جوولی اللہ کے نام سے پکارا جاتا ہے ، ولد عبدالرجیم ،اللہ تعالی دونوں کے ساتھ اپنے بڑے فضل کا معاملہ فرما ئیں اوران کا ٹھکا نہ دائی نعمتوں کو بنا ئیں ۔۔۔۔۔۔ کہتا ہے کے علوم یہ قیبیہ (دیسیہ) میں قابل اعتماد اوران کا سردار اورفنون دینیہ کا پایداوران کی بنیا وہم صدیت ہی ہے ، جس میں افضل المرسلین صلی اللہ تعالی علیہ وعلی آلہ واصحابہ اجمعین کے ارشادات ، آپ کے گئے ہوئے کام اور تا سیدات بیان کی جاتی ہیں ۔ پس احادیث شریفہ تاریکی میں روشن چراغ اور ہدایت کی واضح علامات اور (تمام علوم میں ) بمزر لئے چودھویں جاتی ہیں ۔ جس نے ان کا اتباع کیا اور آھیں محفوظ کیا اس نے رُشد و ہدایت کی راہ پائی ۔ اوروہ بے حساب بھلائی ہے سے سرفر از کیا گیا۔ اور جس نے اعراض کیا اور روگر دانی کی وہ گمراہ ہوا اور گھڑے میں جاگرا، اور خسر ان ونقصان کے سوا اس کے ہاتھ کچھ نہ آیا۔ کیونکہ آخصور شِلاَت کیا اور روگر دانی کی وہ گمراہ ہوا اور گھڑے میں جاگرا، اور خسر ان ونقصان کے سوا اس کے ہاتھ کچھ نہ آیا۔ کیونکہ آخصور شِلاَت کیا نی ورشحین کی ہیں اور اس کی مقدار قرآن کی کے بعدر ہے یا اس کے ہاتھ کے گئی کے اور آرکیا گیا۔ اور خوش خبریاں سائی ہیں اور اس کی مقدار قرآن کریم کے بعدر ہے یا اس کے ہاتھ کے بھی خروں تر!



#### لغات:

الفقير إلى صفت ہے العبدى .....الى د حمة الى متعلق ہے الفقير ہے ..... المدعو: بلايا ہوا، پكارا ہوا مصنف قدس سره كا اصل نام احمہ ہے اور شہرت ولى اللہ ہے ، چونكہ ولى اللہ ميں تزكيه كا پہلوتھا جوارشاد بارى ﴿ فَلاَ تُسزَ حُحوا اللهُ مَنْ كُمْ ﴾ (النجم ٣٣) كے خلاف ہے اس لئے المدعوكي تعبير اختيار فرمائى ..... عامله: معامله كرنا ..... العميم: ہروہ چيز جوا سمام ہواور كثير ہو ..... العمدة: وہ چيز جس پر بحروسه كيا جائے ،جس پر تكيه كيا جائے ..... ماصدر النجم وصول صلال كر يُذكر كانا بُ فاعل ہيں ۔

تقریر کے معنی ہیں برقر اررکھنا، تائید کرنا اورفن حدیث میں تقریر نبوی کا مطلب یہ ہے کہ رسول اللہ مِیَالِیْفِائِیْمِ کے رو بروکی مطلب یہ ہے کہ رسول اللہ مِیَالِیْفِائِیْمِ کے رو بروکی مسلمان نے کوئی کام کیایا کوئی ہات کہی اورآ پ نے اس کوروکا ٹو کانہیں یا آپ کے زمانہ میں کسی مسلمان نے کوئی کام کیا اورآ پ نے باوجودعلم واطلاع کے کمیرنہیں فر مائی تو وہ تقریر نبوی کہلاتی ہے ( تحفۃ الدررص ۴ م )

### فوائد:

() "علوم شرعیه میں سب سے بلند مرتبہ علم حدیث کا ہے ": اس پر بیا شکال ہوسکتا ہے کہ سب سے بلند مرتبہ تو علم تفسیر کا ہونا چاہئے کیونکہ فن تفسیر کلام ربانی کی تبیین وتشریح ہے اور قاعدہ ہے کہ کلام المدُوكِ ملوكُ الكلام (شاہوں کا کلام ، کلام ) کا کلام ، کلام کا شاہ ہوتا ہے ) پس اللہ تعالی کے کلام کا مرتبہ ہم حال بلند وبالا ہونا چاہئے۔

اس کا جواب میہ کفن تفسیر تین چیز وں کے مجموعہ کا نام ہے(۱) کلام پاک(۲) تشریحات نبوی اور تفسیرات صحابہ وتا بعین (۳) مفسرین کرام کی وضاحتیں۔ ان تین میں سے اول تو کوئی فن نہیں ، بلکہ کلام ربانی تو تمام فنون دینیہ کا سرچشمہ ہے اور دین وشریعت کی اصل واساس ہے، اور دوسری چیز فن حدیث میں داخل ہے۔ اب رہ گئی تیسری چیز تو وہ فن حدیث سے برتر تو کیا مساوی بھی نہیں ہو گئی ، کیونکہ وہ مفسرین کا کلام ہے اس کئے شاہ صاحب گا ارشاد بجاہے کہ علوم شرعیہ میں سب سے بلند مرتبہ فن حدیث کا ہے۔

🗨 قدیم زمانہ ہے ایک گمراہی یہ چلی آ رہی ہے کہ کچھلوگ صرف قر آن کریم کو ججت مانتے ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ رسول کا کام بس قر آن کو پہنچانا ہے اور قر آئی احکام ہی کی تعمیل ضروری ہے،اس کے علاوہ کوئی چیز ججت نہیں حتی کہرسول کا قول وفعل بھی جحت اور واجب الا تباع نہیں۔

بي فرقه اپنے آپ کو''اہل قرآن'' کہتا ہے مگر حقیقت میں بی'' منکرین حدیث'' ہیں۔ بیلوگ حدیث شریف کی تاریخی حیثیت کا انکارنہیں کرتے بلکہ اس کی جیت کا انکار کرتے ہیں۔ آنخضرت مِنالِنقِائِیم نے اس گمراہ فرقہ کے وجود کی پیشین گوئی فر مائی ہے۔حضرت ابورا فع رضی الله عنه بیارشاد یا ک نقل کرتے ہیں:

'' ہرگز میں تم میں ہے کسی کوایے چھپر کھٹ پر ٹیک لگائے ہوئے نہ یاؤں، جے میرے اوا مرمیں ہے کوئی امر پنچے، یا نواہی میں ہے کوئی نہی پنچے، پس وہ کہہ دے کہ میں نہیں جانتا ،ہم جواحکام قرآن میں پاتے ہیں اس کی بيروى كرتے ہيں' (مشكوة شريف حديث ١٢١ اباب الاعتصام فصل٢)

اور حضرت مقدام بن معدی کرب رضی الله عنه سے بیار شادیاک مروی ہے کہ:

يـوشِكُ رجلٌ شَبْعَانُ على أريكته يقـول: عليك بهذا القرآن، فما وجدتم فيه من فَحَرِّموه، وإن ما حَرَّم رسول الله صلى الله عليه وسلم كماحره الله (مُثَلُوة مديث ١٦٣)

أَلاً إنى أُوْتِيتُ القرر آن ومثلَه معه، أكل سنوابين قرآن كريم ديا كيابون اوراس كما ننداس ك ساتھ( دیا گیاہوں ) سنو!ایک شکم سیرآ دی اپنے چھپر کھٹ یر جیٹھا کے گا کہتم بیقر آن مضبوط پکڑو، جواس میں حلال ہاں کوحلال مجھواور جواس میں حرام ہے اس کوحرام مجھو، حالانکہ جو چیزیں اللہ کے رسول نے حرام کی ہیں وہ بھی و لیم ہی حرام ہیں جیسی اللہ تعالی نے حرام کی ہیں۔

اور حضرت عِر باض بن سار بيرضي الله عنه كي حديث كالفاظ بيه بين:

أيحسب أحدُكم متكنًا على أريكته، يَـظُنُ القرآن؛ ألا! إنى \_ والله! \_ قد أمرتُ و وعيظتُ، و نهيت عن أشياءَ، إنها لمثلُ القرآن أو أكثرُ (مَثْكُوة صديث١٦٢)

کیاتم میں سے ایک مخص اینے چھپر کھٹ پر ٹیک لگائے مگان کرتاہے کہ اللہ تعالیٰ نے بس وہی چیزیں حرام کی ہیں جو اس قرآن میں حرام ہیں؟! سنو! بخدا! میں نے بھی احکامات ویے ہیں، اور صبحتیں کی ہیں اور بہت می باتوں سے روکا ہے بیشک وہ قرآن کے بقدر میں یااس سے بھی زیادہ

وراصل جیت صدیث کا نکارو بی لوگ کرتے ہیں جورسول کی حیثیت سے واقف نہیں اوراس کا سیحے مقام نہیں پہیا نے۔ قر آن کریم میں غور کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ اللہ کے رسول میلائیوآئیل کی حیثیت صرف ایک پیغامبراورڈ اکید کی نہیں ہے بلکہ وہ مُطاع ہمتبوع ،امام، ہادی، قاضی ،حاکم اورحکُم وغیرہ بہت ی صفات کےحامل ہیں اس لئے ماننا پڑے گا کہ دین کےسلسلہ

- ﴿ أَصَّرُومَ سِبَالْسِيَرُ ﴾

میں رسول الله مِنالِقَهِ مِنِی المرونی ، ہر حکم وفیصلہ اور ہر قول وعمل ناطق ، واجب التسلیم اور لازم ہے۔ شاہ صاحب یے زیر تشریح عبارت میں جیت حدیث کی طرف اشارہ کیا ہے۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

# ح**يار فنون حديث**

اس کے بعد جاننا چاہئے کہ عرف عام میں فن حدیث روایت حدیث کا نام ہے، پھر فن اصول حدیث میں اس کی بہت کا انواع کی گئی ہیں۔ مگر شاہ صاحب رحمہ اللہ عرف عام ہے ہٹ کرفن حدیث کی چار قسمیں کرتے ہیں:

ہما قسم : فن روایت حدیث ہے جس میں احادیث مع سند روایت کر کے ہر حدیث کا درجہ تعین کیا جاتا ہے کہ حدیث تھے ہے یا موقوف وغیرہ ،اس فن میں بے ثار کتا ہیں حدیث تھے ہے یا موقوف وغیرہ ،اس فن میں بے ثار کتا ہیں کھی گئی ہیں ، تفصیل کے لئے محد بن جعفر کتا فی رحمہ اللہ (۲۰ ما ۱۳۵۰ھ) کی کتاب الرسالة المستطر فقد یکھیں۔

دوسری تھے : فن غریب الحدیث ہے جس میں احادیث کے نامانوس الفاظ کے معانی اور مشتبہ کلمات کا اعراب بیان دوسری تاہون کی مشہور کتا ہیں ہیں:

- (١) ابوعبيرقاسم بن سلًّا م بروى (١٥٤-٢٢٨ه) كي غريب الحديث\_
- (٢) علامة محمود بن عمر زمخشر ي (٢٦٥-٥٣٨ه) كي الفائق في غريب الحديث.
- (٣) ابن الا ثير مجد الدين مبارك جزري (٣٥٣-٢٠١ه) كي النهاية في غريب الحديث و الأثو\_
- (۴) شخ محر بن طاہر پٹنی گجراتی (م۹۸۷ه) کی مجمع بحاد الانواد فی غوائب التنزیل ولطائف الانحباد۔
  تیسری قسم: فقدالسنہ ہے جس میں احادیث شریفہ ہے مستبط ہونے والے مسائل شرعیہ بیان کئے جاتے ہیں۔
  قرآن کریم کی تقریباً تین سوآیات ہے جو مسائل شرعیہ مستبط ہوتے ہیں ،اس فن کا نام احکام القرآن ہے اور تقریباً
  تین ہزار احادیث شریفہ ہے جواحکام دیدیہ مستبط ہوتے ہیں ،اس فن کا نام فقدالسنہ ہے اور ان وو کے علاوہ جواحکام
  فقہیہ قرآن وحدیث اور اجماع امت سے بذریعہ قیاس مستبط کئے جاتے ہیں اس کا نام علم الفقہ ہے۔

بعد میں یہ تینوں فن یکجا کردیئے گئے اوراب ای مجموعہ کا نام علم الفقہ ہے، کیونکہ بڑا حصہ اس میں تیسرے علم کا ہے۔ چوتھی قتم علم اسرارالدین ہے، جس میں اعمال اسلامیہ اوراحکام دیدیہ کے رموز واسرار بیان کئے جاتے ہیں، جے عرف عام میں فن حکمت وشرعیہ کہتے ہیں۔

که بیعنوان اورمعنون دونوں آئندہ عبارت کا خلاصہ ہیں ای طرح آئندہ عربی عبارت سے پہلے اس کی تشریح دی جائے گی ۱۲



پھر شاہ صاحب رحمہ اللہ نے دقت وافا دیت کے لحاظ سے مذکورہ فنون اربعہ میں ترتیب قائم فرمائی ہے کہ آسان ترین علم: فن روایت الحدیث ہے اور اس سے مشکل اور مفید علم: فن غریب الحدیث ہے اور تیسری قسم کوتو عام طور پر احادیث کا خلاصہ، نچوڑ اور مغز سمجھا جاتا ہے ، مگر شاہ صاحب رحمہ اللہ کے نز دیک فنون حدیثیہ میں دقیق ترین اور مفید ترین قسم: چوتھی ہے۔

اور شاہ صاحب نے ان انواع میں درجہ بندی ایک مثال کے ذریعہ مجھائی ہے فرماتے ہیں: پھل کے بالکل اوپر کے حصلے متصل چھلکا، جونسیة کم کارآ مد ہوتا ہے فن روایت حدیث کی مثال ہے ،اوراس سے اندر کا چھلکا، جوزیادہ کار آمد ہوتا ہے فن غریب الحدیث کی مثال ہے۔اور پھل کا گودااور مغز، جواصل مقصود ہوتا ہے: آمد ہوتا ہے، کیونکہ وہ کھایا بھی جاتا ہے فن غریب الحدیث کی مثال ہے۔اور پھل کا گودااور مغز، جواصل مقصود ہوتا ہے: یہ فقہ السنہ کی مثال ہے مگر در حقیقت مغزاور موتی علم اسرار الدین ہے۔

وإن هذا العلم له طبقات، والأصحابه فيما بينهم درجات، وله قشورٌ دَاخِلَهَا لُبُّ، وأصداف، وَسُطَها دُرٌّ، وقد صنَّف العلماء \_رحمهم الله \_ في أكثر الأبواب ما تُقْتَنَصُ به الأوابد، وتُذَلَل به الصِّعابُ.

وإن أقربَ القشور إلى الظاهر فنُّ معرفة الأحاديث، صحةً وَضُعْفًا، واسْتفاضةً وغرابَةً؛ وتصدَّى له جَهَابِذَةُ المحدثين، والحفاظُ من المتقدمين.

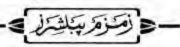
ثم يتلوه: فن معانى غريبها، وضبطِ مُشْكِلِهَا؛ وتصدَّى له أئمةُ الفنون الأدبية، والمتقنون من علماء العربية.

ثم يتلوه: فنُّ معانيه الشرعية، واستنباطِ الأحكام الفرعية، والقياسِ على الحكم المنصوص في العبارة، والاستدلالِ بالإيماء والإشارة، ومعرفةِ المنسوخ والمحكم، والمرجوح والمُبْرَم؛ وهذا بمنزلة اللُب والدُّرِّ عند عامة العلماء؛ وتصدِّى له المحققون من الفقهاء.

هذا؛ وإن أَدَقَّ الفنونِ الحديثية بأسرها عندى، وأعمقَها مَحْتدًى، وأرفعَها مَنَارًا، وأولى العلوم الشرعية عن آخرها فيما أرى، وأعلاها منزلة، وأعظمَها مقدارًا، هو علم أسرار الدين الباحثُ عن حِكم الأحكام ولِمِّيَّاتِها، وأسرارِ خواص الأعمال ونِكَاتها.

ترجمہ: اور علم حدیث کے مختلف طبقات ہیں اور حاملین حدیث کے مختلف درجات ہیں۔اور اس علم کے حھکتے ہیں جن کے اندرموتی ہیں اور علمائے کرام رحمہم اللہ نے اس کے اکثر ابواب میں تصانیف جن کے اندرموتی ہیں اور علمائے کرام رحمہم اللہ نے اس کے اکثر ابواب میں تصانیف فرمائی ہیں،جن کے ذریعہ وحشی جانور شرکار کئے جاسکتے ہیں اور سرکش سواریوں کوسد ھایا جاسکتا ہے۔

اورسب سےاو پر کے چھلکے سے قریب تر چھلکا احادیث کو پہچاننے کافن ہے کہ وہ سچھے ہیں یاضعیف مشہور ہیں یاغریب؟



اوراس فن کی طرف ناقدین حدیث نے اور متقدمین میں سے حفاظ حدیث نے توجہ فر مائی ہے۔

اوراس کے بعددرجہ ہے احادیث کے مشکل الفاظ کے معانی کو پیچانے کا ،اور مشتبکلمات کی حرکات وسکنات اور اعراب کو صبط کرنے کا اور اس فن کی طرف ائم فنون او بیدنے اور علوم عربیہ میں رائخ قدم رکھنے والے علاء نے توجہ دی ہے۔

پھراس کے بعد درجہ ہے حدیث کے معانی شرعیہ کو پیچانے ، اور احکام فقہیہ کو مستبط کرنے ، اور عبارت النص میں مصرّح حکم پر قیاس کرنے ، اور نصوص کے اشارات وائیاء ات (مفہوم مخالف) سے استدلال کرنے ، اور محکم ومنسوخ اور مرجوح ومبرم کے پیچائے کا ۔اور اکثر علاء کے نز دیک یون بمز لیرمغز وموتی کے ہے۔ اور قتین فقہاء نے اس کی طرف توجہ مبذول فرمائی ہے۔

یہ بات ( تو آپ نے جان کی ) اور میرے نز دیک تمام فنون حدیث میں دقیق ترین اور گہری جڑیں رکھنے والا اور سب سے زیادہ بلند، منارہ کے اعتبار سے ، اور میری رائے میں تمام علوم شرعیہ میں سب سے برتر اور سب سے بلند درجہ اور عظیم المرتبت علم ، علم اسرار الدین ہی ہے جواحکام شرعیہ کی حکمتوں اور علتوں سے اور اعمال اسلامیہ کی خصوصیات کے رموز و نکات سے بحث کرتا ہے۔

#### لغات:

 اُدق:باریک ترین بساعمق عمیق ترین باسرهااورعن آخوها کے معنی بین جمیعاً سالمَحْدد اصل ، کہا جاتا ہے هو کویم المحتد: وه کریم الاصل ہے، مَحْتِدُ الطبع: شریف الطبع، یقال: رجع إلى محتده ای إلى اصله، حتد (س) حَتَدًا: شریف الاصل مونا فهو حَتِدٌ وهی حَتِدةٌ سالمنار: روشی کی جگد، وه علامت جوراسته میں راه نمائی کے لگائی جائے۔ مجد کا مناره بھی مجد کی علامت موتا ہے اس لئے وہ منارہ کہلاتا ہے سے جسم جمعے کے سمة کی لِمَیّات جمع لِمَاس میں کی نبیت کی ہے اور لِم کے معنی علت کے بین۔

# حكمت ِشرعيه كي تعريف ،موضوع اورغرض وغايت

هو علم يُنْحَثُ فيه عن حِكمِ الأحكام ولِمَّيَّاتها، وأسوار خواصَّ الأعمال ونكاتها لِعِنْ حَمَت شرعيه وه فن ہے جس ميں احكام شرعيه كى حكمتوں اورعلتوں سے بحث كى جاتى ہے اور اعمال اسلاميه كى خصوصيات كے رموز ونكات كے سلسله ميں گفتگو كى جاتى ہے۔

حكمت اورعلت: ميں بچند وجوه فرق ہے، مثلاً:

(۱) حکمت کے ساتھ حکم کاطر دو تکس نہیں ہوتا اور علت کے ساتھ ہوتا ہے۔ طَـرْد کے معنی ہیں دور کرنا طَـرَد کہ من بلادہ : جلاوطن کرنا ،علت باقی ندر ہنے پر حکم کو ہٹادینا طرد کہلاتا ہاور جب علت لوٹ آئے تو حکم کو واپس لے آناعکس کہلاتا ہے۔ مثلاً اشیائے ستہ کی حدیث میں تفاضل اور نسید ند کی حملت قدر مع جنس ہے یعنی مکیلی یا موزونی چیز ہونا اور ہم جنس ہونا پس جس نظے میں کیلا تول کر بیچا جاتا ہے وہاں کیلا بعوض کیلا کم وہیش بیچنار بوا ہے اور جہاں گن کر فروخت کیا جاتا ہے وہاں کیلا بعوض کیلا کم وہیش بیچنار بوا ہے اور جہاں گن کر فروخت کیا جاتا ہے وہاں کیلا بعوض کیلا کہ وہیش بیچنار بوا ہے اور جہاں گن کر فروخت کیا جاتا ہے وہاں کیلا بعوض کیلا کم وہیش بیچنار بوا ہے اور جہاں گن کر فروخت کیا جاتا ہے وہاں کیلا رہوی چیز نہیں۔

اور ڈاڑھی رکھنے کی حکمت اغیار ہے امتیاز ہے، یعنی بیاسلامی یو نیفارم ہے۔ پس اگراغیار بھی بالکل اسلامی طرز کی ڈاڑھی رکھنے گئیس تو پیچکم ختم نہیں ہوگا ، کیونکہ حکمت میں طرد ونکس نہیں ہوتا۔

(۲) علت ایک ہوتی ہے،متعدد نہیں ہو تکتیں — البتہ مجہزرین میں علت کے انتخراج میں اختلاف ہو سکتا ہے مگر بیعلت کا تعدد نہیں — اور تئیں متعدد ہو تکتی ہیں۔

غرض علم اسرارالدین میں ایک تو احکام شرعیہ کی حکمتوں اور علتوں کی جبتو کی جاتی ہے، دوسرے اعمالِ اسلامیہ کی خصوصیات کے بارے میں گفتگو کی جاتی ہے۔ مثلاً نماز قُرب اللّٰ کا ذریعہ ہے، روزہ تقوی یعنی گناہوں سے بچنے کی صلاحیت پیدا کرتا ہے، جج محبت اللّٰ پیدا کرتا ہے، ذکوۃ عُم خواری کا جذبہ ابھارتی ہے اورخود غرضی کی جڑکا ٹتی ہے، ان اعمال اسلامیہ کی ان خصوصیات کا راز کیا ہے؟ بیخصوص اعمال مخصوص آثار کیوں پیدا کرتے ہیں؟ فن حکمت شرعیہ میں اس سے بحث کی جاتی ہے۔

- ﴿ الْرَسُونَ مِيَالِيْنَ لَهِ ﴾-

فائده:

نِکات جمع ہے نُکته کی جس کے معنی ہیں: مزے داراور دلچیپ بات اور نُقاط جمع ہے نُقطة کی جس کے معنی ہیں بنیا دی بات ،کسی بحث کا مرکزی مضمون۔

حكمت شرعيه كاموضوع: برفن كاموضوع تعريف سے اخذ كياجا تا ہے، جيے كلم نحو كى تعريف ہے: عسلم باصول يُعرف بها أحوالُ أواخر الكلِم الثلاث، من حيث الإعراب والبنآء، وكيفية تركيب بعضها مع بعض (ہماية النو) اس تعريف سے نحو كاموضوع كلمه اور كلام متعين كيا كيا ہے۔ پس حكمت شرعيه كاموضوع احكام شرعيه اور اعمال اسلاميه بيں، انہى دو چيزوں كے احوال سے اس فن ميں بحث كى جاتى ہے۔

بالفاظ دیگر بیجی کہہ سکتے ہیں کہ فن حکمت ِشرعیہ کا موضوع شریعت ِ مصطفویہ ہے بینی آنحضرت مِیّالْاَئِیَائِیم کالایا ہوا پورا دین ، جوآج ہمارے پاس قرآن وحدیث کی شکل میں موجود ہے ، وہی اس فن کا موضوع ہے اوراسی کے احوال سے اس فن میں بحث کی جاتی ہے۔

غرض وغایت: تمام علوم شرعیه اورفنون دینیه کی غرض وغایت ایک ہے بیعنی سعادت و دارین حاصل کڑنا۔ دنیا کی سعادت نیک نامی ہے اورآ خرت کی سعادت حصول جنت اور رضائے خداوندی ہے۔اورخصوصی غرض وغایت: دین میں بصیرت حاصل کرناہے۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

# فن حکمت شرعیہ کے تین فائدے

آ گے شاہ صاحب نے فن حکمت شرعیہ کے تین اہم فوائد بیان فرمائے ہیں۔

آ بین قاری کودین وشریعت میں بابصیرت بنا تا ہے، جس طرح فن عروض کا ماہر شعراء کے کلام کو علم منطق کا ماہر حکماء کے دلائل و برا بین کو علم نحو کا ماہر فصحائے عرب کے کلام کواوراصول فقہ کا ماہر جزئیاتے فقہیہ کوبصیرت کے ساتھ سمجھ سکتا ہے، اسی طرح حکمت ِشرعیہ کا ماہر پورے دین کوعلی وجہ البصیرت سمجھ سکتا ہے۔

والے کی طرح ہوتا ہے۔ نہ وہ اس کمپاؤنڈر کی طرح ہوتا ہے، جس نے ڈاکٹر کو دیکھا کہ وہ کسی کوسیب کھانے کا مشورہ دے رہا ہے۔ پس اس نے ایسے ہی دوسرے مریض کواندرائن کھانے کامشورہ دیا، کیونکہ سیب اوراندارئن ہم شکل ہوتے میں۔ بلکہ وہ دین کے بارے میں جو بھی بات کہتا ہے پوری بصیرت کے ساتھ کہتا ہے۔

(۳) حکمت شرعیہ جانے ہے دین وشریعت کا ایقان بڑھ جاتا ہے بعنی احکام شرعیہ کی حکمتیں اور علتیں جانے ہے مؤمن کا یقین بالائے یقین ہوجاتا ہے، جیسے کسی کومخبرصا وق نے بتایا کہ زہر جاں ستاں ہے، اس نے یہ بات مان لی، پھرفن طب کے مطالعہ سے یہ بات معلوم ہوئی کہ زہر میں گرمی اور شکی غایت درجہ کی ہیں، جوانسان کے مزاج کے بالکل منافی ہیں چنانچہ اس شخص کامخبرصا دق کی بات پریقین اور پختہ ہوگیا۔

غرض مذکورہ فوائدگی وجہ سے بیٹلم اس بات کا حقدار ہے کہ جس میں بھی اس فن کوحاصل کرنے کی صلاحیت ہوو واپنی زندگی کے قیمتی اوقات اس علم میں صرف کرے اور فرائض و واجبات اور سنن مؤکدہ اداکرنے کے بعداس علم کی تخصیل کو سعادت سمجھےاوراس کواپنی آخرت کے لئے زادراہ بنائے اور نقل عبادات پراس علم کوتر جیجے دے۔

فهو - والله! - أحقُّ العلوم بأن يَصرف فيه من أطاقه نَفائسَ الأوقات، ويتَّخذَه عُدَّةً لمعاده، بعد ما فُرض عليه من الطاعات؛ إذ:

[۱] به يصير الإنسانُ على بصيرة فيما جاء به الشرعُ؛ وتكون نسبتُه بتلك الأخبار كنسبة صاحب العروض بدواوين الأشعار،أو صاحبِ المنطق ببراهين الحكماء، أوصاحبِ النحو بكلام الْعَرَب العَرْباء، أو صاحب أصول الفقه بتفاريع الفقهاء.

[٧] وبه يأمَن من أن يكون كحاطب ليل، أو كغائص سَيْلٍ، أو يَخْبِطَ خَبْطَ عَشُواءَ، أو يركّبَ مَثنْ عمياءً؛ كمثل رجل سمع الطبيب يأمر بأكل التفاح ، فقاس الحنظلة عليه، لمشاكلة الأشباح.

[٣] وبه يصير مؤمنا على بينة من ربه، بمنزلة رجل أخبره صادق: أن السم قاتل، فصد قه فيما أخبره وبيسته مفرطتان، وأنهما تباينان مزاج الإنسان، فازداد يقينا الى ما أيقن.

ترجمہ: پی علم اسرارالدین سے بخدا! سے تمام علوم میں سے اس بات کا زیادہ حقدار ہے کہ جوانسان اس کی طاقت (اہلیت) رکھتا ہے وہ اپنے قیمتی اوقات اس فن (کی تخصیل) میں صرف کرے، اور اس علم کواپنی آخرت کے لئے زادراہ بنائے ،ضروری عبادات کی ادائیگی کے بعد ، کیونکہ:

(۱) اس علم ہے انسان شریعت کی تعلیمات میں بابصیرت ہوتا ہے،اوراحادیث سے اس کاتعلق ایسا ہوجا تا ہے — جیبافن عروض جاننے والے کا شعراء کے دواوین ہے، یا منطقی کا فلاسفہ کے دلائل و براہین ہے، یانحوی کا فصحائے عرب کے کلام ہے، یااصول فقہ کے ماہر کا فقہ کی جزئیات ہے۔

(۲) اوراس علم سے انسان محفوظ ہوجا تا ہے رأت میں لکڑیاں چننے والے کی طرح ہونے ہے، یا سیلاب میں غوطہ لگانے والے کی طرح ہونے ہے، یا سیلاب میں غوطہ لگانے والے کی طرح ، یا اندھی اونمنی پرسواری کرے، جیسے لگانے والے کی طرح ، یا اندھی اونمنی پرسواری کرے، جیسے کسی نے دیکھا کے حکیم نے کسی کوسیب کھانے کا مشورہ دیا، پس اس نے ہم شکل ہونے کی وجہ سے اندرائن کوسیب پرقیاس کیا (اوراس نہایت کڑوی چیز کو کھانا شروع کردیا)

(۳) اوراس علم سے انسان پکامؤمن اور اپنے رب کی طرف سے واضح دلیل پر ہوتا ہے، جیسے کسی کو کسی سیج آ دمی نے بتایا کہ ذہر جال ستاں ہے، لیس اس نے اس مخبر صادق کی بات کی تصدیق کی ، پھر قرائن و شواہد سے جانا کہ ذہر میں حرارت اور بیوست حدد رجہ ہوتی ہے اور بید ونوں چیزیں مزاج انسانی کے برخلاف ہیں، پس اس کا یقین بالائے یقین ہوگیا۔

### حل لغات:

قوله: بعد ما فرض النع أى بعد أداء ما فرض النع .....بأن يصرف النع أحق م تعلق باور من أطاقه فاعل ب يصرف كااور نفائس النع مفعول به ب ....عدة: تيارى، سازوسامان كهاجا تا ب كونوا على عدّة: تيارر جو، يهال آخرت كے سفر كاسامان اور زادراه مراوب -

علم الغروض: وه علم ہے جس میں اشعار کے اوز ان بیان کئے جاتے ہیں .....الغرباء: خالص عرب مراد فصحائے عرب ..... میں الغرباء: خالص عرب کاعطف یہ کو ن پر ہے .... عشواء: رتو ندی اونٹنی ، شب کور، وہ اونٹنی جس کورات میں اظرندآئے ...... میٹن جمع مُٹون: پیٹے فن میں جو کتا ہیں ریڑھ کی ہڈی کامقام رکھتی ہیں وہ بھی متون کہلاتی ہیں .... المحنطلة: اندرائن، ایک جنگلی پھل جو کڑوا ہونے میں ضرب المثل ہے ..... اشب ح مفرد شبح و شبح : نظرآنے والی صورت ..... و بده یہ صیو مؤمناً النے یصیر فعل ناقص جمیر متنتزاس کا اسم جوانسان کی طرف راجع ہاور مؤمنا خبراول اور علی بینة خبر ثانی ہے۔

# فن حکمت شرعیه کی مضبوط بنیاد ہے، مگرا چھو تافن ہے

فن حکمت شرعیہ ایک احجھوتافن ہے۔ شاہ صاحب قدس سرہ سے پہلے کسی نے اس فن میں گوئی قابل ذکر کارنامہ انجام نہیں دیا گر بایں ہمہ بین ہے اصل نہیں ہے نہ اس کی تدوین بدعت یا خرق اجماع ہے کیونکہ اس کی اصل موجود ہے احادیث نبویہ میں اس فن کی اصولی باتوں کا تذکرہ بھی آیا ہے اور فروغی باتوں کا بھی۔ نیز صحابہ کرام اور تابعین عظام نے بھی احکام شرعیہ کی حکمتیں بھی مفصل ، بھی مجمل بیان فرمائی ہیں۔ پھر مجہدین عالی مقام نے ہر ہر ہاب میں مصالح وحکم گنخ تخ کی ہے اوران کے قش قدم پر چل کران اکے قبیعین نے اس فن کے اہم نکات بیان کئے ہیں۔ مگر بیسب مواد منتشر تھا، کسی ایک کتاب میں مجتمع نہ تھا۔ نہ کسی نے اس کوفنی شکل دی تھی مگر چونکہ مواد سارا موجود تھا اس کئے اگر آئے کوئی شخص اس کو مدون کرتا ہے تو وہ خرق اجماع نہیں کرتا اس کونہ تو بدعت کہا جا سکتا ہے نہ بے بصیرتی والا اقدام، وہ جیران کن معاملہ میں کو دنا بھی نہیں ، بلکہ ایک ممکن الحصول بات کی کوشش کرنا اور واضح نشانات والے راستہ کو طے کرنا ہے۔

اوراب تک بین اس لئے مدون نہیں کیا گیا کہ متقد مین کوتو اس کی حاجت نہیں تھی اور متاخرین میں ہر کوئی اس کو مدون کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتا تھا۔ جو تخص شیر پرسوار ہواس کے پیچھے بیٹھنے کی ہمت کون کرسکتا ہے؟!اس فن کو مدون کرنا نہایت دشوار کام تھا، ہرا یک کے بس کا کام نہیں تھا۔ مزید تفصیل آگے آرہی ہے۔

# [علمُ أسرارِ الدين ذُو أصلٍ أَصِيْلِ ولكنَّهُ أُنُفًّ]

وهو وإن أثبت أحاديث النبى صلى الله عليه وسلم فروعه وأصولَه ، وبيَّن آثارُ الصحابة والتابعين إجمالَه وتفصيله ، وانتهى إمعانُ المجتهدين إلى تبيين المصالح المرعية في كل باب من الأبواب الشرعية ، وأبرز المحققون من أتباعهم نُكتا جليلة ، وأظهر المدققون من أشياعهم جُملًا جزيلة ، وخرج — بحمد الله — من أن يكون التكلُّم فيه خرقاً لإجماع الأمة ،أو اقتحاماً في عَمَهِ وغُمّةٍ ، ولكن قلَّ من صنف فيه ، أو خاص في تأسيس مبانيه ، أورتب منه الأصول والفروغ ، أو أتى بما يُسمن أو يُغنى من جوع ؛ وحُقً له ذلك ، ومن المثل السائر في الورى: ومن الرديف وقد ركبت غضنفرًا؟!.

ترجمہ فن حکمت شرعیہ مضبوط بنیا در گھتا ہے ، مگر بیا چھوتا فن ہے: اور علم اسرار الدین: اگر چہ احادیث شریفہ نے اس کے اصول وفر و ع واضح کردئے ہیں اور صحابہ و تابعین کے ارشاد ات نے اس کے اجمال و تفصیل کو بیان کردیا ہے اور مجتبدین کا غور و فکر اُن مصالح کی وضاحت تک پہنچ گیا ہے جوابواب شرعیہ کے ہر ہر باب میں ملحوظ ہیں۔ اور ان کے بعین میں صحیح قین نے اہم علتے ظاہر کردئ ہیں اور انکے پیروؤں میں سے مدتقین نے اچھی خاصی مقد ار منصر شہود پر جلوہ گر کردئ ہے۔ اور بیلم بحد اللہ اس بات سے تو نکل گیا ہے کہ اس کے سلسلہ میں گفتگو کرنا خرق اجماع ہو، یا بے بصیرتی اور جرانی کے ہے۔ اور بیلم بحد اللہ اس بات سے تو نکل گیا ہے کہ اس کے سلسلہ میں گفتگو کرنا خرق اجماع ہو، یا بے بصیرتی اور جرانی کے کام میں چھلا نگ لگانا ہو لیکن بہت کم لوگ ہیں جنھوں نے اس علم میں تصنیف گی ہے یا اس کی بنیادیں قائم کرنے کے لئے میدان میں امرے ہیں یا اس فن کے اصول و فر و ع مرتب کئے ہیں یا کوئی ایس چیز پیش کی ہے جوفر بہ کرے یا کم از کم جھوک

مٹائے۔اوراس فن کے لئے یہی سزاوارہاور مخلوق میں چلی ہوئی کہاوتوں میں سے نئے: تویامیں شیر پرسوار ہوں، تیرے یا میرے پیچھے بیٹھنے کی ہمت کون کرسکتا ہے؟!

#### لغات:

# دقت فن کی مزید وضاحت

آئندہ عبارت میں دقت فن کی مزید وضاحت ہے کہ بیا لیک نہایت مشکل فن ہے، ہرشخص کے بس کی بات نہیں کہ وہ اس کو مدون کرے۔ اس فن کی تروین کے لئے گونا گول صلاحتوں اور اعلی قابلیت کی ضرورت ہے، جومشکل ہی ہے کسی میں جمع ہوتی ہیں۔ اس فن میں تصنیف کے لئے جارچیزیں ضروری ہیں:

- (۱) تمام علوم شرعیه میں اعلی درجہ کی مجتہدانہ صلاحیت۔
  - (٢) علم لَدُنِّي كاوافر حصه
- (۳) اعلی درجه کی ذبانت ، رسا ذہن ، تقریر وتح بر میں مہارت اور بات کہنے کا سلیقہ۔
  - (۴) اصول وفروع کی تنقیح کاسلیقهاور قواعد کومدلل کرنے کا ڈھنگ۔

ظاہر ہے کہ بیتمام صلاحتیں صدیوں میں کسی میں جمع ہوتی ہیں،اوراسی یگانه رُوز گارہستی ہے کسی محیرالعقول کارنامہ کی

امید با ندهی جاسکتی ہے:

ہزاروں سال نرگس اپنی بے نوری پہ روتی ہے بردی مشکل سے ہوتا ہے چمن میں دیدہ ور پیدا

كيف؟ ولاتتبين أسرارُه إلا لمن تمكن في العلوم الشرعية بأسرها، واستبدَّ في الفنون الإلهية عن آخرها، ولايصفو مَشْرَبُه إلا لمن شرح الله صدرَه لعلم لَدُنِّي، ومَلَّا قلبَه بِسِرٌ وَهَبِي، وكان مع ذلك وقاد الطبيعة، سيَّالَ القريحة، حاذقًا في التقرير والتحرير، بارعاً في التوجيه والتحبير؛ قد عَرَف كيف يُوَّمُ لُ الأصولَ، ويَبْنى عليها الفروع، وكيف يُمَهِّدُ القواعد، ويأتى لها بشواهد المعقولُ والمسموع.

ترجمہ: کیے (ہرکس وناکس اس فن میں گفتگو کرسکتا ہے؟) درانحالیکہ اس علم کے اسرارای پر کھلتے ہیں جوتمام علوم شرعیہ
میں قدم رائخ اور تمام فنون دینیہ میں مہارت تامہ رکھتا ہو۔ اور اس علم کی گھاٹ اس شخص کے لئے ستھری ہوتی ہے جس کے
سینہ کو اللہ تعالیٰ نے علم لدنی کے لئے کھول دیا ہو۔ اور اسرار وہبی سے اسکے قلب کو بھر دیا ہو۔ علاوہ ازیں وہ تیز ذہمن ، روال
طبیعت ، تقریر وتح بریکا ماہر اور توجیہ توسین کلام میں ریگا نہ روزگار ہو۔ اور اچھی طرح جانتا ہوکہ اصول کس طرح بنائے جاتے ہیں
اور کس طرح ان پر فروع تعمیر کی جاتی ہیں۔ اور ضوابط کیسے تیار کئے جاتے ہیں اور کس طرح ان کے لئے عقلی اور نقی دلائل
وشواہد پیش کئے جاتے ہیں۔

#### لغات:

تسمگن من الامر : قادر بونا استبد بالامر : و کثینر بونا، قادر مطلق بونا (ماده ب دو) است صفا (ن) صفوا : صفا نه بونا، گدلانه بونا است مشرب بانی پینے کی جگه ، گھائ جمع مشار ب سند که نی کے آخر میں یا بنبت کی ہے ، لکدنًا کی طرف منسوب ہے مراد : و بہی علوم بیں اور بیرم اور و عَلَمْناهُ مِنْ لَدُنًا عِلْمًا (الکہف ۲۵) سے ماخوذ ہے جس کے معنی بین بم نے خطر کواپنے پاس سے خاص طور کاعلم سکھایا تھا است و قد (اسم مبالغه ) بہت روشن و قد (ض) و قد أن روشن بونا سسبًا ل (اسم مبالغه ) بہت روشن سبیًا ل (اسم مبالغه ) بہت بہنے والا است القریحة : طبیعت بارع : فاکن بَرعَهُ علم یا فضیات یا جمال میں غالب بونا سسبًا ل (اسم مبالغه ) بہت بہنے والا سسال مبالغه منا کر پیش کرنا اور اس انداز سے پیش کرنا کہ کوئی اشکال باقی ندر ہم میں غالب بونا سست و جیسه : بات کو قریب الفہم بنا کر پیش کرنا اور اس انداز سے پیش کرنا کہ کوئی اشکال باقی ندر ہم در تنا سسم مَقَد الفرائ : بستر بچھانامهد الأمر : درست و بموار کرنا۔

تشريخ:

گھاٹ کاستھرا ہونا کنابیہ ہے پہندیدہ کام ہے،اگر تالا بیاندی کا گھاٹ گدلانہ ہوتو وہاں سے صاف پانی ملے گا،



اورجس گھاٹ کو پانی لینے والوں نے یا پینے والوں نے گدلا کررکھا ہود ہاں سے گدلا پانی ملے گا۔ علم اسرارالدین کا گھاٹ اس کے لئے ستھرا ہوتا ہے جس کوقدرت نے علوم وہبی سے وافر حصہ عنایت فر مایا ہو،اوراس کے جسم کارواں رواں اس علم سے سرشار ہو۔اوروہبی علوم حاصل کرناکسی کی مقدرت میں نہیں ۔قستا م ازل جے بخش دے وہی خوش نصیب ہے۔تقریر کے معنی ہیں مافی الضمیر کو زبان سے یا قلم سے ظاہر کرنا اور تحریر کے معنی ہیں بات کو حشو وزوا کدسے پاک کرکے خوبصورت طریقہ پر پیش کرنا۔

 $\triangle$   $\triangle$ 

# تقريب تدوين حكمت بشرعيه

آ گےشاہ صاحب قدس سرۂ وہ امور ذکر فرماتے ہیں جو تدوین فن اور تصنیف کتاب کا باعث ہینے۔طویل عبارت کا خلاصہ چندامور ہیں جودرج ذیل ہیں۔

- (۱) الله تعالی نے اپنے فضل وکرم ہے حضرت شاہ صاحب کواس فن کی وافر صلاحیت عطافر مائی تھی ، پس اس کی نعمت کاشکر یہ ہے کہ ان علوم کوظا ہر کیا جائے ، ارشاد باری تعالی ہے ﴿ وَأَمَّ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهِ مَا فَحَدَّ ثُ ﴾ (اپنے رب کے انعامات کا تذکرہ کرتے رہے)
- (۲) ایک مکاففہ ذکرفر مایا ہے کہ آپ ایک دن عصر کی نماز کے بعداللہ کی طرف متوجہ ہوکر بیٹھے تھے کہ یکا یک آنخضرت مطالفہ آئیا گئے کی روح پرفتوح ظاہر ہوئی اوراس نے شاہ صاحب کو کسی چیز سے ڈھا نک دیا، جیسے کوئی کپڑ ااوڑ ھادیا جا اتا ہے اوراس مکا ففہ کے دوران ہی شاہ صاحب کے دل میں سے بات آئی کہ بیدین کی خاص قتم کی تشریح کی طرف اشارہ ہے۔

  (۳) ایک البہام ذکر فر مایا ہے کہ قلم تقدیر نے شاہ صاحب کے لئے یہ بات لکھ دی ہے کہ آپ اپنی حیات میں کسی وقت کوئی ایسا کارنا مہ ضرورانجام دیں گے کہ اس کے ذریعہ اللہ کی زمین نور حق سے منور ہوجائے اور دور آخر میں دین پر شباب چھا جائے اور شریعت مصطفوی استدلال کے پیکر میں رونما ہو۔
- (۴) ایک خواب ذکرفر مایا ہے کہ حضرات حسنین رضی اللہ عنہمانے شاہ صاحب کوایک قلم یہ کہہ کرعنایت فر مایا کہ:'' یہ
  ہمارے نا ناجان کا قلم ہے' اس خواب کی تعبیر واضح ہے کہ اللہ تعالیٰ آپ سے دین کی کوئی قلمی خدمت لیس گے۔
  (۵) بار بار دل میں یہ خیال انگرا ئیاں لیتا تھا کہ علم اسرار الدین میں کوئی ایسی کتاب کھنی چاہئے جو خاص و عام
  کیلئے مفید ہو، مگر کچھاندیشے مانع بنتے تھے،قلت بصناعت کا خیال اور معاونین کی کمی ارادہ کو تکمیل کا جامع پہنانے میں
  سدراہ بنتی تھی۔
- (۱) آپ کے مامول زاد بھائی اورتلمیذرشیدشنج محمد عاشق پھلتی رحمہ اللہ میں اس فن کوحاصل کرنے کا شوق پیدا ہوااور

وہ قابل استاذ کی تلاش میں نگلےاور نا کام ہوکراورتھک ہارکرشاہ صاحب پرانگی نظرتھبرگٹی۔انھوں نے بےحداصرار کیا کہ شاہ صاحب اس فن میں کتاب تکھیں ، کیونکہ عاشق کی نظر میں شاہ صاحب کے علاوہ کوئی الیی شخصیت نہیں تھی جو یہ کارنامہ انحام دے سکے۔

(2) مولا نامحم عاشق صاحب نے شاہ صاحب کوحدیث الجام یا دولائی ، وہ حدیث شریف ہیہے: مسن سُئسل عسن علم عَلِمَه ثه جَمِيْحُص سَكِي السِيمُ كَ بارے مِين دريافت كيا گيا كَتَمْهُ، أُلْجِمْ يوم القيامة بلجام

جےوہ جانتا تھا پھراس نے اس کو چھیایا تووہ بروز قیامت آ گ کی لگام دیاجائیگا۔

مين نساد (مشكوة ج٢٢٣) (۸) مذکورہ حدیث شریف سننے کے بعد شاہ صاحب مجبور ہو گئے۔ آپ کے پاس کوئی بہانداور راہ فرار باقی ندر ہی تو اشخارہ مسنونہ کرکے کام کا آغاز کردیا۔

### [أسباب تصنيف الكتاب وتدوين الفن]

وإن من أَغْظَم نِعَم اللَّهِ عليَّ: أن آتاني منه حظًّا، وجعل لي منه نصيبًا؛ وما أنفكُ أعترف بتقصيري وأبُونُهُ ، ومآأبريُ نفسي، إن النفس لأمارة بالسوء!

وبينا أنا جالس ذات يوم بعد صلوة العصر متوجها الى الله، إذ ظهرت روحُ النبي صلى الله عليه وسلم، وغَشِيتُني من فوقي بشيئ خُيل إليَّ أنه ثوب ألقي عليٌّ، ونُفث في رُوعي في تلك الحالة: أنه إشارة إلى نوع بيانٍ للدين؛ ووجدت عند ذلك في صدري نورًا ، لم يزل يَنفَسِحُ كلُّ حين.

ثم ألهمني ربى بعد زمان: أنَّ مماكتبه عليَّ بالقلم الْعَلِيِّ: أن أنْتَهض يومًا لهذا الأمر الْجَلِيِّ؛ وأنه أشرقت الأرض بنور ربها، وانعكستِ الأضواءُ عند مغربها؛ وأن الشريعة المصطفوية أشرقت في هذا الزمان، على أن تَبْرُزُ في قُمُص سابغةٍ من البرهان.

ثم رأيتُ الإمامين الحسنَ والحسينَ في منام \_رضي الله عنهما \_ وأنا يومئذ بمكة، كأنهما أعطياني قلمًا، وقالا: هذا قلم جدِّنا رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ولَطَالَمَا أَحَدُّث نفسي: أن أَدَوِّنَ فيه رسالةً، تكون تبصرةً للمبتدى، وتذكرةً للمنتهى، يستوى فيه الحاضرُ والبادِ، ويتعاورُهُ المجلسُ والنادِ؛ ثم يَعُوْقُني أني لاأجد عندي ولَدَيَّ، ولا أرى من خلفي وبين يَدَيَّ، من أراجعهُ في المشتبَهاتِ:من العلماء المنصِفين الثقات، ويُثَبِّطُنِيُّ قصورُ باعي في العلوم المنقولة مما كان عليه القرونُ المقبولة، ويُفَشِّلني أني في زمان الجهل والعصبية واتباع الهوي، وإعجاب كل امرئ بآرائه الرديَّة، وأن المعاصرة أصلُ المنافرة، وأن

من صنَّف فقد اسْتُهْدِف.

فبينا أنا في ذلك، أقدّم رجلاو أؤخّر أخرى، وأجرى شوطًا ثم أرجع قَهْقرى، اذ تفطّن أجلُّ إخواني لدى، وأكرم خلاني على: محمدُ والمعروف بالعاشق، لازال محفوظًا من كل طارق وغاسق، بمنزلة هذا العلم وفضائله، وألهم أن السعادة لاتَتِمُ إلا بِتَتَبُع دقائقه وجلائله، وعرف: أنه لايتيسر له الوصولُ إليه إلا بعد مجاهدة الشكوك والشبهات، ومكابدة الاختلاف والمناقضات؛ ولا يَسْتَتِبُ له الخوضُ إلا بسعى رجل، يكون أولَ من قرع الباب، وكلما دعا لبّاهُ الأوابدُ الصّعابُ ؛ فطافَ ما قدرعليه من البلاد، وبحث من توسَمَ فيه الخيرَ من العباد، وتَفحصَ سينَهم وشينهم، وسبرغثهم وسمينهم، فلم يجد من يتكلم منه بنافعة، أويأتي منه بجذوة ساطعة.

فلما رأى ذلك ألَحَ على ورزَأنِي، ولَبَّبَنِي وأمسكني، وصار كلما اعتذرتُ ذكّرني حديث الإلجام، فأفحمني أشد الإفحام، حتى أغيّت بي المذاهب، وسَالَتْ بمعاذيرى المثاعب، وأيقنتُ أنها إحدى الكبر، وأنها لِما كنتُ ألهمتُ صورةٌ من الصور، وأنه قد سبق على الكتاب، وأنه أمر قد توجّه من كل باب.

فتوجهت إلى الله وَاسْتَخَرْتُهُ، ورَغِبت إليه واستعنته ، وخرجتُ من الحول والقوة بالكلية ، وصرتُ كالميت في يد الغسَّال في حركاته القسرية ، وشرعتُ فيما نَدَبني إليه ، وعطفني عليه ، وصرتُ كالميت الى الله: أن يَصرف قلبي من الملاهي ، وأن يُريني حقائقَ الأشياء كما هي ، ويُسَدِّدَ جِناني ، ويُفْصِحَ لِساني ، ويَعْصِمَني فيما اقتحمُه من المقال ، ويوفِقني لصدق اللهجنةِ في كل حال ، ويعِينني في إبرازما يختلج في صدرى ، ويُعالجه فكرى ، إنه قريب مجيب .

ترجمہ:اور مجھ پراللہ تعالیٰ کی عظیم نعمتوں میں سے ایک بیہ ہے کہ اس نے مجھے اس فن میں سے پچھ حصہ یابڑا حصہ عطا فر مایا اور میرے لئے اس علم میں سے پچھ حصہ یابڑا حصہ گردانا ،اور میں ہمیشہ اپنی کوتا ہی کا اعتراف کرتا ہوں اوراقر ارکرتا ہوں اور اپنے نفس کو پاکنہیں گردانتا کیونکہ نفس برائیوں کا بہت زیادہ حکم دینے والا ہے۔ (باقی ترجمہ آگے آرہاہے)

#### لغات:

نِعَمَّ جَعَ ہے نعمة کی .....منه کی ضمیر کا مرجع علم اسرار الذین ہے ..... حظاً ور نصیباً کی تنوینیں تقلیل کے لئے بھی ہو عتی ہیں اور تعظیم کے لئے بھی ..... باء (ن) بَوْءً بالحق أو بالذنب: اقرار کرنا۔

### تشریخ:

اللہ تعالیٰ نے حضرت شاہ صاحب کون حکمت شرعیہ کا وافر حصہ عطافر مایا تھا جس پران کی بیہ کتاب شاہد عدل ہے مگراس کا اظہار بڑا بول تھااس لئے و مسا انسفاف المنع ہے استدراک کیا ہے کہ میں اپنی کو تا ہی اور بیچی مدانی کا ہمیشہ ہی اقر ارکر تار ہا ہوں یعنی مذکورہ بات فخر اور بڑائی کے طور پر میں نے نہیں کہی ، بلکہ ضرورت کی وجہ ہے کہنی پڑی ہے ، پھر فر مایا کہ ہاں اس معذرت خوا ہی میں بھی نفس کی شرارت ہو کتی ہے ، کیونکہ اس کا تو کام ہی برائیوں پراکسانا ہے۔

باقی ترجمہ:اور دریں اثنا کہ میں ایک روز عصر کی نماز کے بعداللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوکر بیٹھا تھا: یکا یک آنخضرت ﷺ کی روح (پُرفتوح) ظاہر ہوئی اوراس روح نے مجھے اوپر سے اس طرح کسی چیز سے ڈھا نگ لیاجیسے کوئی کپڑا مجھ پرڈالدیا گیا ہو۔اورای حالت میں میرے دل میں یہ بات ڈالی گئی کہ بیدوین کی خاص قسم کی توضیح وتشریک کی طرف اشارہ ہے۔ اور میں نے اس وقت اپنے سینہ میں ایک نورمحسوں کیا جو برابر ہرآن بڑھتا گیا (یعنی اس مکاشفہ کے بعد جوں جوں وقت گذرتا گیا وہ نوردل میں برابر بڑھتار ہا، ما نہمیں پڑا)

#### لغات:

غَشیت کافاعل ضمیرمؤنث ہے جو روح کی طرف راجع ہاورلفظ دوح مذکرومؤنث دونوں طرح مستعمل ہے ...... خُیّلَ الیہ : توہم ہونا کہ ایسا ہے .....الرُوع: ول کا سیاہ نقطہ اندرون قلب ..... انفسے السمکانُ : کشادہ ہونا۔ انفسے صدرُہ: کشادہ دل ہونا۔

باقی ترجمہ: پھر پچھ عرصہ بعد میرے پروردگار نے مجھے الہام فرمایا کہ اللہ تعالی جو باتیں قلم بالا کے ذریعہ میرے ذمہ کی خرصہ بعد میرے پروردگار نے محکے الہام کام کے لئے اٹھوں گا اور بید کہ ذمین اپنے پروردگار کے نور سے منور ہوجائے گی اور روشنیاں بوقت غروب بلیٹ جائیں گی ،اور بید کہ شریعت مصطفوی اس زمانہ میں چبک جائے گی اس طرح کہ وہ استدلال کے کامل لباس میں ظاہر ہوگی۔

#### لغات:

العَلِيُّ : بلند، اعلی، شریف جمع عَلِیُّوْن اور عِلْیَةٌ کہاجاتا ہے ہم عِلْیَةُ القوم : وہ قوم کے سردار اور اشراف ہیں سانتھ ض انتھاضًا : کھڑا ہونا، اٹھنا سسال جَلیُّ: واضح ، روش سسانسر ق إشراقًا : جِمَلنا، روش ہونا سسان عکس انعکاسًا: پلٹ جانا سسمغر بھاکی ضمیر شمس کی طرف عائد ہے سسبرز بروزًا: ظاہر ہونا۔

## تشريح:

دین اسلام کوز ماند کے نقاضوں کے مطابق پیش کیا جائے اس وقت شاہ صاحب قدس سرہ کو یہ بات الہام کی گئی کہ اب زمین اللہ کے نور سے روش ہونے والی ہے، وین کا بول بالا ہونے والا ہے۔ شریعت محمد بیعلی صاحبہا الصلوة والسلام نئی شان سے جلوہ گرہوگی، مسائل شرعید ولائل و برا بین کا کامل لباس پہن کر لوگوں کے سامنے آئیں گے اور جس طرح سورج کے غروب ہونے کے بعد روشن تیز ہوجاتی ہے اس طرح اس آخری دور میں بھی اسلام نئی شان سے ابھرے گا اور قلم تقدیر یہ بیات لکھ چکی ہے کہ بیکا م بہر صال شاہ صاحب قدس سرہ سے لیا جائے گا۔ اس الہام کی تعبیر یہ کتاب ججة اللہ البالغہ ہے۔ یہ بیات لکھ چکی ہے کہ بیکا م بہر صال شاہ صاحب قدس سرہ سے لیا جائے گا۔ اس الہام کی تعبیر یہ کتاب ججة اللہ البالغہ ہے۔ باقی ترجمہ: پھر میں نے حضرت حسن اور حضرت حسین رضی اللہ عنہما کوخواب میں دیکھا۔ اور بیاس زمانہ کا قصہ ہے بیل مکہ مکرمہ میں مقیم تھا۔ گویا ان دونوں حضرات نے مجھے کوئی قلم عطافر ما یا اور ان دونوں نے فر مایا: '' یہ ہمارے نا نا جان حضرت رسول خدا شائل تھا تھا ہے''

تنبید: حضرات حسنین رضی الله عنهما کے اسائے گرامی کے ساتھ لفظ'' امام'' کا استعمال حضرت شاہ صاحب رحمہ الله فی خطبات جمعہ کے خطبہ کا نید میں بھی فرمایا ہے جبکہ ان کی امامت کا عقیدہ شیعوں کا ہے اور بیعذر کہ شاید لغوی معنی میں استعمال کیا ہواس لئے درست نہیں کہ خلفائے راشدین کے ناموں کے ساتھ بیلفظ استعمال نہیں فرمایا جبکہ وہ زیادہ حقد ارتضے ۔ اس طرح بہت مصنفین کے قلم سے ان بزرگوں کے نام کے ساتھ'' علیہ السلام'' نکل جاتا ہے جو اہل السند کے نزدیک سی طرح بھی درست نہیں کیونکہ بارہ اماموں کی نبوت اور عصمت کا عقیدہ شیعوں کا ہے۔

ریاض سے غیرمقلدین کے اہتمام سے بخاری شریف کا جونسخہ دارالسلام نے طبع کیا ہے اس میں ص ۷۱۳ پر باب میں حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے نام کے ساتھ علیہا السلام لکھ دیا ہے جوقطعاً خطا ہے اور بخاری کے ہندی نسخہ میں بیہ اضافہ نہیں ہے۔

ای طرح ابوداؤد شریف کا جونسخه شیخ محمی الدین عبدالحمید کی مراجعت اور صبط وتعلیق سے شائع ہوا ہے اس میں جلد ۴ صفح ۳ کتاب الطب کے دوسرے باب میں حدیث شریف میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے نام کے ساتھ علیہ السلام طبع ہوا ہے جبکہ ابوداؤد کے ہندی نسخہ میں بیافظ نہیں۔

غرض اس قتم کی چیزیں یا تو الحاقی ہوتی ہیں یاشیعی اثر ات کا نتیجہ ہوتی ہیں، یا غایت محبت میں بے خبری میں ایسی باتیں قلم سے نکل جاتی ہیں،اس لئے اس معاملہ میں احتیاط ضروری ہے۔

باقی ترجمہ: اور میں عرصۂ دراز ہے سوچتا تھا کہ اس فن میں کوئی ایسارسالہ کھوں جومبتدیوں کے لئے راہ نما، اور کاملین کے لئے یا دواشت ہو جس سے شہری اور دیہاتی کیساں طور پڑستفید ہوں اور اہل مجالس ومحافل اس کو دست بہ دست لیس پھر مجھے یہ چیز روکتی تھی کہ میں اپنے پاس اور اپنے قریب نہیں پاتا تھا، اور اپنے چیچے اور اپنے سامنے نہیں و کھتا تھا ایسے انصاف پہند ثقة علاء کو جن کی طرف میں الجھے ہوئے مسائل میں رجوع کروں اور قرون مقبولہ کے لوگوں کو علوم نقلیہ میں جس نتم کی دسترس حاصل تھی اس کی اپنے اندر کمی بھی مجھے بازر کھتی تھی اور بیہ باتیں بھی مجھے بہت زیادہ ہے ہمت کرتی تھیں کہ میں جہالت ،عصبیت ،اتباع ہوی اور ہرمخص کے اپنی گمی رائے پر اِترانے کے زمانہ میں پیدا ہوا ہوں اور یہ کہ جمعصری باہمی نفرت کی جڑے اور یہ کہ جوتصنیف کرتاہے وہ نشانہ بنایا جاتا ہے۔

#### لغات:

تبصرة: آئھيس ھو كے والا ، راہ نما .... مبتدى كم سواد ہے استعداد ..... تذكرة يا دواشت ، نوث بك ..... مبتهى :

كامل ، ماہر فن ..... فيه كي خمير رسالة كي طرف لوشي ہے بتا ويل كتاب ..... الباد كے آخر ہے يا محذوف ہے البادى :

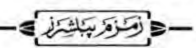
ديباتي ..... الباد كے آخر ہے بھي يا محذوف ہے البادى : انجمن ..... تعاور يتعاور القوم الشي : دست بدست لينا ..... عاقة : روكنا ، بازر كھنا ..... باع : باه ، دونوں ہاتھوں كو پھيلائے كي مقدار ۔

عاقة : روكنا ، بازر كھنا ..... بُبطة (ن) كُلِيطًا عن الأهو : روكنا ، بازر كھنا ..... باع : باه ، دونوں ہاتھوں كو پھيلائے كي مقدار ۔

باقى ترجمہ: پس دريں اثنا كہ بين انهى عالات بين تھا ، ايك قدم برحاتا تھا تو دوسرا چھے بنا تا تھا، اورا يک چكرلگاتا تھا تو پھر الله پاكوں لورا يك چكرلگاتا تھا تو پھر الله پاكوں لورا ہي تھي ہما المرتب بھائي اور تعلق دوست جمد نے جوعاشق كے نام ہم شہور بين ، بميشدوه آفات نا گہانى ہے محفوظ رہيں ، اس علم كے مرتبا ورفضائل كو بھائي ليا اوروه بيالہام كي تعليم كو بھائي ليا اوروه بيالہام كي تعلق كو بھائي ليا توں اورا ہم پہلوؤں كا تتبع كرنے ہى ہے بايہ تعلى كو بھائي كو بھائي الموال كو بھائي ہم كے مرتباد ورفضائل كو بھائي كو بھائي ليا توں اورا ہم پہلوؤں كا تتبع كرنے ہى ہے بايہ بيا اس فن مسائی كو بھائي كو بول بھائي كو بھ

#### لغات:

خلان جمع حليل: خالص دوست ..... طارق: رات بين آنے والا ، جمع طُرُّاق مرادرات بين آنے والا دَمُن ..... غاسق رات جبکہ تاريكي برُ ه جائے ..... دفيانق مفرود قيقة فذكر دقيق: مشكل معامله ..... جلائل مفرو جليلة فذكر جليل : برُّا معامله ..... كابد الأمر : مشقتين برداشت كرنا ..... الله تَبَا الأمو : درست كرنا ..... لبَّى تلبية : جواب دينا لبيك كهنا ..... تبوسًم الشيِّ : فراست معلوم كرنا ، به انام علامت طلب كرنا ..... تبوسًم الشيِّ : فراست معلوم كرنا ، به انام علامت طلب كرنا ..... تفحص عنه : كھودكر يدكرنا ..... نافعة : كارآ مدانات ...



### تشريخ:

یہ جوفر مایا کہ شکوک وشبہات سے نگر لے کر ہی اوراختلاف و تناقضات کی ختیاں جھیل کر ہی اس علم تک رسائی ممکن ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ حکمت شرعیہ کی گہرائیوں میں و ہی شخص پہنچتا ہے جوشکوک وشبہات کی ولدل سے گذر تا ہے یعنی جے طرح طرح کے اشکالات پیش آتے ہیں اور جسے نصوص میں تعارض و تناقض نظر آتا ہے و ہی منزل مقصود تک پہنچتا ہے بشرطیکہ فہم سلیم ہوا ورحکمت شرعیہ کو سمجھنے کی صلاحیت اور استعدا در کھتا ہوا وراسے کوئی صحیح راہ نما بھی مل جائے ، ورنہ وہ دلدل ہی میں پھنس کررہ جائے گا۔

AL

باقی ترجمہ: پس جب میرے بھائی نے بیصورت حال دیکھی تو مجھے اصرار کیا اور مجھے نچوڑ لیا، اور میرا گریبان پکڑ

کر کھینچا اور مجھے تھا م لیا اور جب بھی میں معذرت کرتا تو وہ مجھے لگام دینے کی حدیث یا دولا تا ۔ پس اس نے مجھے دلیل سے
پوری طرح خاموش کردیا، یہا ننگ کہ میرے لئے تمام راہیں مسدود ہو گئیں ۔ اور میرے تمام بہانے پرنالے بہالے گئے۔
اور میں نے یقین کرلیا کہ وہ بڑی آفتوں میں سے ایک آفت ہے (لیمنی آئی بھاری آفت!) اور یہ کہ وہ مجھے پہلے جوالہام کیا
گیا تھا اس کی شکلوں میں سے ایک شکل ہے اور یہ کہ تقدیر الہی میں میرے گئے یہ چیز مقدر ہوچکی ہے اور یہ کہ وہ ایک ایک
بات ہے جس نے ہر چہار جانب سے مجھے گھیرلیا ہے۔

#### لغات:

دَذَاهُ يَوْذُهُ وُزُهُ الْهِ الله على الله و الله على حاصل كرسكتا موكر لينا اى اصاب منه خيرا مًا كان (لبان) ..... لَبّبَ فلانا:

گریبان پکڑ كر كھنچنا ..... اف حصه: دليل ديكر خاموش كردينا ..... اعبى السماشى: چلنے والے كاتھكنا ..... مذاهب جمح مذهب كى جمعنى برناله ..... معاذيو جمع مِعْدَاد كى جمعنى عذر ، بہانه ..... ممناعب جمع مَنْعب كى جمعنى پرناله ... باقى ترجمه: پس ميں الله تعالى كى جانب متوجه موااور ميں نے الله تعالى سے خيرطلب كى (استخاره كيا) اور ميں نے الله تعالى كى طرف رغبت كى اور ان سے مد دطلب كى ۔ اور ميں طاقت وقوت سے پورى طرح نكل گيا۔ اور نہلانے والے كے ہاتھ ميں الأش كى طرح موگيا، الش كى غيرا ختيارى حركات ميں ، اور ميں نے وہ كام شروع كياجس كى اس (بھائى) نے مجھے دعوت دى ، اور جس كى طرف مير ك اور ميں وہ بيں مجھ پر واضح كرد ہے اور مير ہوالى كہ دہ ميرے دل كولهو ولعب سے پھيروے اور اشياء كى حقيقتيں جيسى وہ بيں مجھ پر واضح كرد ہے اور مير ہوالى ميں تي بات كہنى اس بي بي بات كہنى كو گويا كرے اور جس كام كوميں شروع كرر ہا ہوں اس ميں مجھے لغوشوں سے بچائے ۔ اور مجھے ہر حال ميں بي بات كہنى كو قبي عطافر مائے اور المجھے ہر حال ميں بي بي بات كينى على الموج چاره تو فيق عطافر مائے اور ابنا قوں كو ظاہر كرنے ميں ميرى مددفر مائے جومير سے بيائے ۔ اور جمعی ميں اور جن كى مير اسوچ چاره التي ميں اور جن كى مير اسوچ چاره على دين على ميرا مورد عائيں قبول فرمائے والے بيں ۔

لغت: عالجهُ معالجةُ: تدبيركرنا، جاره سازي كرنا،علاج معالجه كرنا ـ

# تشريحات:

(۱) لاش کی غیراختیاری حرکات میں یعنی جس طرح نہلانے والے جاہتے ہیں لاش کوالٹتے بلٹتے ہیں لاش کا اپنا کوئی اختیار نہیں ہوتاای طرح میں دست قدرت کے سامنے بے بس ہوکررہ گیا کہ وہ جو جاہیں مجھ سے کام لیں۔ کوئی اختیار نہیں ہوتا اس کے بعد میں دست قدرت کے سامنے ہے بس ہوکررہ گیا کہ وہ جو جاہیں مجھ سے کام لیں۔

(۲) لہوولعب سے پھیرد ہے بیعنی اوقات ضائع کرنے سے میری حفاظت فرمائے کیونکہ انسان زندگی کا بہت بڑا حصہ بے خبری میں ضائع کردیتا ہے جس شخص نے وقت کی قدر پہچان لی وہ ضرورکوئی اہم کارنامہ انجام دے گا اور جس کی زندگی کی گھڑیاں یونہی بر باوہوتی رہیں وہ عمرنوح یا کربھی کچھٹیں کرسکتا۔

(۳) کے ماھی (جیسی کہ وہ ہیں) یعنی انسان بہت میں مرتبہ چیزوں کی حقیقیں صحیح طور پرنہیں سمجھتا، وہ غلط نہی کا شکار رہتا ہے، ایک چیز ہوتی کچھ ہے اور وہ اس کو سمجھتا کچھ ہے۔ قَالَ: إِنَّهُ صَوْحٌ مُّمَوَّدٌ مِنْ قَوَّادِیْو (النمل) والے واقعہ میں حضرت سلیمان علیہ السلام نے ملکہ سباء کواسی حقیقت سے آشنا کیا تھا چنانچہ وہ فور آمظا ہر پرستی سے وست بردار ہوکر اللہ رب العالمین پر ایمان لے آئی اور اپنی سابقہ غفلت والی زندگی پر پشیمان ہوئی ۔غرض حقائق کا واشگاف ہونا بہت مراعلم ہے۔

(۷) گویا کرے یعنی طافت گفتار دے، میں جو بات سمجھانا جا ہوں اس کو کنشین طریقہ پرسمجھا سکوں۔

(۵) میرے سیند میں کھنگتی ہیں یعنی جومیرے خدا دا دعلوم ہیں۔

(۱) جن کی میراسوچ چارہ سازی کرتا ہے بعنی جو ہاتیں میں نےغور وفکر سے مجھی ہیں۔

 $\Rightarrow$ 

### كتاب كاانداز

آگے شاہ صاحب قدس سرہ خاکساری سے فرماتے ہیں کہ میں زور بیان سے محروم ہوں، مقابلہ کے میدان میں سباق غایات ہونے کی مجھ سے امید نہ رکھنی چاہئے۔میرے پاس مواد بھی پچھنیں۔اورحوالوں کی بھر مار بھی میرے بس کی بات نہیں کیونکہ آپ کا دل تصوف کے مشاغل میں اس درجہ منہک تھا کہ کتابوں کی بہت زیادہ ورق گردانی کرنے کی آپ کوفرصت نتھی۔

- ﴿ اَلْ مَنْ اللَّهُ مُلْكِ اللَّهِ مُلْكِ كَا -

شاہ صاحب سے امید نہ رکھیں۔

شاہ صاحب کی کتاب میں جو پچھ ہے وہ ان کا اپنا ذاتی سرمایہ ہے۔انھوں نے اپنے ہی علوم کو اکٹھا کر کے قار کین کے سامنے پیش کیا ہے۔ نیز وہ علوم نہ مطالعہ کے سرمون منت ہیں نہا کا برسے سنے ہوئے ہیں، بلکہ وہ آپ کے وار داتِ قلبی ہیں۔اللہ تعالیٰ نے جو پچھ آپ پر کھولا ہے اور آپ کے نصیب میں رکھا ہے اس کو امت کی خدمت میں پیش کیا ہے۔ اور آخر میں قار ئین کرام سے معذرت کی ہے کہ میں تو اپنے رو کھے سو کھے کو غنیمت سبجھنے والا ہوں اگر آپ بھی اس کی سرخوان پر قوان کے خواہاں ہیں اور کو کی بڑھیا کتاب کے متلاثی ہیں تو آپ خود مختار ہیں جو جا ہیں سوکریں۔

### [منهج الكتاب]

وقد من إليه أنى سِكَيْتُ نادى البيان، ضَالِعُ حَلَبَة الرِّهان، وأنى متعرِّق مِرماة، وذو بضاعةٍ مُزْجاة، وأنه لايتأتى منى الإمعانُ فى تصفُّح الأوراق، لشُغل قلبى بما ليس له فَواق، ولايتيسر لى التناهى فى حفظ المسموعات، لأ تشدَّق بها عند كل جاءٍ وآتٍ، وإنما أنا المتفرِّدُ بنفسه، الدى هُوَ ابنُ وقته، وتلميذُ بَحْته، وأسير وارده، ومغتنم بارده، فمن سرَّه أن يقنع بهذا فليقنع، ومن أحب غير ذلك فأمره بيده، ماشآء فَلْيَضْنع!

تر جمہ: کتاب کا انداز: اور میں نے ان کو (محم عاشق پھلتی صاحب کو) پہلے یہ بات بتادی کہ میں محفل بیان کا خاموش اوری (گونگا) ہوں۔ رئیس کے گھوڑ وں میں لنگڑ اگھوڑ اہوں اوریہ کہ میں کھر پر سے گوشت کھر چ کر کھانے والا ہوں اور ددی پونجی والا ہوں اوریہ کہ میر رے لئے کتابوں کی بہت زیادہ ورق گردانی کرنا آسان نہیں کیونکہ میرادل ایک ایسے امر میں مشغول ہے جس سے مجھے ذرا فرصت نہیں اور میر ے لئے اساتذہ سے نی ہوئی باتوں کو یا در کھنے میں آخری حد تک جانا بھی آسان نہیں تاکہ میں اس کے ذرایعہ ہر آنے جانے والے کے سامنے بڑھ بڑھ کر باتیں کردں۔ اور میں تو اپنی ذات کے ساتھ تنہا ہونے والا ہوں ، اپنی ہی قبر کی مٹی کو جمع کرنے والا ہوں۔ میں تو اپنے وقت کا بندہ اور اپنی نصیب کا شاگر دہوں اور اپنی واردات کا پابند اور اپنی شخش کی روٹی کو فینمت سمجھنے والا ہوں۔ پس جو شخص خوش ہو کہ میری اس ناقص پونجی پر قناعت کر سے تو اردات کا پابند اور اپنی شخشری روٹی اس کا معاملہ اس کے ہاتھ میں ہے، پس وہ جو چا ہے سوکرے!

#### لغات:

قدَّم إليه :اس كَى طرف آ گے كيا ليعنى اس كو پہلے بتا ديا ..... سِتَحَيْت (اسم مبالغه) بہت جِپ رہنے والا ،خاموش آ دى ..... ضَالعٌ (صفت) ضلع (ف) ضَلْعًا الشيءُ : مُيرُ ها ہوجانا ..... اَلْحَلْبَهُ: گھوڑے جودوڑائے کے لئے جمع کے جائیں جمع حلب ات ، حکار ب سور اهنه دهانا علی الحیل ، هوڑے دوڑائے کے لئے شرط لگانا سسمتی واسم فاعل ) برگی پرسے دانتوں کے ذریعہ گوشت توج کر کھانے والا سسمیر ماڈ : کھر سسب بسطاعة : سرمایه ، پونی سسمن مُناخِر فی الطلب : وُهوند صفح میں بہت مُناخِر کا چیز ، ردی چیز ندکر مُوْجی السمن قالی الامر : آسان ہونا سسمان فی الطلب : وُهوند صفح میں بہت مبالغہ کرنا سسمن قب الشمن : دیرتک و کھنا سسفو اَق : اوندی کو دومر تبدوو ہے کے درمیان کا وقف ، بہت قابل وقف مبالغہ کرنا سسمان قبل کی پنجنا سسمند قابر کے نبا مرائح کے لئے باچیس کھولنا سست مُناخِم علی المرائح والا ، اکٹھا کرنے والا سسور مسن قبر کی مٹی سیاست نصیبہ ، فاری کلمہ ہے اس کے لئے فیضے لفظ حَظّ ہے سسم مُغتبع غنیمت جھنے والا ۔

نوٹ: دوبسضاعة منز جاۃ اصل میں یعنی مطبوعہ صدایتی بریلی میں اور کراچی کے مخطوطہ میں ہے مطبوعہ مصرمیں بیہ جملہ چھوٹ گیا ہے۔

# كتاب كي وجدتشميه

- ﴿ أُوْسُوْمُ لِيَكُوْرُ لِيَكُوْرُ الْحَالِمُ ﴾

﴿ اَوْ وَهُرَبِيكُ الشِّرُ الْهِ ﴾

الله پاک جواباً ارشاد فرماتے ہیں ﴿ کَـدَٰلِكَ کَـدُبَ الَّذِیْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ حَتَٰی ذَاقُوْ ا بَأْسَنَا ﴾ یعنی رسولوں کی تکذیب آج کوئی نئی بات نہیں گذشتہ کفار نے بھی اسی طرح تکذیب کی تھی مگران کا انجام کیا ہوا؟ عذاب خداوندی کا کوڑاان پر برسا اور وہ صفحہ مستی سے مٹاویئے گئے پس آج کے مکذبین گذشتہ لوگوں کے انجام سے سبق کیوں نہیں لیتے!

آگارشادہ ﴿فُلُ: هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوْهُ لَنَا؟ ﴾ یعنی اگرتمهارے پاس اپنی بات کی کوئی ٹھوس دلیل ہوتو پیش کروتا کہ دیکھا جائے کہ وہ کہاں تک مدعی ثابت کرتی ہے؟ مگر کہاں سے پیش کریں وہ تو محض خیالی باتوں پر چلتے ہیں اور بالکل اٹکل کے تیرچلاتے ہیں ﴿ اِنْ تَتَبِعُوْنَ إِلَّا الظَّنَّ، وَإِنْ أَنْتُمْ إِلَّا تَنْخُرُصُوْنَ ﴾

اس کے بعدارشاد ہے ﴿ فَلْ الْمُحَدِّةُ الْبَالِغَةُ ﴾ (آپ کہے کہ جت پوری بس اللہ کی ہے) یعنی مشرکین کے پاس تو کئی دلیل نہیں مگر اللہ تعالیٰ کے پاس نہایت قوی مضبوط اور ٹھوں دلیل ہے اس آیت میں جس بر ہان الہٰ کی طرف اشارہ ہے اس کی تفصیل ہے ہے کہ اگر چہ ہے بات صحیح ہے کہ کا تنات میں جو پچھ ہور ہا ہے وہ مشیت ایز دی ہے ہور ہا ہے مگر ساتھ ہی ہے ہوں افتحہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو دوسری مخلوقات سے زیادہ صلاحتیں دی ہیں۔ ان کو کامل عقل ، وافر فہم ، بینا آئکھیں اور شنوا کان دیئے ہیں۔ ان کو کامل عقل ، وافر فہم ، بینا آئکھیں اور شنوا کان دیئے ہیں۔ ان کو کامل عقل ، وافر فہم ، بینا آئکھیں اور شنوا کان دیئے ہیں۔ ان کو خیر وشر میں انتخاب کرنے کی قدرت بخش ہے اور ان کو ایک جزوی اور ذیلی اختیار دیا ہے وہ اپنی مرضی سے ایک وقت میں اس کو چھوڑ دیئے کا تہیہ بھی کرتے ہیں۔ انسان کو اللہ تعالیٰ نے این می طرح بالکل بے اختیار ، بے بس اور مجبور پیدائہیں کیا۔

غرض انسان کواسی جزوی اختیار کی بنیاد پرمکلف بنایا گیا ہے اوراسی بنیاد پراس کواعمال کابدلہ دیا جاتا ہے اوراس کی راہ نمائی کے لئے رسولوں کومبعوث فر مایا گیا ہے اوراس کوشریعت دی گئی ہے جس کے ذریعہ ایسے مفید کا موں کا اس کو حکم دیا گیا ہے جود نیا اور آخرت میں اس کے لئے مفید ہیں اورالیسی بری باتوں ہے اس کوروکا گیا ہے جودارین میں اس کے لئے ضرررساں ہیں۔امام رازی تفسیر کبیر (ص ۲۲ جس) میں تحریر فرماتے ہیں:

قال تعالى: ﴿قَالَ فَلَكُ الْحَجَةَ الْبَالْغَة ﴾ وذلك من وجهين: (الوجه الأول) أنه تعالى أعطاكم عقولاً كاملة، وأفهاماً وافية، وآذانا سامعة، وعيونا باصرة؛ وأقُدَرَكُمُ على الحير والشر، وأزال الأعذار والموانع بالكلية، فإن شئتم ذهبتم إلى عمل الخيرات، وإن شئتم إلى عمل المعاصى والممنكرات، وهذه القدرة والمُكُنّة معلومة الثبوت بالضرورة، وزوال الموانع والعوائق معلوم الثبوت أيضاً بالضرورة؛ وإذاكان الأمركذلك كان ادِّعاؤكم: أنكم عاجزون عن الإيمان والطاعة، الثبوت أيضاً بالطة، فثبت بما ذكرنا: أنه ليس لكم على الله حجة بالغة، بل لله الحجة البالغة عليكم وراكرالله تعالى على على على الله عجة يونكه وه بااختيار بين اس صورت مين سب انبان راه اوراگرالله تعالى على على الله على على على على على الله على على على الله على الله على الله الحجة البالغة عليكم والله الموانع والنان كواشرف كائنات بنايا الموانع والكائران كالمحمد والكائران كالمحمد والكائران كالمحمد والله المان كواشرف كائنات بنايا

جائے جس کے لئے امتحان کی گھائی سے گذر ناضروری تھا تا کہ اس کا استحقاق علی دؤس الأشهاد ثابت ہوجائے۔
غرض ارشادر بانی ﴿فَلِللّٰهِ الْمُحْجَةُ الْبَالِعَةُ ﴾ میں تکلیف کے راز ، مجازات کی حکمت اوراحکام شرعیہ کے منی برحکمت ومصالح ہونے کی طرف اشارہ ہے اور شاہ صاحب رحمہ اللّٰہ کی اس کتاب میں بھی اس قتم کے مضامین ہیں اس لئے اس کا نام مجمۃ اللّٰہ البالغد ( کامل بر ہان اللّٰہی ) رکھا گیا ہے۔ اور شرح کا نام بھی آیت سے ۱۳۵ ﴿فَانِ کَلَّهُ مُولَٰ فَقُل رَّہُ کُم فُولُ رَحْمَةً وَّاسِعَةٍ ﴾ سے ماخوذ ہے ( تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللّٰہ ۲۸:۳)

#### [وجه تسمية الكتاب]

ولما كانت وقعت الإشارة إلى سرالتكليف والمُجازاة، وأسرارِ الشرائع المنزُّلَةِ إلى الرحمة المُهْدَاة، بقوله تعالى: ﴿فَلِلْهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ ﴾ وهذه الرسالة شُعبة منها نابغة، وبدورٌ من أفقها بازغة، حَسُنَ أن تُسمَى ﴿ حجة الله البالغة ﴾ حسبى الله، ونِعْمَ الوكيل، ولاحول ولاقوة إلا بالله العلى العظيم.

ترجمہ؛ کتاب کی وجد تشمیہ: اور چونکہ ارشاد باری ﴿فَلِللّٰهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ ﴾ (پس ججت پوری الله تعالی ہی کی رہی)
میں اشارہ آیا ہے مکلّف بنانے کے رازی طرف، اور اعمال کے اجھے برے بدلہ کی حکمت کی طرف اور ہدیہ کی ہوئی مہر بانی
(یعنی ذات نبوی) کی طرف نازل کر دہ شریعت کے رموز کی طرف اور یہ کتاب اس سے پھوٹے والی ایک شہنی ہے اور اس کے افق سے طلوع ہونے والی ایک شہنی ہے اور اس کے افق سے طلوع ہونے والے جاند ہیں تو اس کتاب کا نام حبحة الملّٰه البالغة (کامل بر ہان الٰہی) رکھنا مناسب معلوم ہوا۔ الله تعالی میرے لئے کافی ہیں۔ اور وہ بہترین کارساز ہیں اور الله تعالی برتر و بالا کے سواکوئی طاقت وقوت نہیں ہے!

#### لغات:

بقوله تعالى متعلق ہے وقعت ہے ۔... شُعْبَةٌ بِهُنى جَعْ شُعَبٌ .... نابغة از نبغ (فضن) نَبْغًا ونبوغًا الشيُ؛ فكنا، ظام بهونا .... بازغة از برغت الشمسُ: طلوع بونا .... حسن ( ) حَسْنًا: خوبصورت بونا، اچھا بونا ... حجة الله البالغة مفعول ثانى ہے تُسمى كا .... البالغة اى البيئة الواضحة التى بلغتُ غاية المتانة والقوة على الإثبات (روح المعانى) يعنى صاف اور واضح دليل جونها يت درجة قوى اوراعلى درجه كى شبت مدى بو .... السرحمة السمهداة ہمراد دات نبوى ہے آپ حسب ارشاد بارى تعالى ﴿ وَمَا آرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لَلْعَالَمِيْنَ ﴾ رحمت كائنات بيں .... مُهداة (اسم مفعول) بديرى ہوئى چيز، آپ طِلاَقَاقِ مَا كَوْنَ اَتْ آپ كى دات آپ كى امت كے لئے ایک قيمتى بديہ ہو بلا استحقاق دیا گيا ہے پس امت كواس فعت كى قدر كرنى چاہے اور آپ كى تعظيم اور پيروى ميں ذراكوتا بى نبيس كرنى چاہئے۔







# [من قال: إن الأحكام الشرعية غَيْرُ مُتَضَمِّنةِ لِشَيْءٍ من المصالح، فقوله باطل]

قد يُظَنُّ أَنُ الأحكامَ الشرعية غيرٌ متضمنةٍ لِشيَّ من المصالح، وأنه ليس بين الأعمال وبين ما جَعل اللَّه جزاءً لها مناسِبَةً، وأن مَثَلَ التكليف بالشرائع كَمَثَلِ سَيِّدٍ أراد أن يختبر طاعةَ عبده، فأمره برفع حجر، أو لَمْسِ شجرة، ممالافائدةَ فيه غير الإختبار، فلما أطاع أو عصى جوزى بعمله؛ وهذا ظَنُّ فاسدٌ، تُكذَّبه السنةُ، وإجماعُ القرون المشهود لها بالخير.

### ومن عجز أن يعرِف:

[١] أن الأعمال مُغتَبَرَةٌ بالنيَّات والهيئاتِ النفسانية التي صدرتْ منها، كما قال النبيُّ صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنهَا الأعمال بالنيات﴾ وقال الله تعالى ﴿لَنْ يَنَالَ اللّه لُحُوْمُهَا وَلاَ دِمَآئُهَا وَلَكِنْ يَنَالُهُ التَّقُورِي مِنْكُمْ﴾

[٣] وأن الصلوة شُرعت لذكر الله ومناجاته، كما قال الله تعالى: ﴿ أَقِم الصَّلُوةَ لِذِكْرِى ﴾ ولتكون مُعِدَّةً لرؤية الله تعالى، ومشاهدته في الآخرة، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ سَتَرَوْنَ رَبَّكُم كُما الله عليه والله على الله عليه والله على الله عليه عليه والله على الله عليه على الله على الله على الله على الله على على الله على الله

[٣] وأن الزكوة شرعت دفعًا لرذيلة البخل، وكفاية لحاجة الفقراء، كما قال الله تعالى فى مانعى الزكوة: ﴿وَلاَيَهُ صَبَنَ اللَّذِينَ يَبْحَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهِ هُوَ خَيْرًا لَهُمْ بَلْ هُوَ مَانعى الزكوة: ﴿وَلاَيَهُ صَبَرًا لَهُمْ بَلْ هُوَ مَا قَالَ النبى صلى الله عليه وسلم: ﴿فَأَخْبِرُهُمْ أَن الله تعالى قد فرض عليهم صدقة، تؤخذ من أغنيائهم، فَتُرَدُّ على فقرائهم ﴾

[٤] وأن الصوم شُرع لِقَهْرِ النفس، كما قال الله تعالى: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُوْنَ؛ ﴾و كما قال النبيُّ صلى الله عليه وسلم ﴿فإن الصومَ لهُ وجَآءٌ ﴾

[٥] وأن الحج شُرع لتعظيم شعائر الله، كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُّضِعَ لِلنَّاسِ

لَلَّذِيْ ﴾ الآية؛ وقال: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ ﴾

[٦] وأن القصاصَ شُرع زَاجِرًا عن القتل، كماقال الله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيوْةٌ يَّا أُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ الألْبَابِ ﴾

[٧] وأن الحدودَ والكفاراتِ شُرعت زَوَاجِرَ عن المعاصى، كما قال الله تعالى: ﴿لِيَذُوْقَ وَبَالَ أَمْرِهِ﴾

[٨] وأن الجهادَ شُرع لإعلاء كلمة الله، وإزالة الفتنةِ، كما قال الله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوْهُمْ حَتَٰى لَاتَكُوْنَ فِتْنَةٌ وَيَكُوْنَ الدِّيْنُ كُلُّهُ للهِ﴾

[٩] وأن أحكامَ المعاملاتِ والمنا كحّاتِ شُرعت لإقامة العدل فيهم.

إلى غير ذلك، مما دلَّت الآياتُ والأحاديثُ عليه، ولَهِجَ به غَيْرُ واحدٍ من العلماء في كل قرن.

فإنه لم يَمَسَّهُ من العلم الاكما يَمَسُّ الإِبْرَةَ من الماء، حين تُغْمَسُ في البحر وتُخْرَجُ وهُو بأن يُنْكيٰ على نفسه أحقُّ من أن يُغْتَدَّ بقوله!

# بدخیال باطل ہے کہ احکام شرعیکہ توں مشمل نہیں

ترجمہ: بعض لوگ بیہ خیال کرتے ہیں کہ احکام شرعیہ قطعاً حکمتوں اُور کھوں میٹمٹل نہیں۔ اور اعمال اور ان کی اس جزاء کے درمیان جواللہ تعالی نے مقرر فر مائی ہے گوئی مناسبت نہیں۔ اور اللہ تعالی نے انسان کوجوا حکام شرعیہ کا مکلف بنایا ہے اس کی مثال ایسی ہے جیسے کسی آقانے اپنے غلام کی فر مال برداری کا امتحان کرنے کے لئے اس کوکسی پھر کے اٹھانے کا حکم دیا ہوجس میں امتحان کے علاوہ کوئی فائدہ نہ ہو۔ پھر جب غلام نے فر مال برداری یا نافر مانی کی تو اس کواس کے مطابق بدلہ دیا ہے۔ کے مطابق بدلہ دیا ہے۔ کے مطابق بدلہ دیا ہے۔ کے تعالی مرامر فاسد ہے، احادیث نبویہ اور قرون مشہود لہا بالخیر کا اجماع اس خیال کی تردید کرتا ہے۔

بھلا جو خص بیرتک نه مجھ سکتا ہو کہ:

(۱) اعمال نیتوں اور کیفیات قلبیہ کے ساتھ موازنہ کئے ہوئے ہیں، جن ہے وہ اعمال صادر ہوتے ہیں، جیسا کہ ارشاد نبوی ہے: ''اعمال کا دارو مدار نیتوں پر ہے' (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ا) اور ارشاد باری تعالی ہے: ''اللہ کو قربانیوں کا گوشت ہر گرنہیں پہنچتا، ندان کا خون پہنچتا ہے بلکہ ان کے پاس تہماری پر ہیزگاری پہنچتی ہے' (سورۃ الجج ۳۷)

(۲) اور نماز اللہ تعالی کی یاد کے لئے اور ان کے ساتھ سرگوشی کے لئے مشروع کی گئی ہے، جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے: میری یاد کے لئے نماز قائم کی جیجے'' (سورۃ ط۶۱) نیز نماز اس لئے مشروع کی گئی ہے کہ آخرت میں دیدار خداوندی اور

مشاہدہُ حق کی آ دمی میں استعداد پیدا ہو، جیسا کہ ارشاد نبوی ہے:''تم عنقریب اپنے پروردگارکوای طرح دیکھو گے جس طرح جاند کود کھے رہے ہو کہ اس کے دیکھنے میں دھکا مکی نہیں کرتے ، پس اگرتمہارے بس میں یہ بات ہو کہ طلوع آفتاب سے پہلے اورغروب آفتاب سے پہلے والی نمازوں میں مغلوب نہ ہوجاؤ، تواپیا کرؤ' (متفق علیہ مشکوۃ شریف حدیث ۵۶۵۵ باب رؤیۃ اللہ تعالیٰ)

(۳) اورزکوۃ رذیلہ کِمُل کے ازالہ کے لئے اورغرباء کی حاجت روائی کے لئے مشروع کی گئی ہے، جیسا کہ زکوۃ نہ دینے والوں کے حق میں ارشاد باری تعالی ہے کہ ''ہرگز خیال نہ کریں وہ لوگ جوالیی چیز میں بخیلی کرتے ہیں جواللہ تعالیٰ نے ان کواینے فضل ہے وی ہے کہ یہ بات بچھان کے لئے اچھی ہوگی، بلکہ یہ بات ان کے لئے بہت ہی ہری عالیٰ نے ان کواینے فضل ہے وی ہے کہ یہ بات بچھان کے لئے اچھی ہوگی، بلکہ یہ بات ان کے لئے بہت ہی ہری ہے، وہ لوگ قیامت میں اس کا طوق پہنائے جا کیں گے جس میں انھوں نے بخل کیا ہے' (آل عمران ۱۸۰) اور جیسا کہ ارشاد نبوی ہے کہ:" پھرآپ (یعنی حضرت معاذر ضی اللہ عنہ) لوگوں کو بتا کیں کہ اللہ تعالیٰ نے ان پرز کوۃ فرض کی ہے جو مالداروں ہے وصول کی جائے گی اورغرباء پرخرج کی جائے گی' (مسلم شریف مصری ص۲۰۰۰ج امشکوۃ ۱۵۷۲)

(۴) اورروزہ نفس کومغلوب کرنے کے لئے مشروع کیا گیا ہے، جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:'' تا کہتم پر ہیز گار بنؤ'(البقرہ۱۸۳)اورجیسا کہ ارشاد نبوی ہے کہ:''روزہ جوان آ دمی کے لئے آختگی (خصّی ہونا) ہے''(مشکوۃ۳۰۸۰)

- (۵) اور جج شعائز خداوندی کی تعظیم کے لئے مشروع کیا گیا ہے، جیسا کدارشاد ہاری تعالی ہے کہ:''یقیناً وہ گھر جو سب سے پہلےلوگوں کے واسطے مقرر کیا گیا ہے، البتہ وہ مکان ہے'' آخرآیت تک پڑھیے۔( آل عمران ۹۹)اورارشاد فرمایا کہ:'' بیشک صفااور مروہ منجملہ کیادگار ( دین ) خداوندی ہیں'' (البقرہ ۱۵۸)
- (۱) اور قصاص لوگوں کو تل ہے رو کئے کے لئے مشروع کیا گیا ہے، جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے کہ:'' اے فہیم لوگو! قصاص میں تمہاری جانوں کا بڑا بیجاؤہے' (البقرہ ۱۷۹)
- (2) اور حدود و کفارات لوگوں کو گنا ہوں ہے جھڑ کئے کے لئے مشروع کئے گئے ہیں، جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:'' تا کہ وہ اپنی حرکت کا وبال چکھے'' (المائدہ 90)
- (۸) اور جہاداللہ تعالیٰ کا بول بالا کرنے کے لئے اور فتنہ کا سد ّباب کرنے کے لئے مشروع کیا گیا ہے، جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:'' اور تم اُن ( کفار عرب) ہے اس حد تک لڑو کہ ان میں فساد عقیدہ (شرک) نہ رہے اور دین (خالص)اللہ ہی کا ہوجائے'' (انفال ۳۹)
- (۹) اورمعاملات بعنی لین دین کے احکام اور شادی بیاہ کے مسائل لوگوں میں عدل وانصاف قائم کرنے کے لئے مشروع کئے گئے ہیں۔

اور دیگر بہت ہےامور ( یعنی مذکورہ بالا احکام کےعلاوہ اور بھی بہت سے احکام ہیں ) جن ( کے حکمتوں اور کمحتوں پر

مشمل ہونے) پر قرآنی آیات اوراحادیث نبویہ دلالت کرتی ہیں۔اور ہرزمانہ میں متعددعلماء کرام نے ان مصالح کو بیان کرنے میں دلچیسی لی ہے۔

پس (جو محض ایسی موٹی باتیں بھی نہیں سمجھ سکتا) اے علم نے بس اتنا ہی چھویا ہے جتنا سوئی کو پانی چھوتا ہے ، جب وہ سمندر میں ڈبوکر نکالی جاتی ہے اور ایسا محض اس بات کا زیادہ حقد ار ہے کہ اسکے علم کاماتم کیا جائے نہ کہ اس کی بات پر کان دھرا جائے۔

#### لغات:

تَصَمَّنَ الشَّيْ الشَّيْ الشَّيْ السَّمْ المونا النح مين عاتد محذوف ہے ای ماجعله الله اور لها کی شمیر الاعمال کی طرف لوثی ہے مناسبة اسم مؤخر ہے لیس کا است کد بَدُ جمونا بتانا ، جموث کی طرف نیست کرنا اسس مُعْتبر ق (اسم مفعول) موازنہ کیا ہوا اعتبر الشی بالشی ای استدل به علیه اسسه هیئات جمع هَیْنَهٔ کی جمعنی کیفیت ، اسسنه ای استدل به علیه الله قلبیة ، الهیئات النفسانیة عام ہے النبَّات کی کوئل تقوی کیفیات قلبیه میں سے ہاور نیت مختلف چیز ہے ۔ معمدة (اسم فاعل) از اُعَدَّه: تیار کرنا اسسانی کوئل آفوم ای اِنصَمَّ بعضهم الی بعض لیعنی جمیر کرنا ، معمدة (اسم فاعل) از اُعَدَّه: تیار کرنا اسسانی اور غلب علیه (محروف) جیتنا اور غلب علیه (مجبول) بارنا اسسن جره عن کذا: روکنا ، ڈائنا ، چلا کر درکارنا اسسانی الشی : شیفتہ ہونا ، دلدادہ ہونا ۔ درکارنا اسسانی الشی : شیفتہ ہونا ، دلدادہ ہونا ۔ مسل کی طرف النفات نہیں کیا جاتا ہے ہذا شیء لایُعتد به نیالی چیز ہے جس کا شار نہیں کیا جاتا ہے ہذا شیء لایُعتد به نیالی کی طرف النفات نہیں کیا جاتا۔

### تشريخ:

ندکورہ متن کا مدعی واضح ہے، کسی تشریح کی حاجت نہیں۔ اس لئے ذیل میں چند متفرق باتیں ذکر کی جاتی ہیں۔

(۱) اعمال خواہ نیک ہوں یا بد، ان کی جو جزامقرر کی گئی ہے وہ اُلُل ئپ مقرر نہیں کی گئی بلکہ گہری حکمتوں پر ہمنی ہے،
جس کی تفصیل کتاب میں جا بجا آپ کو ملے گی لہذا بی خیال مہمل ہے کہ اعمال اور ان کے بدلہ کے درمیان کوئی مناسبت نہیں۔

(۲) عمل کا مدار نیت پر ہے یعنی جیسی نیت و بیا عمل، نیت نیک تو عمل نیک، نیت بدتو عمل بد، نیت دینی تو عمل و بنی اور
نیت دنیوی تو عمل بھی دنیوی سے پھر نیک عمل میں جس درجہ اخلاص ہوگا عمل اس کے بقد رقیمتی ہوگا۔ یہ بات حدیث شریف نیت دنیوی تو عمل بھی دنیوی ہے فرمایا: ﴿ إِنَّ ہِ اللّٰ کَ اللّٰ مِ اللّٰ کَ اللّٰ مِ اللّٰ کَ اللّٰ کِ اللّٰ کُ کُ اللّٰ کُور کُون کُور کی ضرورت ہے اس لئے وہ وطن ترک کرتا ہے کہ اسلام ابھی ابتدائی مراحل سے گذر رہا ہے ابھی اس کو مسلمانوں کی مدد کی ضرورت ہے اس لئے وہ وطن ترک کرتا ہے کہ اسلام ابھی ابتدائی مراحل سے گذر رہا ہے ابھی اس کو مسلمانوں کی مدد کی ضرورت ہے اس لئے وہ وطن ترک

کرے مدینہ کی طرف جمرت کرتا ہے تا کہ اسلام کا تعاون کرے۔ دوسرااس کئے جمرت کرتا ہے کہ مدینہ میں آبادی کے بریضنے سے کاروبارکا اچھام وقعد نکل آیا ہے اور تیسرا کسی خاتون سے نکاح کرنے کے لئے مدینہ منورہ جمرت کرکے آیا ہے۔ دیکھئے متنوں نے ایک ہی مل کیا ہے مگرص نے اول شخص کی جمرت دین مگل ہے باقی دو کی جمرت محص دینوی مل ہے۔ خرض میہ صدیث اعمال صالحہ یا اعمال مباحہ کے بارے میں ہمیں کے بارے میں نہیں گونکہ زناچوری وغیرہ معاصی ہمیشہ معاصی ہی رہتے ہیں، گووہ اچھی نیت سے کئے جا کیں۔ اچھی نیت سے وہ نیک عمل نہیں بغتے۔ معاصی ہمیشہ معاصی ہی رہتے ہیں، گووہ اچھی نیت سے کئے جا کیں۔ اچھی نیت سے وہ نیک عمل نہیں بغتے۔ اور قربانیاں ظاہری اعمال ہیں اور آیت کر ہماس پر دلالت کرتی ہے کہ سب لوگوں کی قربانیاں بنیاں بنا ہری اعمال ہیں اور آیت کر ہماس پر دلالت کرتی ہے کہ سب کے تفاوت سے قربانیوں کے درجات متفاوت ہوتے ہیں۔ بہی اعمال کا بیات نفسانیہ کے ساتھ موازنہ کرتا ہے۔ کے تفاوت سے قربانیوں کے درجات متفاوت ہوتے ہیں۔ بہی اعمال کا بیات نفسانیہ کے ساتھ موازنہ کرتا ہے۔ گائی اصلاح آئی تفلی عنی الفاخشاء و الکُمنگور، وَلَدِ کُو اللّٰهِ اَکْبَرُ ﴾ (نماز کی پابندی کی جیتے ، ارشاد ہے۔ گائی اور ناجائز کا موں سے روگی ہے ، اور اللّٰہ کی اور کھوٹا فائدہ ہے۔ اور اللّٰہ کی اس کی اور چھوٹا فائدہ ہے۔ کہ دوہ فشاء داور منکر سے روگی ہے۔ دوہ اللّٰہ بات ہے کہ کوئی نماز کی ہیں جن انجار بیٹا باپ کی تصیحت نہیں سنتا، اور نماز کا سب سے برا فائدہ سیہ ہے کہ دوہ اللّٰہ کا در لیعہ ہے۔ اگر کا مفضل منہ خاص یا عام محذوف ہے ای انجسر میں الفائدہ اللّٰہ و من کل شنی آئی من الفوائد الاحو آیصا۔

(۵) حدیث سنسرون ربکم النع میں رویت باری تعالی کی خبردیتے ہوئے دونمازوں کے اہتمام کاامرفر مایا ہے۔
اس خاص موقعہ پراس عمل کی تا کید کرنا صاف دلالت کرتا ہے کہ نماز کارویت باری میں خاص دخل ہے اوروہ یہ ہے کہ
نماز انسان میں دیدار خداوندی کی صلاحیت پیدا کرتی ہے اور فجر اور عصر کی شخصیص اس لئے فرمائی گئی ہے کہ فجر غفلت کا
وقت ہے اور عصر مشاغل کا پس جو محض ان دونمازوں کا اہتمام کرے گاوہ باقی تین نمازوں کا ضرور اہتمام کرے گا۔غرض
یا نچوں نمازیں آدمی میں دیدار خداوندی کی قابلیت پیدا کرتی ہے۔

(۱) بىل ھىو شولھم سے بخل كار ذيله (برى صفت ) ہونا ثابت ہوتا ہےاور مىابىخەلوا بەسے مستفاد ہوا كه زكوة رذيله پخل كاعلاج ہے۔

(2) لمعلکہ متقون اس پردلالت کرتا ہے کہ روزہ آ دمی میں گنا ہوں سے ٹکر لینے کی قوت پیدا کرتا ہے کیونکہ پر ہیز گاری کا حاصل یہی ہے کہ آ دمی کے ہاتھ میں نفس کی لگام رہے۔

(۸) شعبائر الله میں مجاز بالحذف ہے ای شعبائر دین الله (دین کی امتیازی نشانیاں) یعنی وہ تمام چیزیں جن کو دیکھتے ہی لوگ مجھ جاتے ہیں کہ بید چیزیں دین اسلام سے تعلق رکھنے والی ہیں جیسے متجدیں ،اذان ،قرآن ،کعبہ،رسول الله دیکھتے ہی لوگ مجھ جاتے ہیں کہ بید چیزیں دین اسلام سے تعلق رکھنے والی ہیں جیسے متجدیں ،اذان ،قرآن ،کعبہ،رسول الله دیکھتے ہیں۔

﴿ وَمَسْمَوْمَ مِنْهَ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى

صَلِلْتِهَا لِيَمْ وَغِيرِه (شعائر الله كابيان رحمة الله اجه ٤ مين ٢٠)

(۹) قصاص میں جانوں کا بچاؤہ کے یونکہ جب قاتل قصاصاً قتل کیا جائے گا تو مقتول کے ورثاء کا دل مختذا ہوگا اورآ گے ناحق قتل کا سلسلہ رک جائے گا۔ ورنه عرصہ دارز تک باہم قتل کا تبادلہ ہوتارہ گا اور سینکڑوں آ دمی لقمہ اُجل بن جا کیں گے۔
(۱۰) احکام معاملات کی مشروعیت عدل وانصاف کو بروئے کا رلانے کے لئے ہے۔ اس سلسلہ میں کوئی معین آیت یا حدیث نہیں ، متعدد نصوص سے بیہ بات اخذ کی گئی ہے اور ان سب کا یہاں حوالہ موجب طوالت تھا ، اس لئے بیہ ضمون مدل نہیں کیا گیا ، آگے کتاب میں بیا جائے آرہی ہیں۔

(۱۱) کَھِے به المح ہرزمانہ میں متعددعلمائے کرام کا احکام کے مصالح وجکم کو بیان کرنے میں دلچیسی لینااس بات کی واضح دلیل ہے کہا حکام شرعیہ کتوں پڑھتل ہیں۔



# [لم يزل النبيُّ صلى الله عليه وسلم، والصحابة، ومن بعدَهم يُعَلِّلُونَ الأحكام بالمصالح]

ثم إن النبيَّ صلى الله عليه وسلم بَيَّن أسرارَ تعيين الأوقات في بعض المواضع، كما: [١] قال في أربع قبل الظهر: ﴿إنها ساعةٌ تُفْتح فيها أبوابُ السمآء، فَأُحِبُ أَن يصعَدَ لي فيها

عملٌ صالحٌ ﴾

[٢] ورُوى عنه صلى الله عليه وسلم في صوم يوم عاشوراءَ: أن سببَ مشروعيته نجاةُ موسى وقومِه من فرعون في هذا اليوم؛ وأن سببَ مشروعيته فينا اتباعُ سنةِ موسى عليه السلام. وبَيَّنَ أسبابَ بعض الأحكام:

[١] فقال في المستَيْقِظ: ﴿ فإنه لايدرى أين باتتُ يدُهُ ﴾

[٧] وفي الإستِنْتَار: ﴿فإن الشيطانَ يَبيتُ على خَيْشُوْمه ﴾

[٣] وقال في النوم: ﴿ فإنه إذا اضْطَجَعُ اسْتَرْخَتُ مَفَاصِلُه ﴾

[٤] وقال في رمى الجمار: ﴿ إنه لإقامة ذكر اللَّه ﴾

[ه] وقال: ﴿ إنما جُعل الإستئذان من أجل البصر ﴾

[٦] وفي الهرة: ﴿ إنها ليست بنجس، إنما هي من الطوافين عليكم أو الطوَّافات ﴾ وبَيَّنَ في مواضعَ:

[١] أن الحكمةَ فيها دفعُ مفسدة، كالنهى عن الْغِيْلَةِ، إنما هو مخافةُ ضرر الولد.

- ﴿ أَوْسَوْرَهُ بِيَالْشِيَرُ ۗ ﴾-

[7] أو مخالفةُ فرقةٍ من الكفار، كقوله صلى الله عليه وسلم: ﴿فإنها تَطْلُعُ بين قُرْنَي الشيطان، وحينئذ يسجد لها الكفار﴾

[٣] أو سَدُّ بابِ التحريف، كقولِ عمررضي الله عنه لمن أراد أن يَّصِلَ النافلةَ بالفريضةِ: بهذا هلك مَنْ قبلكم: فقال النبيُّ صلى الله عليه وسلم: ﴿ أَصَابَ اللهُ بِكَ يَابِنِ الخطابِ﴾

[٤] أو وجودُ حرج، كقوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ أَوَ لِكُلِّكُمْ ثُوبان؟ ﴾ وكقوله تعالى: ﴿ عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُوْنَ أَنْفُسَكُمْ، فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ ﴾

وبَيَّنَ في بعض المواضع أسرار الترهيب والترغيب، ورَاجَعَهُ الصحابةُ في المواضع المشتبَهَةِ، فكشف شُبهَتَهُم، ورَدَّ الأمر إلى أصله:

[١] قال: ﴿ صلوةُ الرجل في جماعةٍ تَزِيْدُ على صلوته في بيته، وصلوته في سوقه، خمسا وعشرين درجةً؛ وذلك: أن أحدكم إذا توضأ، فأحسنَ الوضوءَ، ثم أتى المسجدَ، لايريدُ إلاً الصلوة ﴾ الحديثَ.

[٢] وقال: ﴿في بُضع أحدِكم صدقة ﴾ قالوا: يارسولَ الله ا أيأتي أحدُنا شهوتَه، ويكون له فيها أجرٌ؟ قال: ﴿ أَرَايِتُم لُو وَضَعَهَا في حرام، لكان عليه فيه وِزْرٌ؟ فكذلك إذاوضعها في حلال، كان له أجر﴾

[٣] وقال: ﴿إِذَا التقي المسلمانِ بِسَيْفَيْهِمَا، فالقاتلُ والمقتول كلاهُما في النار﴾ قالوا: هذا القاتلُ، فما بال المقتول؟ قال: ﴿إِنه كَان حريصًا على قتل صاحبه﴾

إلى غير ذلك من المواضع التي يَعْسُرُ إحصاؤها.

وبَيَّن ابن عباس رضى الله عنهما سِرَّ مشروعيةِ غسل الجمعةِ، وزيدُ بن ثابتٍ سببَ النهى عن بيع الثمار قبل أن يَبْدُوَ صلاحُها، وبَيَّنَ ابن عمر سِرَّ الاقتصار على استلام ركنين من أركان البيت.

ثم لم يزل التابعون، ثم من بعدِهم العلماءُ المجتهدون يعلِّلون الأحكام بالمصالح، ويُفهمون معانِيَهَا، ويُخَرِّجُوْنَ للحُكُم المنصوصِ منَاطًامناسِبا، لِدَفْعِ ضُرِّ، أو جلبِ نَفْعٍ، كما هو مبسوطٌ في كُتُبهم ومذاهبهم.

ثم أتى الْغَزَالِيُّ وَالْخَطَّابِي وابنُ عبدالسلام وأمثالُهم — شَكَرَ الله مساعيَهم — بِنُكَتٍ لطيفةٍ، وتحقيقاتٍ شريفةٍ.

### آنخضرت مِثَلَالْمُعَلِّمُ صحابہ کرام اور بعدے حضرات مصلحتیں بیان کرتے رہے ہیں ہمیشدا حکام کی سختیں بیان کرتے رہے ہیں

ترجمه: پھرا تخضرت سِلائِعاتِيام نے بعض مواقع ميں تعيين اوقات كے رموز بيان فرمائے ،مثلاً:

(۱) ظہر کے فرضوں سے پہلے چارسنتوں کے بارے میں ارشاد فرمایا کہ: ''یدوہ گھڑی ہے جس میں آسان کے درواز ہے کھولے جاتے ہیں۔ اس لئے مجھے یہ بات پسند ہے کہ اس گھڑی میں میراکوئی نیک مل او پر جائے ''(رواہ التر مذی مشکوۃ ۱۱۱۹) کھولے جاتے ہیں۔ اس لئے مجھے یہ بات پسند ہے کہ اس گھڑی میں میراکوئی نیک مل او پر جائے ''(رواہ التر مذی مشکوۃ عیت کی اور آنخضرت میں مروی ہے کہ اس کی مشروعیت کی وجہ یہ ہے کہ اس دن حضرت مولی علیہ السلام اور ان کی قوم کوفرعون سے نجات ملی تھی۔ اور ہمارے لئے اس کی مشروعیت کی وجہ سنت موسوی کی چیروی ہے۔ (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۰۱۷ باب صیام التطوع)

اورآ تخضرت مِلْالْتَهَادِيمُ نے بعض احکام کے اسباب بیان فرمائے (مثلاً)

- (۱) نیندے بیدارہونے والے کے بارے میں ارشادفر مایا کہ:'' وہنہیں جانتا کہ اس کے ہاتھ نے کہاں رات گذاری ہے''(متفق علیہ مشکوۃ ۹۱ ساب سنن الوضوء) یعنی نیند کی حالت میں اس کا ہاتھ کہاں کہاں پڑا یہ بات اسے معلوم نہیں لہٰذا تین بار ہاتھ دھوئے بغیر برتن میں نہ ڈالے۔
- (۲) اور (سوکراٹھنے کے بعدوضوکرتے وقت) ناک جھاڑنے کے بارے میں ارشادفر مایا کہ:'' بیشک شیطان اس کے نتھنول پرشب باشی کرتا ہے (متفق علیہ مشکوۃ ۳۹۳ بابسابق)
- (۳) اور نیند کے (ناقض وضوء ہونے کے ) ہارے میں ارشاد فرمایا کہ:'' جب آ دمی پہلو کے بل لیٹنا ہے تو اس کے جوڑ ڈھلے پڑجاتے ہیں' (رواہ التر مذی وابوداؤر مشکوۃ ۳۱۸ باب مایوجب الوضوء)
- (۳) اور(منیٰ میں جے کے موقعہ پر) رمی جمار کے بارے میں ارشاد فرمایا کہ:'' بیمل اللہ تعالیٰ کا ذکر ہر پاکرنے کے لئے ہے'' (رواہ التر مٰدی والداری مشکوۃ ۲۶۲۳ باب رمی الجمار)
- (۵) اورارشادفر مایا کہ:''کسی کے گھر میں داخل ہوتے وقت اجازت طلب کرنا نگاہ کی وجہ سے ہے(پس اجازت طنے سے پہلے گھر میں نہیں جھانکنا جائے)(متفق علیہ بخاری شریف حدیث ۱۲۳ کتاب الاستیدان باب المسلم شریف جاء ص۳۱ مصری کتاب الادب باب تحریب النظر فی بیت غیرہ)
- (۱) اور بلی کے (جھوٹے کے ) بارے میں ارشاد فرمایا کہ:''وہ نا پاک نہیں کیونکہ بلی ہروفت گھر میں آنے جانے والے لوگوں میں سے بیا جانوروں میں سے ہے''(رواہ مالک والتر مٰدی وابوداؤدوغیرہم مشکوۃ ح۳۸۲ باب المیاہ) اور متعدد مواقع میں آنخضرت مِثلاثِ مَائِیَا ہُمَا ہے۔ بیان فرمایا کہ:

- ﴿ الْحَالَةَ مِنْ الْشِيَالِيَ الْحَالِ ﴾

- (۱) اُن مواقع میں حکمت کسی خرابی کو دور کرنا ہے ، جیسے ایا م رَضاعت میں دودھ پلانے والی عورت ہے ہمبستری کی ممانعت بچے کوضرر پہنچنے کے اندیشہ سے ہے (رواہ ابوداؤدمشکوۃ حدیث نمبر ۳۱۹۲ باب المباشرۃ)
- (۲) یا فوق کمحت کا فروں کے کسی گروہ کی مخالفت ہے ، جیسے آپ مِنالِنْقِاقِیمٌ کا ارشاد ہے کہ:'' سورج شیطان کے دوسینگوں کے درمیان طلوع ہوتا ہے اوراس وفت کفارسورج کو سجدہ کرتے ہیں' اس لئے اس وفت نمازنہیں پڑھنی جا ہے ۔ (رواہ مسلم مشکوۃ حدیث نمبر۲۴ ابعاب أو قات النہی)

(٣) یا وہ ملحت تحریف فی الدین کا سدباب ہے، جیسے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا اس شخص سے کہنا جوفرض نماز کے بعد متصلاً نفل نماز پڑھنا جا ہتا تھا کہ: ''اسی وجہ ہے بچھلی امتیں ہلاک ہوئی ہیں!''پس آنخضرت مِلاَئْتِهَ اِللَّهِ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

(م) یا و مسلحت کی علی کا پایا جانا ہے، جیسے آخضرت میلی تواقیم کا ارشاد ہے کہ بہر کیا ہر حل کے پاس دو کپڑے ہوتے ہیں؟''(یعنی نہیں ہوتے ، پس ایک کپڑے میں بھی نماز درست ہے (متفق علیہ ورواہ مالک فی الموطاص ۴۰ اج ا) اورجیسے ارشاد ہاری تعالیٰ ہے کہ:''اللہ تعالیٰ کواس کی خبر تھی کہتم خیانت کر کے گناہ میں اپنے کو مبتلا کر رہے ہو، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے تم یر توجہ فر مائی اور تم سے درگذر کیا'' (البقرہ ۱۸۷)

اوربعض مواقع میں آنخضرت میلائیدَ کی خیب وتر ہیب کے اسرار بیان فرمائے ،اوراشکال کی جگہوں میں صحابۂ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین نے آپ میلائیدَ کی طرف رجوع کیا اور آپ نے ان کے اشکالات دور فرمائے اور معاملہ کواس کی اصل کی طرف لوٹایا یعنی میجے صورت حال سمجھائی (مثلاً):

- (۱) ارشادفر مایا که: ''آ دمی کی باجماعت نمازگھر کی نماز ہے اور دکان کی نماز ہے کچیس گنابڑھ جاتی ہے اوراس کی وجہ یہ ہے کہ جب کوئی شخص وضوء کرتا ہے کیس بہترین وضوکرتا ہے، پھر مسجد میں آتا ہے اور نماز کے علاوہ اس کی کوئی نیت نہیں ہوتی ۔ آخرتک حدیث پڑھئے (متفق علیہ مشکوۃ ۲۰۲۲ باب المساجد)
- (۲) اورارشادفرمایا که: ''بیوی سے مباشرت کرنے میں بھی ثواب ہے''صحابہ نے دریافت کیا: '' یارسول اللہ! ہم اپنی شہوت بجھائیں اوراس میں بھی اجروثواب؟!'' آپ نے ارشادفر مایا:''اگرحرام جگہ شہوت رانی کی جاتی تو گناہ ہوتایا نہیں؟ (ضرور ہوتا) پس اسی طرح جب حلال جگہ اسے صرف کیا تو ضرورثواب ملے گا'' (رواہ مسلم جے ص۹۲)

(٣) اورارشادفر مایا که: ''جب دومسلمان تلواریں لے کرباہم بھڑیں تو قاتل اور مقتول دونوں جہنمی ہیں' صحابہؓ نے عرض کیا کہ قاتل کا جہنمی ہونا تو واضح ہے ،مقتول کیوں جہنمی ہے؟ (وہ تو مظلوم ہے!) آپ نے ارشادفر مایا کہ:'' وہ بھی تو اپنے حریف کے تل کا حریف کے تاریخ میں تھا'' (متفق علیہ مشکوۃ ج۳۵۳۸ باب قتل اہل الرِّدَّة)

اور دیگر بہت ہے مواقع جن کا شار سخت د شوار ہے۔

- ﴿ اَوْ رَوْرَ بِيَاشِيَرُ لِهِ ﴾ -

اور حضرت ابن عباس رضی الله عنهما نے عسل جمعه کی مشروعیت کی مصلحت بیان کی (رواه ابوداؤدوجامع الاصول ج۸ص) اور حضرت زید بن ثابت رضی الله عنه نے بچلول کو کار آمد ہونے سے پہلے فروخت کرنے کی ممانعت کی وجہ بیان کی (رواه ابخاری وابوداؤد، جامع الاصول جاس ۱۳۹۲) اور حضرت ابن عمر رضی الله عنهما نے کعبہ شریف کے جیار کونوں میں سے صرف دوکو چھونے پراکتفا کرنے کا بھید واضح کیا (رواہ مسلم وابوداؤد، جامع الاصول ج۲۰س۱۲)

پھرتابعین کرام پھران کے بعد علمائے مجتہدین برابراحکام کی سلحتیں بیان کرتے رہے اوراحگام کے وجوہ ومعانی سمجھانے رہے اوراحگام کے وجوہ ومعانی سمجھانے رہے اور منصوص کم کے مناسب علت نکالیے رہے ہیں کسی ضرر کو ہٹانے کے لئے ، یاکسی منفعت کو حاصل کرنے کے لئے ، جیسا کہ بیسب باتیں ان کی کتابوں میں اوران کے مذاہب میں فصل موجود ہیں۔

پھرامام غزالی،امام خطابی اورعلامہ ابن عبدالسلام اوراُن جیسے حضرات نے دلچیپ نکات اور عمدہ تحقیقات پیش کیس۔ اللہ تعالیٰ ان کوان کی محنت کا بہترین صلہ عطافر مائیس (آمین)

#### لغات:

## تشريخ:

عبارت کا مدعی تو وہ ہے جس کا تذکرہ پیچھے سے چلا آ رہا ہے کہ احکام شرعیہ حکمتوں آورکھوں مشیمتل ہوتے ہیں اور بید خیال غیر واقعی ہے کہ احکام میں مصالح کی رعایت نہیں ۔عبارت واضح ہے کسی تشریح کی محتاج نہیں اس لئے ذیل میں چند متفرق فوائد ذکر کئے جاتے ہیں ۔



- (۱) تعیین اوقات کے رموزیعنی بیہ بات کہ فلاں وقت میں فلاں عمل کیوں تجویز کیا گیا ہے؟ اس میں کیا حکمت اور کیا راز ہے؟ مثلاً ظہرسے پہلے جارشنیں کیوں ہیں؟ اور اُسے آنحضور مِسَالِنْهَا اِللَّهِ اَللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ
- (۲) رمی جمار کاعمل اللہ کا ذکر بریا کرنے کے لئے ہے اس کا مشاہدہ موقعہ پر ہی کیا جاسکتا ہے۔ تین دن تک منی میں جمرات کے پاس ذکر الہی کا وہ زمزمہ بلند ہوتا ہے کہ بس دیکھنے ہی سے تعلق رکھتا ہے۔
- (۳) من الطوافين عليكم أو الطوافات كى روايت نسائى شريف (جاص ۵۵مصرى) ميں أو كے بجائے واو كے ساتھ ہاں سے مرادخدام، نوكر چاكراور ساتھ ہے اس لئے بيہ أو تنويع كا بھى ہوسكتا ہے اور ہروفت گھر ميں آنے جانے والے لوگوں سے مرادخدام، نوكر چاكراور غلام باندى ہيں۔اور جانورول سے مرادسواكن البيوت (گھر ميں رہنے والے جانوروغيرہ) ہيں۔
- (٣) ایام رضاعت میں ہمبستری کرنے کی ممانعت منسوخ ہاورنائخ حضرت خُذامہ بنت وہب رضی اللہ عنہا کی روایت ہے کہ حَضَوْتُ رسولَ اللّه صلی الله علیه وسلم فی أناس، و هو یقول: لقد هَمَمْتُ أَنَّ أَنَّهی عن المغیلة، فنظرت فی الروم والفارس، فإذاهم یغیلون أو لادهم، فلایضو أو لادهم ذلك شیئا (رواه سلم مشکوة ح ۱۸ با الباشرة) حضرت فذامه کہتی ہیں کہ میں چندلوگوں کے ساتھ بارگاہ رسالت میں حاضر ہوئی درانحالیہ آپ فرمار ہے جے:" بخدا! میں نے آیام رضاعت میں شوہر سے ہمبستری کرنے سے منع کرنے کا ارادہ کیا تھا، پھر میں نے روم اور فارس کے احوال پر نظر ڈالی تو وہ ایام رضاعت میں ہمبستری کرتے ہیں اور یہ چیزان کی اولا دکوذرہ کھر نقصان نہیں روم اور فارس کے احوال پر نظر ڈالی تو وہ ایام رضاعت میں ہمبستری کرتے ہیں اور یہ چیزان کی اولا دکوذرہ کھر نقصان نہیں دئوں میں معز نہیں البتہ یہ مبستری علوق کا باعث ہو سکتی ہے اور بحالت حمل بچے کودودہ پلا نام عز ہے مگر حمل کے بالکل ابتدائی دئوں میں معز نہیں البتہ جب عورت کے دودہ میں تغیر آ جائے تو رضاعت موقوف کرد بنی چاہئے۔
- (۵) نماز باجماعت کی فضیلت والی روایت کا باقی حصہ یہ ہے: '' تو وہ جو بھی قدم اٹھا تا ہے اس کی وجہ سے ایک درجہ بڑھتا ہے اور ایک گناہ معاف ہوتا ہے اور جب وہ نماز سے فارغ ہوجا تا ہے تو جب تک مبجد میں رہتا ہے برابر فرشتے اس کے لئے دعا ئیں کرتے رہتے ہیں: اے اللہ! اس پر بے پایاں رحمتیں نازل فر ما! اے اللہ! اس پر مہر بانی فر ما! اور (اگر جلدی مبجد میں پہنچ جا تا ہے تو) جب تک وہ نماز کا انتظار کرتا ہے برابر نماز میں رہتا ہے' ۔ غرض مسجد میں باجماعت نماز پڑھے والے کونماز کے علاوہ بھی متعدد فضیلتیں حاصل ہوتی ہیں۔ اس لئے یہ نماز تنہا پڑھی جانے والی نماز سے بچیس گنا بڑھ جاتی ہے۔
- (۱) حفزت ابن عباس رضی الله عنهما نے غسل جمعہ کی مشروعیت کی وجہ یہ بیان فر مائی ہے کہ ابتدا میں لوگ اپنے کا م خود کرتے نتھے، اُون کا لباس پہنتے تتھے، پیٹھ پر بو جھ ڈھوتے تھے، مسجد ننگ تھی، حجبت نیجی تھی گویا حجھونپر اُنھا۔ گرمی کے ایک دن میں آنخضرت مِنالِنْقِائِیم نماز جمعہ پڑھانے تشریف لائے تو دیکھا کہ پسینہ کی بد بوچسیل رہی ہے اور لوگ اذیت ایک دن میں آنخضرت مِنالِنْقِائِیم نماز جمعہ پڑھانے تشریف لائے تو دیکھا کہ پسینہ کی بد بوچسیل رہی ہے اور لوگ اذیت

میں ہیں تو آپ نے فرمایا کہ:'' جب بیدن آئے تو نہاؤاور گھر میں جوعدہ تیل خوشبوہ ووہ لگاؤ (پھرنماز کے لئے آؤ) — ابن عباسٌ فرماتے ہیں: پھراللہ تعالی نے فضل فرمایا،لباس بدل گیا،کام کاج نوکر جاکر کرنے لگے اور مسجد بھی کشادہ ہوگئی اور وہ وجہ فی الجملہ ختم ہوگئی جس ہے لوگوں کو تکلیف پہنچی تھی (لہندااب جمعہ کے دن غسل لازم نہیں)

(2) حضرت زید بن ثابت رضی الله عند نے ہُدُو صَلاح سے پہلے پھلوں کی فروختگی کی ممانعت کی وجہ یہ بیان فر مائی ہے کہ دور نبوی میں لوگ تھجور کے باغوں کے سود سے کرتے تھے پھر جب تھجور بی انز تیں تو باغ کا مالک رقم طلب کرتا۔ فریدار عذر کرتا کہ پھلوں میں فلاں فلاں بیاریاں آگئ تھیں ، باغ والا کہتا کہ میں کیا جانوں؟ پھر فریقین جھگڑ الیکر در بار نبوی میں فیصلہ کے لئے آتے تھے۔ جب اس قتم کے جھگڑ ہے بہت ہونے لگے تو آپ نے ارشاد فر مایا کہ '' جب تم جھگڑ وں سے باز نہیں آتے تو پھل کار آمد ہونے سے پہلے مت بیچ' یہ ارشاد ایک مشورہ تھا جو آپ نے لوگوں کو دیا تھا (کوئی تھم شری نہیں تھا)

(۸) حضرت ابن عمر رضی الله عنهمانے کعبہ کے دوکونوں (رکن اسوداور رکن یمانی) کے استلام پراکتفا کرنے کی وجہ یہ بیان فرمائی ہے کہ یہی دوکونے اپنی اصل بنیادوں پر ہیں۔ شام کی طرف کے دوکونے اپنی اصل بنیادوں پڑہیں ہیں کیونکہ حطیم کی جانب سے کعبہ شریف کا کچھ حصہ قریش نے باہر کر دیاہے۔

(۹) قوله: لِدَفْع ضَرّ إلى بيعبارت تمام مطبوعا ورمخطوط نسخو سين اسى طرح به اور جار مجرور يُخوّ جون معناق بين اورعبارت كا مطلب بيب كه مجتهدين كرام اورعلائ عظام قرآن وحديث بين جومصرت ادكام بين، ان كى دفع معنرت كى غرض مي ياجلب منفعت كم مقصد الي علتين نكالتے بين، جونص بين مذكور تكم كے مناسب حال بوتى بين وران علم بين، توفي بين عرض مين مذكور تكم كمناسب حال بوتى بين وران عجة الاسلام محد بن محد غزالى رحمه الله (ولادت ٢٥٠ هه وفات ٥٠٥ه هه) يا نجوين صدى كے مشہور عالم بين، تقريبا دوسوكتا بول كم مصنف بين مشهور كتابين بيبين (۱) إحياء علوم الدين (۲) المستصفى من علم الأصول (٣) المنخول من علم الأصول (٣) تهافة الفلاسفة (۵) مقاصد الفلاسفة ، اورغزالى زاءكى تشديد كساته اورتخفيف كساته دونوں طرح درست بياول صناعة الغزل (اون كى كتائى) كي طرف نسبت بياور ثانى غزالة نامي ستى كي طرف نسبت بياور ثانى غزالة نامي ستى كي طرف نسبت بي جوطوس كے علاقة بين بي

(۱۱) ابوسلیمان حَمد بن محمد خطا بی بُستی (ولادت ۳۱۹ه وفات ۳۸۸ه) چوتھی صدی کے مشہور محقق محدث ہیں بُست: علاقۂ کا بل میں ہے آپ کے جدامجد زید بن خطاب (برادر عمر بن خطاب) ہیں آپ کی مشہور تصنیف معالم السنن شرح ابو داؤد ہے علاوہ ازیں بیان اعجاز القرآن اور اصلاح غلط المحدثین وغیرہ متعدد کتابوں کے مصنف ہیں۔ آپ امام ابوداؤد رحمہ اللہ کے بیک واسط شاگرد ہیں۔

(۱۲) علامه عز الدین عبدالعزیز بن عبدالسلام (ولادت ۵۷۷ه وفات ۲۶۰ه) ساتویں صدی کے بڑے محقق عالم



ہیں۔سلطان العلماء کے لقب سے ملقب تھے۔دمشق (شام) کے باشندے تھے آپ کی مشہور کتابیں یہ ہیں (۱)الالمام فی ادلۃ الاحکام (۲)قواعدالشریعہ (۳)قواعدالا حکام فی اصلاح الانام۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

# اعمال کائسن و تلج نم محض عقلی ہے نہ شرعی بلکہ بین بین ہے

لغت میں کسن کے معنی ہیں: خوبی ،اچھائی اور عمد گی —اور قُبح کے معنی ہیں: برائی اور خرابی — اور اصطلاح میں تین معنی ہیں:

(۱) صفت کمال اورصفت نقصان سیعنی جن امور میں کمال اورخو بی ہے وہئٹن ہیں اور جن میں نقصان اورخرا بی ہے وہ قبیج ہیں۔مثلاً'' بیج''حسن ہے کیونکہ اس میں خو بی ہے اور'' حجوث'' قبیج ہے، کیونکہ اس میں خرا بی ہے،حسی مثال تھی اور زہر ہے۔

(۲) د نیوی مقاصد ہے ہم آ ہنگ ہونا نہ ہونا یا کسی چیز کا نفع بخش یا ضرررساں ہونا — بعنی جوکام د نیوی اغراض سے میل کھاتے ہیں وجہن ہیں اور جوضر ررساں ہیں وہ نہیج ہیں مثلاً ظالم حاکم کی موافقت بعنی اس کی ہاں میں ہاں ملانا ، د نیوی فوا کد کے لحاظ ہے اچھا سمجھا جاتا ہے اور اس کی مخالفت کو ضرر رساں خیال کیا جاتا ہے اس لئے مفاد پرست اول کوافتیار کرتے ہیں اور ٹانی سے بچتے ہیں۔

(۳) ثواب وعقاب کا حقدار بنانا — یعنی جن اعمال سے اللہ تعالی خوش ہوتے ہیں اور آخرت میں ان اعمال پر اثواب کا استحقاق پیدا ہوتا ہے وہ اعمال حسنہ ہیں اور جن کا موں سے اللہ تعالی ناخوش ہوتے ہیں اور آخرت میں ان پرسزا ملتی ہے وہ اعمال قبیحہ ہیں۔ مثلاً نماز اللہ کے نزد یک پسندید مل ہے اور باعث اجر ہے اس لئے تعل حسن ہے اور زناچوری وغیرہ اللہ کے نزد یک میغوض اعمال ہیں اور آخرت میں ان پرسزادی جائے گی اس لئے بیا عمال قبیحہ ہیں ، اس طرح بکری اور خزیر کھانے میں فرق ہے۔

اس کے بعد جاننا جائے کہ تمام اسلامی فرتے متفق ہیں کہ پہلے دومعنی کے اعتبار سے اعمال کاٹسن وقیح عقلی ہے یعنی عقل بذات خودان اعمال کی خوبی اور خرابی کا ادراک کر سکتی ہے ، نز ول شرع پریہ چیز موقوف نہیں ،البتہ تیسرے معنی کے اعتبار سے فِرُ قِ اسلامیہ میں اختلاف ہے۔

اشاعرہ: کہتے ہیں کہاعمال کاحسن وقبیح محض شرعی ہے یعنی شریعت نے جن کاموں کے کرنے کا حکم دیا ہے وہ اعمال حسنہ ہیں اور جن کاموں سے روکا ہے وہ اعمال قبیحہ ہیں اور بیحسن وقبح شریعت کے امرونہی سے پیدا ہوا ہے ، ور نہ اعمال فی نفسہ نہ حسن ہیں نہ بچے۔مثلاً شارع نے نماز کاامر فر مایا تو نماز حسن ہوگئ اور زنا سے روکا تو وہ فعل فہیج ہوگیا، ورنہ ایجاب وتحریم سے پہلے نماز اور زنا کیساں تھے بعنی نہان میں حسن تھانہ فتح ، نہان کی وجہ سے ثواب کااستحقاق پیدا ہوتا تھانہ عقاب کا۔اگر بالفرض شریعت بالعکس معاملہ کرتی تو زنافعل حَسن ہوتا اور نماز امر فہیج۔

ماتر پدریہ: کہتے ہیں کہ اعمال میں حسن وقتے من وجہ عقلی ہے اور من وجہ شرع یعنی وُ رودِشرع سے پہلے اعمال میں اپن وضع کے اعتبار سے حسن وقتے موجود ہوتا ہے مگروہ فطری حسن وقتے ثواب وعقاب کا حقد ارنہیں بناتا، بلکہ نزول شرع کی وجہ سے اعمال موجب ثواب وعقاب بنتے ہیں ۔ نزول شرع سے پہلے اگر کوئی ان کا موں کو کرے گا تو خدتواب کا حقد ار ہوگا خدعقاب کا،امرونہی کے ذریعہ ہی استحقاق ثواب وعقاب پیدا ہوتا ہے ۔ مگر امرونہی ان اعمال میں کوئی حسن وقتے پیدا نہیں کرتے بلکہ شریعت نازل ہوکر فطری خوبی وخرابی کو ظاہر کرتی ہے غرض شریعت فطری اور عقلی حسن پر مدار رکھ کر شریعت بعض وہ اعمال تواب اور رضائے خداوندی کا استحقاق پیدا کرتے ہیں، اس طرح فطری اور عقلی خرابی پر مدار رکھ کر شریعت بعض اعمال سے روکتی ہے تو وہ مز ااور غضب خداوندی کا سز اوار بتاتے ہیں اور اس اعتبار سے اعمال کا حسن وقتے شرعی ہے۔

اور پیضروری نہیں کہ نٹریعت تمام اعمال حسنہ کاامر فرمائے اور تمام اعمال قبیحہ کی نہی فرمائے ،اللہ تعالی قادر مطلق ہیں،
وہ کسی چیز کے پابند نہیں، جس چیز کے بارے میں جا ہتے ہیں امر فرماتے ہیں، اور جس کے بارے میں جا ہتے ہیں اس
سے روک دیتے ہیں، مگر اللہ تعالی تھکم بہر حال انہی کا موں کا دیتے ہیں جو فطری طور پر حسن ہیں اور ممانعت انہی اعمال کی
فرماتے ہیں جو اپنی وضع میں فتیج ہیں۔ یہ ہر گر نہیں ہوسکتا کہ اللہ تعالی اعمال قبیحہ کا تھم دیدیں بیا اعمال حسنہ سے روک دیں
جن کا موں کا وہ تھم ڈیں گے وہ لا محالہ خسن ہوں گے، اور جن باتوں سے وہ روکیس گے وہ فتیج ہونگی۔

معتزلہ، امامیہ اور کرّامیہ: کہتے ہیں کہ اعمال میں حسن وقتح محض عقلی ہے، یعنی ؤرودِشرع سے پہلے ہی سے اعمال میں خسن وقتح موجود ہوتا ہے اور خاکم بدئن! اللہ تعالی پرلازم ہے کہ ہرا چھے کام کا حکم دیں اور ہرقبیج امر سے روکیں۔ اور شریعت خواہ نازل ہویا نہ ہوا یمان، نماز وغیرہ اعمال صالحہ وجب اجرو تواب ہیں اور کفروز ناوغیرہ اعمال قبیحہ سبب عقاب وموجب دخول نار ہیں، شریعت کا کام عقلی حسن وقتح سے پر دہ اٹھانا ہے جیسے حکیم طب کی کتاب میں جوخواص ادویہ بیان کرتا ہے وہ ایسے بیان کے ذریعہ اشیاء میں خواص پیدائہیں کرتا بلکہ فطری خواص کو ظاہر کرتا ہے بہی حال شریعت کا ہے۔ شریعت نازل ہو کرنہ اشیاء میں حسن وقتح بیدا کرتی ہے، نہ تواب وعقاب کا حقد اربناتی ہے۔ بلکہ اگر شریعت نازل نہ بھی ہو شبہی عقل احکام ثابت کرنے کے لئے کافی ہے۔

علامہ محتِ اللّٰہ بہاری (متو فی ۱۱۱۹ھ) نے مسلّم الثبوت ، مقالہ ثانیہ کے شروع میں ص۱۹ میں یہ مُداہب ثلاثہ بہت آخصار کے ساتھ بیان کئے ہیں شائفین وہاں ملاحظہ فر ماسکتے ہیں۔

حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ معتزلہ کے خیال کی تر دید کرتے ہیں کہ ان کا قول قطعاً باطل ہے، شریعت کا نزول برا

سبب ہے ثواب وعقاب کا استحقاق ہیدا کرنے کے لئے ،سارامدارفطری حسن وقبح پڑنہیں۔اوران کے قول کے بطلان کی دلیل نعتی دوحدیثیں ہیں۔

پہلی حدیث: تراور کے کے معاملہ میں دودن باجماعت نماز پڑھانے کے بعد، جب آپ ﷺ نے لوگوں کی بڑھتی ہوئی رغبت دیکھی تو تیسرے دن تشریف نہیں لائے اورارشاد فرمایا کہ:'' مجھے اندیشہ ہوا کہ کہیں یہ نمازتم پر فرض نہ کردی جائے''غور بجیح !اگرتر اور کے میں حسن ہاوراس درجہ ہے کہاں کوفرض کیا جانا چا ہے تو بقول معتز لہ اللہ تعالی پر لازم ہے کہ اس کی فرضیت نازل فرما کمیں ،خواہ لوگوں میں دلچیسی پائی جائے یانہ پائی جائے۔اس صورت میں شریعت اس کوفرض نہ کرے ایس نہیں ہوسکتا۔اورا گرتر اور کے میں اس درجہ کی خوبی نہیں تو شریعت اس کوفرض کر ہی نہیں سکتی ،خواہ لوگوں میں کتنی ہی رغبت این جائے۔حالا نکہ حدیث شریف سے یہ بات صاف معلوم ہوتی ہے کہ شریعت تراور کی فرضیت نازل کر بھی سکتی ہواہ و میں کہیں ہوتی ہے کہ شریعت تراور کی فرضیت نازل کر بھی سکتی ہواور میں بھی کرسکتی ،تراور کی کا فرطری حسن کسی ایک بات کالازمی نقاضا نہیں کرتا۔

دوسری حدیث: یہ ہے کہ '' مسلمانوں کے قق میں سب سے بڑا مجرم وہ مسلمان ہے جوکسی ایسی چیز کے بارے میں دریافت کرے جوحرام نہیں کی گئی ، پھروہ اس کے سوال کرنے کی وجہ سے حرام کردی گئی '' سوچیں! معتز لد کے مذہب پر یہ بات کیوں کر درست ہو سکتی ہے؟ اگر اس چیز میں اس درجہ خرا بی ہے کہ اس کوحرام ہونا چا ہے تواللہ تعالی پرلازم ہے کہ وہ اس کوحرام حرام کریں ،خواہ کوئی دریافت کرے یا نہ کرے ،اورا گروہ چیز اس درجہ فیسی نہیں تو سوال سے کیا ہوتا ہے؟! شریعت اس کوحرام نہیں کر سکتی ۔ حالانکہ حدیث شریف سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ سوال کا نزول تحریم میں دخل ہے ،معلوم ہوا کہ سارا مدارعقلی حسن و فیجے بنہیں ۔

اورمعتز لہ کے قول کے بطلان کی دلیل عقلی میں بھی دوبا تیں بیان فر مائی ہیں۔

پہلی بات: شدیدگرم موسم میں، ماہ رمضان المبارک میں ایک شخص .A.C میں سفر کرتا ہے اور دوسرا چلچلاتی دھوپ میں کھیت میں ہل چلاتا ہے یا اور کوئی پرمشقت کام کرتا ہے توعقل کا فیصلہ یہ ہے کہ اول کوروزہ نہ رکھنے کی سہولت نہ ملنی حیاہئے کیونکہ سفر میں اے کوئی پریشانی نہیں اور ثانی کورخصت ملنی چاہئے ، کیونکہ اس کے لئے اس مشقت کے ساتھ روزہ رکھنا سخت دشوار ہے ۔حالانکہ مسئلہ اس کے برعکس ہے،مسافر کے لئے رخصت ہے اور مقیم کے لئے نہیں ،خواہ اسے کیسی ہی مشقت لاحق موجود میں میں مواکہ احکام کا مدارمحض عقلی حسن وقتے پرنہیں۔

دوسری بات: حدود کو لیجئے، ایک شخص صرف پانچ سور و پے کی چوری کرتا ہے اس کا معاملہ قاضی کے سامنے پہنچ جا تا ہے اور چوری کرتا ہے اس کو معافیہ قاضی کے سامنے پہنچ جا تا ہے اور چوری ثابت ہو جاتی ہے تو اس کا ہاتھ ضرور کا ٹا جائے گا، صاحب مال بھی اس کو معافی ہے تو بھی مقتول کے ورثاء معاملہ ہے اور دوسر اشخص کسی کوعمداً قتل کرتا ہے اور قاضی کے پاس اس کا قتل ثابت ہو جاتا ہے تو بھی مقتول کے ورثاء قصاص معاف کرسکتے ہیں۔ کیونکہ وہ حدنہیں ، جبکہ پانچ سورو پے کی چوری کا معاملہ اتنا سنگین نہیں ، جتنا قتل عمد کا معاملہ قصاص معاف کرسکتے ہیں۔ کیونکہ وہ حدنہیں ، جبکہ پانچ سورو پے کی چوری کا معاملہ اتنا سنگین نہیں ، جتنا قتل عمد کا معاملہ

علین ہے، پس اگر مدارعقل کے فیصلہ پر ہوتا تو چور کی معافی بنسبت قاتل کے آسان تھی۔

فائدہ(۱)اشاعرہ کی رائے بھی بالکل سیح نہیں۔ گرشاہ صاحب نے اس کی تر دیدیا تو اس وجہ ہے نہیں کی کہ مقصد مسکد کی تنقیح نہیں، بلکہ معتز لدکی تر دید ہے یااس وجہ ہے نہیں کی کہا شاعرہ اور ماترید رہے ندا ہب میں توافق پیدا کیا جاسکتا ہے، یا شایداس لئے نہیں کی کہ شاہ صاحب خودا شعری ہیں، واللہ اعلم بالصواب۔

فائدہ(۱) یہ بحث یہاں اس لئے چھیڑی گئی ہے کہ احکام شرعیہ میں جو تھم ومصالح ہیں وہ نزول شرع سے پیدائہیں ہوتے ، بلکہ پہلے ہی سے حکمتیں اور حین اعمال میں موجود ہوتی ہیں ، گرمحض ان کی وجہ سے ثواب وعقاب کا استحقاق پیدا نہیں ہوتا ، نہان پر جزاء وسزا کا مدار ہے ، ثواب وعقاب کا مدار نزول شرع پر ہے البعة شریعت مصالح کا لحاظ کر کے احکام نازل کرتی ہے ، بس یونہی الل شپ احکام نازل نہیں کرتی ۔

### [من قال: إن حُسنَ الأعمال وقُبْحَهَا عقليان من كل وجهِ فقوله باطل كذلك]

نعم، كما أوجبتِ السنّةُ هذه، وانعقد عليها الإجماعُ، فقد أوجبت أيضًا: أن نزولَ القضاء بالإيجاب والتحريم سببٌ عظيم في نفسه — مع قطع النظر عن تلك المصالح — لإثابة المطيع وعقاب العاصى؛ وأنه ليس الأمر على ماظنَّ من أن حُسْنَ الأعمال وقبحها — بمعنى الستحقاق العامل الثواب والعذاب — عقليان من كل وجه، وأن الشرع وظيفتُه الإخبارُ عن خواصً الأعمال على ماهى عليه، دون إنشاءِ الإيجاب والتحريم ، بمنزلة طبيبٍ يَصِفُ خواصً الأدوية، وأنواعَ المرض: فإنه ظنُّ فاسد، تَمَجُّهُ السنةُ بادى الرأى.

كيف؟ وقد قال النبيُّ صلى الله عليه وسلم في قيام رمضان: ﴿حتى خشيتُ أَن يُكتب عليكم ﴾ وقال: ﴿وَقَالَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم في قيام رمضان: ﴿حتى خشيتُ أَن يُكتب علي عليكم ﴾ وقال: ﴿إِن أعظم المسلمين في المسلمين جُرمًا: من سأل عن شيءٍ لم يُحَرَّم على الناس، فُحُرِّمَ من أجل مسئلته ﴾ إلى غير ذلك من الأحاديث.

كيف؟ ولوكان ذلك كذلك لَجَازَ إفطار المقيم الذُّى يَتَعانى كَتَعَانِى الْمُسَافر، لمكان الحرج المبنى عليه الرُّخص، ولم يَجُزُ إفطارُ المسافر المتَرَفِّه؛ وكذلك سائر الحدود التي حدَّها الشَّارع.

ترجمہ: یہ خیال بھی باطل ہے کہ اعمال کا گسن وقع بہر حال عقلی ہے: ہاں، جس طرح احادیث نے بیٹا بت کیا ہے( کہ احکام شرعیہ مصالح اور جگئم پر مبنی ہیں) اور اس پر اجماع منعقد ہو چکا ہے اسی طرح یہ بھی ثابت کیا ہے کہ ایجاب وتحریم کے فیصلہ کا نزول بذات خود بہت بڑا سبب ہے اُن مصالح وتکم سے قطع نظر کرتے ہوئے فرماں بردار کے ثواب کے لئے،

- ﴿ الْحَافِرَ لِبَالْمِيْلِ ﴾

اور نافر مان کے عذاب کے لئے اور بیر بھی ثابت کیا ہے) کہ صورت حال وہ نہیں ہے جو بھی گئی ہے کہ اعمال کی خوبی اور خرابی جمعنی عمل کرنے والے کا ثواب یا عذاب کا حقدار ہونا بہر حال عقلی ہے اور شریعت کا کام اعمال کی خصوصیات کے بارے میں، جیسی کہ وہ نفس الا مرمیں ہیں، خبر دینا ہے۔ ایجاب وتح یم کو پیدا کرنااس کا کام نہیں مثلاً حکیم دواؤں کی خصوصیات اور بیاریوں کی انواع بیان کرتا ہے (پیدانہیں کرتا) غرض یہ خیال قطعاً باطل ہے احادیث شریفہ اس کو اول وہلہ ہی میں بالکل مستر دکردیتی ہیں۔

کیونکر(بیگان درست ہوسکتا ہے؟) جبکہ آنخضرت میلائیجائیجائے نے تراویج کے بارے میں ارشادفر مایا ہے کہ:'' یہاں تک کہ مجھے اندیشہ ہوااس نماز کے تم پر فرض کئے جانے کا''(متفق علیه مشکوۃ ۱۲۹۵باب قیام شہر مضان) اور ارشادفر مایا کہ: ''مسلمانوں میں مسلمانوں کے حق میں سب سے بڑا مجرم وہ تحض ہے جس نے کسی ایسی چیز کے بارے میں سوال کیا جو لوگوں پر حرام نہیں کی گئی پھر اس کے سوال کی وجہ ہے وہ حرام کردی گئی''(متفق علیه مشکوۃ ۱۵۳ باب الاعتصام) اور دیگر بہت می احادیث۔

کیونکر(بیگان درست ہوسکتاہے؟)اگر معاملہ ایسا ہوتا جیسا کہ گمان کیا گیاہے تواس مقیم کے لئے رمضان میں روز ہ ندر کھنا جائز ہوتا جومسافر کی طرح مشقت برواشت کرتاہے،اس تنگی کی بناء پر جس پر رخصتوں کا مدارہے اور ٹھاٹ ہے سفر کرنے والے مسافر کے لئے افطار جائز نہ ہوتا اوراسی طرح تمام حدود شرعیہ (کا حال ہوتا) جوشارع نے مقرر کی ہیں۔

#### لغات:

اؤ جُبَ الشيِّ : واجب كرنا، ثابت كرنا .... وظيفة : خاص كام معين عمل .... مَعْ الشيُّ : تقوك دينا، منه به يخينك دينا، كل كردينا وربطورا ستعاره كهاجاتا به هذا كلامٌ تَمَجُّهُ الأسماعُ : بيابيا كلام به جس كوكان سننائهين على كردينا اوربطورا ستعاره كهاجاتا به هذا كلامٌ تَمَجُّهُ الأسماعُ : بيابيا كلام به جس كوكان سننائهين على المنافق ال



## احکام بمل پیراہوناحکمتوں کے جاننے پرموقوف نہیں

یہاں یہ بات بھی جان لینی جائے کہ احکام شرعیہ پڑمل کرنا حکمتیں اور صلحین جانے پرموقوف نہیں،اگر چہ احکام میں جِگم وعِلَل اور حسن وقبتح ملحوظ ہوتا ہے، مگرا مثال اس حسن وقبتح کے جانے پرموقوف نہیں،البتہ اس کی تحقیق ضروری ہے کہ وہ حکم قرآن وحدیث سے صراحة یا استنباطا ثابت ہے یانہیں؟ سورة الفرقان آیت ۲۲ میں ﴿عِبَادُ السَّرْ خُمانِ ﴾ (الله کے مخصوص بندوں) کی ایک صفت یہ بیان کی گئی ہے کہ جب ان کو ان کے رب کی باتیں سمجھائی جاتی ہیں تو وہ ان پر ہرے اندھے ہو کرنہیں گرتے ،اس لئے احکام دین کا صرف مطالعہ یا غیر معتبر لوگوں سے س لینا کافی نہیں ، بلکہ پوری شخصی کر کے اس پڑمل کر نا ضروری ہے۔ مگر جب تھم کی تحقیق ہوجائے تو اس پڑمل در آمد میں در پھی نہیں ہونی چا ہے۔ آج کل پورپ وامر بکہ میں عام طور پر اور ہمارے ملک میں انگریز کی تعلیم یافتہ حضرات میں خاص طور پر جو ذہنیت بنتی جارہی ہے کہ تھم کی حکمت معلوم ہوگی اور اس پر ذہن مطمئن ہوگا تب عمل کرنے کے لئے سوچیں گے ، یہ غیر دینی مزان جارہی ہے کہ تھم کی حکمت معلوم ہوگی اور اس پر ذہن مطمئن ہوگا تب عمل کرنے کے لئے سوچیں گے ، یہ غیر دینی مزان ہے ، کیونکہ احکام شرعیہ کے علل ومصالح اور ذاتی حسن وقتح ہر انسان نہیں سمجھ سکتا ہے اور اس وحکمتیں بیان کرنے میں نا اہلوں کو دینے میں ہوگیا ہے محصول کی گئی ہے اور ہر کس ونا کس کے سامنے احکام کی علتیں اور حکمتیں بیان کرنے میں تذیذ ب ہوتا ہے کہ معلوم نہیں وہ بات سمجھ سکے گایا نہیں۔

بلکہ یکم اتناد قیق ہے کہ اس کو پڑھانے کے لئے اوراس علم میں کتاب لکھنے کے لئے وہ تمام شرائط ہیں جوعلم تفسیر کے لئے ہیں اور وہ علوم ضروری ہیں جوعلم تفسیر کے لئے ضروری ہیں۔اور جس طرح تفسیر بالرائی حرام ہے ای طرح اس علم میں دلائل وقر ائن کے بغیراور آثار صحابہ و تابعین کے بغیر غور وفکر کرنا بھی حرام ہے۔

علاوہ ازیں مصالح وحکم گوجان کرعمل کرنا اتنی مضبوط بات نہیں جتنی اللہ ورسول کا حکم سمجھ کرعمل کرنا ہے۔ مؤمن کا اعتاد عقل پرنہیں ہوتااللہ ورسول کے حکم پر ہوتا ہے۔ عقل تو قدم قدم پرٹھوکریں کھاتی ہےاوراللہ کے رسول اللہ کے رسول ہیں ، پس جب کوئی حکم رسول اللہ مِنالِنْهَا تَبِیْمْ ہے ثابت ہوگیا تو اب مؤمن کوکسی اور دلیل کی حاجت نہیں۔

### [الإمتثالُ لاَيتو قَف على معرفة المصالح]

وأوجبتُ أيْضًا: أنه لا يَحِلُّ أن يُتَوَقَّفَ في امتنالِ أحكام الشرع — إذا صَحَّتْ بِهَا الرواية - على معرفة تلك المصالح، لعدم استِفُلالِ عقولِ كثيرٍ من الناس في معرفة كثيرٍ من المصالح؛ ولكون النبي صلى الله عليه وسلم أو ثق عندنا من عقولنا؛ ولذلك لم يزل هذا العلم مَضْنُونًا بهِ على غير أهله؛ ويَشْترطُ له ما يَشترطُ في تفسير كتاب الله، ويَحْرُمُ الحَوْضُ فيه بالرأي الحَالص، غير المُسْتَنَدِ إلى السنن والآثار.

ترجمہ:احکام پڑمل حکمتوں کے جاننے پرموقو ف نہیں:اوراحادیث نے یہ بات بھی ثابت کی ہے کہ احکام شرعیہ پر عمل کرنے میں — جبکہ وہ چھے روایت ہے ثابت ہوجا ئیں — ان کی صلحتوں کے جاننے تک تو قف کرنا جائز نہیں، کیونکہ بہت ہے انسانوں کی عقلیں بہت سی حکمتوں کو بطور خود نہیں سمجھ سکتیں اور نبی کریم میں لائیوکی پائے گئے گئے اس سیسین میں اور نبی کریم میں بہت میں حکمتوں کو بطور خود نہیں سمجھ سکتیں اور نبی کریم میں لائیوکی پڑا

﴿ اَوْسَوْمَ بِيَالْشِيرُ لِهِ ﴾ -

نزدیک ہماری عقلوں ہے کہیں زیادہ قابل اعتماد ہے اورای وجہ ہے ہمیشہ بیلم (اسرارالدین) نااہلوں کودینے میں بخیلی کی گئی اوراس کے لئے وہ شرائط ہیں جو کتاب اللہ کی تفسیر کے لئے ہیں اوراس علم میں محض ایسی رائے ہے جوا حادیث اور صحابہ وتا بعین کے ارشادات ہے مؤید نہ ہو بخوروخوض کرنا حرام ہے۔

لغات: استقلَّ بو أیه: رائے میں منفر دہونا،اکیلا ہونا،کی کوشر یک نہ کرنا ..... صَنَّ بالشیُّ : بَخُل کرنا۔ مصنون به (اسم مفعول) وہ چیز جس کے دینے میں جنیلی کی جائے۔

نوٹ بتفسیر کے لئے پندرہ علوم ضروری ہیں۔جن کا بیان سیوطی رحمہ اللہ کی الاتبقان فی علوم القر آن میں ہے۔ اورروح المعانی کے مقدمہ میں بھی ہے اوراس میں بعض چیزوں کے ضروری ہونے پرِنقذ بھی ہے۔

## تكليف شرعي كي صحيح مثال

اللہ تعالیٰ نے انبانوں کو جوا حکام شرعیہ کا مکلف بنایا ہے معتزلہ نے پہلے اس کی بیمثال دی ہے کہ '' ایک آ قانے اپنے غلام کی فر ماں برداری کا امتحان کرنے کے لئے ،اس کو کی پھر کے اٹھانے کا تھم دیا، جس میں امتحان کے علاوہ کوئی فائدہ نہیں ، پھر جب غلام نے فر ماں برداری کی بیانا فرمانی کی تو آ قانے اس کواس کے مطابق بدلہ دیا''
فائدہ نہیں ، پھر جب غلام نے فر ماں برداری کی بیانا فرمانی کی تو آ قانے اس کواس کے مطابق بدلہ دیا''
یہ مثال معتزلہ نے اپنے اس دعوے کی دی ہے کہ (۱) احکام شرعیہ میں مصالے کھوظ نہیں (۲) اورا عمال اوران کی جزاکے درمیان کچھ بھی مناسبت نہیں ہے۔ معتزلہ کی بیمثال سے معتزلہ کی بیمثال سے خیش مثال بیہ ہے کہ ایک آ قائے غلام بیار پراے ،کس جو غلام ڈاکٹر کی بات مانے گا اور دوا پہلے پراے ،کس جو غلام ڈاکٹر کی بات مانے گا اور دوا پہلے پراے ،کس وبا کا شکار ہو گئے ، آ قانے ایک ڈاکٹر مقرر کیا جوان کی دوا دار وکرے، پس جو غلام ڈاکٹر کی بات مانے گا اور دوا پہلے گا ور دوا پیٹے سے انکار کرے گا وو در حقیقت آ قاکی ناز مائی کرے گا اور بیاری میں سٹرے گا ،اور آ قاکی ،راضگی مول لے گا۔

اس طرح اللہ تعالی نے بیار انسانوں کے معالجہ کے لئے انبیائے کرام علیہم الصلوٰ ق والسلام کو مبعوث فرمایا اور ان کے در پید نشخ شفا بھیجا۔ اب جولوگ انبیاء کی اطاعت کے لئے انبیائے کرام علیہم الصلوٰ ق والسلام کو مبعوث فرمایا اور ان کا مولی ان ہے رائٹی ہوگا اور دو آخرت میں جہنم کا ایندھن ہے گا۔ ورجوانبیاء کی نمیس نے گاوہ دنیا میں بھی جہنم کا ایندھن ہے گا۔ کی نمیس نے گوش اللہ تعالیٰ نے نبیوں کے ذریعہ جواحکام بھیج ہیں وہ بے فائد دہیں ، بلکہ لوگوں کے لئے ان میں عظیم فوائد ہیں خوش الہ نمیانی نائیں غلاماس لئے ہو مثال ناطاس لئے ہو موال ہے کے اس میں عظیم فوائد ہیں اور معتزلہ کی مثال غلط اس لئے کے دور ہے جواحکام بھیج ہیں وہ بے فائدہ نہیں ، بلکہ لوگوں کے لئے ان میں عظیم فوائد ہیں اور معتزلہ کی مثال غلط اس لئے کا دور بیار ہے ، وہ محض ان کی وہنی اُن کے جو مثال دی ہو میاں دی ہو کی گئے کا دور مقرب نے بورشاں میا حب نے جو مثال دی ہو کی گئے کی مثال غلط اس لئے ہو کہ کے دور کی ہو کو کیا ہو کیا کہ کے دور اس کے بھو کیا کہ کی ہو کی گئے کا دور خوائی کے دور کیا ہے ، وہ محض ان کی وہنی آئی گئے ہو دور ان کا مولی ان کے دور کیا ہو کے دور کیا کے دور کیا ہے ، وہ محض ان کی وہنی آئی گ

وہ درج ذیل روایات سے متفاوہے۔

پہلی روایت: فرشتوں نے آنحضور مِلاَیْمَایَیم کی ایک مثال بیان فرمائی ہے کہ ایک نے ایک شاندار حویلی بنائی اوراس کے افتتاح میں ایک پرتکلف دعوت کا انتظام کیا، پھرلوگوں کو دعوت دینے کے لئے ایک خفض کو بھیجا، پس جُوخص داعی کی بات مان کر دعوت میں آئے گا وہ مزے دار کھانا کھائے گا اور مالک اس سے خوش ہوگا کہ اس نے اس کی خوشی میں شرکت کی ۔ اور جو داعی کی بات قبول نہیں کرے گا اور دعوت میں حاضر نہ ہوگا وہ محروم رہے گا اور جب صاحب خانہ کو یہ یہ نے گا کہ فلال شخص نے افتتاح میں شرکت کی دعوت قبول نہیں کی تو اس کی طرف سے اس کا دل میلا ہوگا۔

اس حدیث میںغورکیا جائے توصاف معلوم ہوگا کہ معتز لہ کی دی ہوئی مثال قطعاً درست نہیں ، تکلیف شرعی بے فائدہ ہرگزنہیں ، بلکہاس میں انسانوں کے لئے بےشارفوائد ہیں۔

ووسری روایت: خود آنخصور میلاند گیا نے اپی اور اپنے لائے ہوئے دین کی بید مثال بیان فر مائی ہے کہ ایک شخص تو م کودشمن کے خطرہ کی وارننگ دیتا ہے، پس جولوگ بیخبرس کراپنی جگدہے ہے جا کیں گے وہ بال بال نیج جا کیں گے اور جولوگ اس خبر پر کان نہیں دھریں گے وہ تباہ ہونگے ،اسی طرح جولوگ نبیوں کی بات سیس گے وہ نجات پا کیں گے اور جو چھٹلا کیں گے وہ جہنم رسید ہوں گے اس حدیث ہے بھی صاف معلوم ہوا کہ شاہ صاحب کی مثال صحیح ہے اور معتز لدکا خیال اور ان کی مثال غلط ہے۔

تیسری روایت: آگے باب گیارہ میتفصیل ہے آرہی ہے کہ لوگوں پرونیا میں جوالا کمیں بلا کمیں ، آفتیں اور میبتیں آتی ہیں ان کے بارے میں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں: ''وہ تمہارے اعمال ہیں جوتمہاری طرف پھیرے جاتے ہیں''اس حدیث ہے بھی یہ بات صاف معلوم ہوتی ہے کہ اعمال اور ان کے بدلہ کے درمیان گہرار بطہ، کیونکہ اعمال سیئہ پر جو سزائیں ملتی ہیں وہ بس یونہی الل ٹپ نہیں ملتیں بلکہ ان میں گہری مناسبت ہوتی ہے۔ یہی حال اعمال صالحہ اور ان کی برکات کا ہے۔

### [المثال الصحيح للتكليف الشرعي]

وظهر ممَّاذكرنا أن الحقَّ في التكليف بالشرائع: أن مَثَلَهُ كَمَثَلِ سيِّدٍ، مَرضَ عبيدُه، فسلَّط

عليهم رجلا من خاصّته، لِيَسْقِيهُمْ دواءً؛ فإن أطاعوا له أطاعو السيّد، ورضِي عنهم سيدُهم، وأثابهم خيرًا؛ ونجوا من المرض؛ وإن عصوه عَصَوُ السيّد، وأحاط بهم غضبُه، وجازَاهُم أسواً الجزاء، وهلكوا من المرض؛ وإلى ذلك أشار النبيُّ صلى الله عليه وسلم حيث قال راويًا عن الملائكة: ﴿ أَنَّ مَشَلَهُ كَمثل رجل بَني دارًا، وجعل فيها مأذُبّة، وبعث داعيًا، فمن أجاب الداعِي دخل الدار، وأكل من المأدُبة؛ ومن لم يُجب الداعِي لم يَدْخُل الدار، ولم يأكل من المأدُبة ﴾ وحيث قال: ﴿إنما مَثَلِي ومَثَلُ ما بعثني الله به، كمثل رجلٍ أتى قومًا، فقال: ياقوم! إنى رأيتُ الجيشَ بَعَيْنَيَ، وإني أنا النذيرُ العريانُ، فَالنَّجَاءَ! النجاءً!! فأطاعه طائفة من قومه، فَأَدْلَجُوْا مكانَهم، فَصَبَحَهُمْ الجيشُ، فَأَهْلكهُمْ، واجْتَاحَهُمْ وقال راويًا عن رَبّه: ﴿إنما هي أعمالُكم تُردُّ عليكم ﴾

ترجمہ: تکلیف شرعی کی صحیح مثال: مذکورہ بالاکلام سے بیام واضح ہوا کہ اللہ تعالی نے انسانوں کو جواحکام شرعیہ کامکلف بنایا ہے تواس کی مثال بالکل اس آ قاجیسی ہے جس کے بہت سے غلام بیار پڑے ہوں پس آ قانے ان پراپی مخصوص لوگوں میں سے ایک آ دمی کو مقرر کیا تا کہ وہ ان کو دوا پلائے، اب اگر غلام اس شخص کی بات ما نیس گے تو وہ آ قا کے فر مال بردار شار ہوں گے اور آ قا اُن سے خوش ہوگا، اور ان کوا چھا بدلہ دے گا اور وہ بیاری سے نجات پائیں گے ہو وہ آ قا گے نافر مان شار ہوں گے اور آ قا کی نار اُصکی ان کو گھیر لے گی اور وہ ان کو خوا ان کو خوا میں میں ما نیس گے تو وہ آ قا کے نافر مان شار ہوں گے اور آ قا کی نار اُصکی ان کو گھیر لے گی اور وہ ان کو خوا میں ہو جا کیں گوخت سے خت سزا دے گا اور وہ بیاری سے ہلاک ہوجا کیں گے اور اس مثال کی طرف آخصور میلان آئی آئی ہے جس فر مایا ہے، چنا نچر آپ نے فرشتوں کی بات نیا اور دھوت دینے والے کو بھیجا، پس جس نے دا می کی بات پر لبیک نہ کہا وہ نہ گھر میں آیا نہ دستر خوان سے کھایا اور جس نے دا می کی بات پر لبیک نہ کہا وہ نہ گھر میں آیا نہ دستر خوان سے کھایا نہ دستر خوان سے کھایا اور جس نے دا می کی بات پر لبیک نہ کہا وہ نہ گھر میں آیا نہ دستر خوان سے کھایا' (منفق علیہ مشکوۃ ح ۲۳ الاعتصام الخ)

(اورایک اورارشاد میں بھی آپ نے اس مثال کی طرف اشارہ فر مایا ہے) چنانچے آپ نے فر مایا کہ:''میری اوراس دین کی مثال جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے مجھے مبعوث فر مایا ہے اُس شخص جیسی ہے جو کسی قوم کے پاس آیا۔اور کہا:اے میری قوم! میں نے دشمن کا ایک لشکرِ جرارا پی آنکھوں ہے دیکھا ہے اور میں نگا ڈرانے والا (بعنی بڑے خطرے سے صاف آگاہ کرنے والا) ہوں ، پس بچو! بچو! پس قوم میں سے ایک گروہ نے اس کی بات مانی چنانچے وہ شروع رات ہی میں چل پڑے اور آہتہ آہتہ رات بھر چلتے رہے پس وہ نگا گئا اور وہ اس کی بات مانی چنانچہ وہ شروع رات ہی میں چل پڑے اور آہتہ آہتہ رات بھر چلتے رہے پس وہ نگا گئے اور ایک گروہ نے اس شخص کی تکذیب کی اور وہ اس گئم رے رہے پس ان پر دشمن علیہ مشکوۃ ح ۱۳۸ کشم رے رہے پس ان پر دشمن علیہ مشکوۃ ح ۱۳۸ کشم رے رہے پس ان پر دشمن علیہ مشکوۃ ح ۱۳۸ کردیا اور صفحہ میں ان پر دشمن علیہ مشکوۃ ح ۱۳۸ کردیا اور سفحہ میں ان پر دشمن علیہ مشکوۃ ح ۱۳۸ کو میں ان پر دشمن علیہ مشکوۃ ح ۱۳۸ کے دیا اور دیا اور دیا اور دیا اور دیا اور دیا اور دیا دیا دیا کہ دیا کہ دیا دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا دیا کہ دیا دو دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا دیا کہ دیا دیا کہ دیا دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا دیا کہ دیا دیا کہ دیا دیا کہ دی

باب الاعتصام الخ) اورآپ سِلْكَتْهِ اِنْ اللهِ بِهِ بِروردگارے روایت كرتے ہوئے فرمایا كه: ''وه (آفات وبلیات اور مظالم) تمہارے اعمال ہى ہیں جوتم پرلوٹائے جارہے ہیں' (رواہ سلمج ۱۹سسام صرى أبواب البر والصلة ، یہاں بدروایت مختصراً اور بالمعنی آئی ہے، آگے باب لصوق الاعمال بالنفس میں مفصل اور بلفظ آرہی ہے)

#### لغات:

الحق: عاملة كى مراسى .....سلطه عليه: قدرت دينا، قابض بنانا .....المخاصة: عاملة كى ضد، وه چيز جس كوكو كى اپنے خاص كرلے ، حياصة الملك: باوشاه كے مقرب لوگ .....الما دُبة: وه كھا ناجود ووت كے لئے تيار كياجائے ..... المند ذير المعرب ان : نگا دُرا نے والا ، قديم عربوں ميں دستور تھا كہ جب كوكى خطر ناك خبر دين ہوتى تو وارنگ دينے والا بالكل ما درزاد نگا ہوكراعلان كرتا۔ اس سے المند ذير المعربان كا محاوره بن كيا۔ اب ايساكر ناضرورى نهيں ، اب جو بھى ووثوك وارنگ دے وہ المند يو المعربان كہلائے گا ..... آدلج إد لا جًا القوم : رات بھر چلنا يا آخرى رات ميں چلنا ..... المبة لى : فرى ، آسكى ..... صبّع يوت من ان اسم خون ما رنا يعنى رات كے بچھلے حصہ ميں ياضح سورے تمله كرنا المبة المبار المبار كرى ، آسكى ..... صبّع يوت تا ، شب خون ما رنا يعنى رات كے بچھلے حصہ ميں ياضح سورے تمله كرنا ..... المبة المبار المبار كرى ، آسكى ..... صبّع كے وقت آنا ، شب خون ما رنا يعنى رات كے بچھلے حصہ ميں ياضح سورے تمله كرنا ..... المبة المبار كا كون المبارك كرنا۔

## اہل فَترت اور پہاڑوں پررہنے والوں کا حکم

اہل فترت اور اہل جاہلیت: دونبیوں کے درمیان کے لوگوں کو کہتے ہیں ، جب ایک نبی کی دعوت ختم ہوجائے یعنی ان کالایا ہوا سچے دین دنیا میں باقی ندرہے اور اگلانبی ابھی نہ آیا ہوتو اس درمیانی وقفہ کے لوگوں کو اصحاب فترت اور اہل جاہلیت کہتے ہیں۔

اور سکّان شواہق جبال: پہاڑوں کی چوٹیوں پر بسنے والےلوگوں سے مراد وہ لوگ ہیں جن تک نبی کی دعوت نہیں پہنچی بعنی وہ کسی ایسے دور دراز خطے میں بستے ہیں کہ اللہ کے دین کے داعی وہاں تک نہیں پہنچ سکے، نہ کسی اور ذریعہ سے اللہ کے دین کی بات ان کے کان میں پڑی۔

مذکورہ دونوں فتم کےلوگوں کا اخروی انجام کیا ہوگا؟ ناجی ہوں گے یا ناری؟ بیکا نٹوں بھرامسکلہ ہے، کیونکہ ان کے بارے میں دلائل متعارض ہیں:

(۱) سورہ بنی اسرائیل آیت ۱۵ ﴿ وما کُنَا مُعَذَّبِیْنَ حَتَّی نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ ہے بعض لوگوں نے یہ مجھا ہے کہ وہ معذب نہ ہوں گے ، نا جی ہوں گے ، حالا نکہ اس آیت میں دنیوی عذاب (سزا) کا ذکر ہے جوحق وباطل کی شکش کے آ خرمیں عملی فیصلہ کرنے کے لئے نازل ہوتا ہے،آخرت کے عذاب سے اس آیت کا کوئی تعلق نہیں۔

(۲) اورابن ماجہ میں سندھیجے سے حدیث (نبر۱۵۷) ہے کہ ایک دیباتی نے دریافت کیا کہ یارسول اللہ! میرے ابا صلہ رحی کرتے تھے اور فلال فلال اعمال صالحہ کرتے تھے، اب مرنے کے بعد وہ کہال ہیں؟ آپ میلائندگی نے ارشاد فرمایا کہ وہ دوزخ میں ہے ۔ اس روایت میں یہ بھی ہے کہ آپ میلائندگی نے اس دیباتی کو یہ بھی تھم دیا کہ ﴿حَیْثُمَا مَرَدُت بقیر مشر ک فَیَشُرُه بالناد ﴾ (تم جس کا فرکی بھی قبر پرگز رو، اس کوجہنم کی خوش خبری دو) اس سائل کا باپ اصحاب فترت میں سے تھے پس اس روایت سے ان کا معذب ہونا ثابت ہوتا ہے۔ فترت میں سے تھا اور وہ اصحاب قبور بھی اہل فترت میں سے تھے پس اس روایت سے ان کا معذب ہونا ثابت ہوتا ہے۔ الغرض یہ بڑا پیجید ہ مسئلہ ہے، اس مسئلہ میں درج ذیل آ راء یائی جاتی ہیں۔

(۱) شیخ محی الدین ابن عربی (۵۱۰–۱۳۸ه) جوساتویں صدی کے مشہور بزرگ اورصوفی ہیں فتوحات مکیہ میں فرماتے ہیں کہ قیامت کے دن ان لوگوں کی طرف میدان محشر میں نبی مبعوث کئے جائیں گے، جولوگ ان کی امتباع کریں گے وہ ناجی ہوں گے وہ ناجی ہوں گے وہ ناجی ہوں گے وہ ناجی ہوں کے سے مگریہ بات بے دلیل ہے اور یوم قیامت دارعمل نہیں، بلکہ دار جزاء ہے۔

(۲) حضرت مجد دالف ٹانی شخ احمد بن عبدالا حدسر ہندی (۹۷۱–۱۰۳۴ھ) جوحضرت شاہ صاحب سے تقریباً ایک صدی پہلے گزرے ہیں، مکتوبات جلداول مکتوب نمبر ۱۵ میں فرماتے ہیں کہ ان لوگوں کوان کے برے اعمال کی جوسزاد بنی ہے وہ میدان محشر میں دیدی جائے گی ، پھر ان کودیگر حیوانات کی طرح مٹی بنادیا جائے گا اور مجد د صاحب نے بیہ بھی لکھا ہے کہ میں نے بیدا کے تمام انبیاء کی مخفل میں پیش کی ، توسب نے میری رائے پسند کی اوراس کو بھی قرار دیا ہے بیکوئی مکا ضفہ ہے اورانبیاء کے علاوہ کسی کا بھی کشف ججت شرعیہ نہیں ، وہ مض طن پیدا کرتا ہے ، تھم شرعی ثابت کرنے کے لئے دیل قطعی کی ضرورت ہے۔

(۳) مفسرین کی ایک رائے بیہ ہے کہ وہ لوگ اعراف میں رہیں گے، جو جنت اور جہنم کے پیچ میں ایک مقام ہے — گرید رائے بھی درست نہیں، کیونکہ اعراف ہمیشہ رہنے کی جگہ نہیں ،تمام اہل اعراف آخر میں جنت میں منتقل کردئے جائیں گے۔

۔ ''' اصولیوں کی عام رائے یہ ہے کہ اعمال کاٹسن وقبح من وجیلی ہے یعنی اعمال کی وضع ہی میں خوبیاں اورخرابیاں رکھی گئی ہیں گریہ فطری حسن وقبح انسان سمجھ نہیں سکتا اس لئے نزول شرع ضروری ہے۔البتۃ اللّٰہ کی معرفت کاحسن اوراس کے ساتھ شریک ٹھہرانے کی برائی انسان نزول شرع کے بغیر بھی اپنی خدا دادعقل سے سمجھ سکتا ہے، باقی اعمال کے حسن وقبح کاعقل ادراک نہیں کرسکتی ،شریعت نازل ہوکر جب احکام دیتی ہے تبھی اعمال کاحسن وقبح معلوم ہوتا ہے۔
گاعقل ادراک نہیں کرسکتی ،شریعت نازل ہوکر جب احکام دیتی ہے تبھی اعمال کاحسن وقبح معلوم ہوتا ہے۔
لیں وہ اعمال جن کاحسن وقبح انسان عقل سے نہیں سمجھ سکتا ان پرنزول شرع سے پہلے موّا خذہ نہ ہوگا اور تو حیدو شرک پر

جزاؤسزامرتب ہوگی،علامہ محتِ اللہ بہاری رحمہ اللہ نے مسلم الثبوت (ص۱۱) میں امام اعظم رحمہ اللہ سے یہی روایت نقل كى إرانهول في الجهل بخالقه لما يرى من أبى حنيفة رحمه الله تعالى: المُعَذِّر الأحدِ في الجهل بخالقه لما يرى من الدلائل پرعلامه نے اس روایت میں ایک قید بر هائی ہاور مذکورہ مسئلہ اس روایت پر متفرع کیا ہے، لکھتے ہیں:

أقول: لعلل المرادّ بعد مُضِيٌّ مدة التأمل، فإنه بمنزلةِ دعوةِ الرسل في تنبيه القلب بذلك؛ وتلك الملدة محتلفة،فإن العقر ول متفروتة، وبما حرَّرنا من المذاهب يتفرع عليه مسألةُ البالغ في شاهق الجبل الخ

اوراللہ تعالیٰ کی معرفت اوراحسان مندی کاحسن اورشرک اوراحسان فراموشی کی برائی عقل ہے اس لئے مجھی جاسکتی ہے کہ بیہ باتیں اللہ تعالیٰ نے پچھلی زندگی میں سمجھا کرانسان کواس دنیامیں بھیجاہے۔حدیث شریف میں ہے کہ سے لُ مولید يولد على الفطرة: ہر بچ فطرت يعني اسلام پر بيدا ہوتا ہے۔

اس کی تفصیل میہ ہے کہ انسان اس دنیامیں نیانہیں پیدا ہوتا ،اس دنیامیں صرف انسان کاجسم نیابنتا ہے کیونکہ یہ عالم اجساد ہےاوراس کی روح اس سے بہت پہلے پیدا کی جانچکی ہےاورتمام روحیں عالم ارواح میں موجود ہیں ،وہاں سے وہ روح شکم مادر میں بننے والے جسد خاکی میں منتقل کی جاتی ہے۔ سورۃ الاعراف کی آیت ۲۲ ہے۔

وَإِذْ أَخَلَدُ رَبُّكَ مِنْ بَنِيْ آدُمَ مِنْ ظُهُوْرِهِمْ اور جب آب كرب في اولاد آدم كى پشت سے ان كى ذُريَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمِ أَولادكونكالا اوران سے ان ہی كے متعلق اقرار ليا كه كيا ميں أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوْا بِلَي اشْهِدْنَا أَن تَهارا ربْهِين بول؟ سب في جواب ديا: كيول فهين! بم تَـقُولُوْا يَـوْمَ البقِيمَـامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هلدًا للسب واه بنتے ہیں، تاكة تم لوگ قیامت كے روز يول نه كهوكه ہم تواس ہے تھن بے خبر تھے۔

غَافلُيْنَ.

یہ عہدالست اور عالم ذُرّ کا واقعہ ہے۔حضرت آ دم علیہ السلام کی تخلیق کے بعدان کی پیثت سے ان کی صلبی اولا دپیدا کی گئی جیسا کہ حدیث میں تفصیل ہے، پھراولا دکی پشت در پشت سے ان کی اولا دنکالی گئی اوراللہ تعالیٰ نے تمام انسانوں کو ا ہے سامنے پھیلا دیا یعنی ان براین تجلی فر مائی ،اپناجلوہ دکھایا،اس طرح دیدارکرا کراینی معرفت اور بہجان کرائی ، پھران سے یو چھا:'' کیا میں تمہارا ربنہیں؟''سب نے کہا! کیوں نہیں! ہم سب گواہی دیتے ہیں یعنی اقرار کرتے ہیں۔ پیہ مضمون منداحمہ جاص ۲۷۲ ورمندرک حاکم ج۲ص۵۴۸ کی روایت میں ہے جس کی سند سیجے ہے۔

پھروہ روحیں اصلاب میں واپس نہیں کی گئیں بلکہ عالم ارواح میں ان کو خاص ترتیب سے رکھ دیا گیا، بخاری شریف میں روایت ہے الأرواخ جنو ذ مُجنّدہ: عالم ارواح میں روحیں خاص ترتیب سے جیسے کہ فوج کی پلٹنیں ہوتی ہیں رکھی ہوئی ہیں پھرشکم مادر میں تیار ہونے والےجسم میں وہیں سےروح لا کرفرشتہ پھونکتا ہے۔

الغرض معرفت خداوندی اور ربوبیت کی گوائی ہرانیان کی فطرت میں ودیعت کی گئی ہے، اوراس دنیا میں آنے کے بعد انسان گوائی عہد کی تفصیلات بھول گیا ہے مگراصل استعداد موجود ہاں لئے ایمان وقو حیداوراس کی ضد شرک و کفر بالکل عقی مسلہ ہے، ان کاحسن وقتح انسان اپنی عقل و فطرت سے بچھ سکتا ہے باتی اعمال حنہ نمازروزہ ذکوۃ وغیرہ کاحسن اوراعمال سینے زناچوری شراب نوشی وغیرہ کا فتح انسان اپنی عقل ہے نہیں بچھ سکتا، مزول شرع کے بعد ہی بچھ سکتا ہے۔ اس اوراعمال سینے زناچوری شراب نوشی وغیرہ کا فتح انسان اپنی عقل سے نہیں سجھ سکتا، مزول شرع کے بعد ہی بچھ سکتا ہے۔ اس جہ سے ایمان و کفر کی وجہ سے اہل فتر سے اور سکان شواہتی جبال کو جزاؤ سزا ہوگی باقی اعمال کی وجہ سے موّاخذہ نہیں ہوگا۔ شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں کداگر آپ نے گذشتہ بحث اچھی طرح سمجھ لی ہوتا ہا ہم جا ہا ہیں ہوگا۔ جو متعارض دلائل ہیں ان میں آپ تطبیق و سے سعتے ہیں تطبیق کس طرح ہوگی؟ یہ بات حضر سے نے تشنہ جی وقت ہوگا ، باقی اعمال جن کاحسن وقتی میں ان میں آپ تطبیق و فطرت سے سمجھا جا سکتا ہے ان پر موّاخذہ ہوگا ، باقی اعمال جن کاحسن وقتی من کل الوجوہ نہ عقلی ہے نہ شرعی ، بلکہ من وجہ عقلی ہے اور من وجہ شرعی ۔ پس ایمان و کفر میں عقلی پہلو کا اعتبار ہوگا اور باقی اعمال میں شرعی پہلو کو ظر کھا جائے گا۔

وبما ذكرنا من أنَّ ههنا أمرًا بين الأمرين، وأن لكل من الأعمال ونزولِ القضاء بالإيجاب والتحريم أثرًا في استحقاق الثواب والعقاب، يُجْمَعُ بين الدلائل المتعارضة في أهل الجاهلية، يُعَذَّبون بما عملوا في الجاهلية أم لا؟.

تر جمہ: اوراُن باتوں سے جوہم نے ذکر کیس ہیں کہ:'' یہاں معاملہ دوامروں کے درمیان ہے اور یہ کہ اعمال اور ایجاب وتحریم کے فیصلہ کے نزول میں سے ہرا یک کااثر ہے تواب وعقاب کا حقدار بنانے میں''تطبیق دی جاسکتی ہے اہل جاہلیت کے بارے میں متعارض دلائل ہیں کہ وہ ان اعمال کی وجہ سے جن کوانھوں نے ایام جاہلیت میں کیا ہے، عذاب دئے جائیں گے یانہیں؟ دئے جائیں گے یانہیں؟

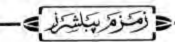
 $\stackrel{\wedge}{\sim}$ 

## فن حکمت شرعیه کی تدوین اوراس کے فوائد

بعض حضرات درج ذیل دوبا تیں شکیم کرتے ہیں:

(۱) احکام معلّل بالمصالح ہیں یعنی احکام میں علتیں اور حکمتیں ملحوظ ہیں، پس ان کوسمجھ کرنکالا جاسکتا ہے۔

(۲) اوراعمال پر جزا کاتر تب بایں وجہ ہوتا ہے کہ وہ ایسی نیتوں سے صادر ہوتے ہیں جونفس کوسنوارتی بھی ہیں اور



بگاڑتی بھی ہیں۔ایک صدیث میں اس کا اشارہ موجود ہے۔ارشاد ہے:

''بدن میں ایک بوٹی ہے، جب وہ سنور جاتی ہے تو ساراجسم سنور جاتا ہے (اوراس سے اعمال صالحہ صادر ہونے لگتے ہیں )اور جب وہ بگڑ جاتی ہے تو ساراجسم بگڑ جاتا ہے (اور ہرعضو سے برے اعمال صادر ہونے لگتے ہیں ) سنو!وہ بوٹی دل ہے''

اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ اعمال کا صدوراچھی بری کیفیات کے مطابق ہوتا ہے یعنی جیسی نیت ہوگی ویسائمل صادر ہوگا۔اور جب اعمال اچھے برے ہوئے تو ان کے مطابق جزاؤ سزا کا ہونا ایک معقول امر ہے، پس اعمال اوران کی جزاء کے درمیان مناسبت ہے۔

مگر بایں ہمہوہ لوگ کہتے ہیں کہ فن حکمت شرعیہ کی تدوین بعنی اصول طے کر کے اس پر جزئیات متفرع کرنا ناممکن ہےاوروہ لوگ:

۔ دلیل عقلی یہ پیش کرتے ہیں کہ یہ بہت دقیق فن ہے،اس کے مسائل نہایت باریک ہیں، پس اس فن کی تدوین جوئے شیرلانے کے مترادف ہے۔

اور دلیل نفتی کی وہ دوطرح تقریر کرتے ہیں:

(۱) یفن سلف نے مدون نہیں کیا، حالانکہ ان کا زمانہ آنخضرت مِٹالیٹیائیلٹے کے زمانہ سے قریب تھا وہ خیرالقرون کے لوگ تھے اوران کے پاس شریعت کاعلم بھی ہم سے زیادہ تھا، پھر بھی انھوں نے یفن مدون نہیں کیا تو گویا قرون مشہود لہا بالخیر کااس فن کی عدم قدوین پراجماع ہوگیا، پس اگر آج کوئی شخص اس فن کی قدوین کا بیڑا اٹھا تا ہے تو وہ خرق اجماع کرتا ہے۔

(۲) اس فن کی قدوین میں کوئی قابل لحاظ فائدہ نہیں، کیونکہ احکام شرعیہ پمل کرنا مسلم جانے پر موقوف نہیں ، پس اس فن کی قدوین کرنا اور احکام شرعیہ کے اسرار جانے کے لئے محنت کرنا ہے فائدہ کام ہے؟ اور حدیث شریف میں ہے کہ:

من من من سن إسلام الموءِ تَر كُهُ مالا يَغْنِيهِ (مُسُوة جهه) آدمی كے دین گی خوبی بیہ ہے كہ وہ الا يعنی كام چھوڑد ہے غرض دلائل نقليه اور عقليه سے به بات ثابت ہے كہ يا تو يؤن مدون بی نہيں كيا جاسكتا يانہيں كرنا جا ہے حضرت شاہ صاحب فرماتے ہيں كہ به گمان فاسد ہے، يون مدون كيا جاسكتا ہے اوراس ميں بے شارفوا كد ہيں ،اس لئے مدون كرنا جا ہے تفصيل آگے رہی ہے۔

### [تدوين علم أسرار الدين ممكن، وفيه فوائد جَمَّة]

ومن الناس من يَعلم في الجملة: أن الأحكام معلَّلَةٌ بالمصالح، وأن الأعمالَ يترتَّب عليها

- ﴿ الْحَارُةُ لِيَالِيْكُ ﴾

الجزاءُ من جهةِ كونِهَا صادرةً من هيئاتٍ نفسانيةٍ، تصلحُ بها النفسُ وتفسُد، كما أشار إليه النبيُّ صلى الله عليه وسلم حيث قال: ﴿ أَلاَ وإن في الجسد مُضغةً، إذا صلَحَتْ صلَح الجسدُ كلُه، وإذا فسدت فسد الجسدُ كلُه، ألاَ وهي القلب﴾

لكنه يَظُنُّ أَن تدوينَ هذا الفنِّ، وترتيبَ أصوله وفروعِه، ممتنعٌ، إما:

[١] عقلًا، لِخَفَاءِ مسائله، وغُموضِها.

[٢] أوشرعاً، لأن السلف لم يُدَوِّنُوهُ مَعَ قُرْبِ عهدِهم من النبي صلى الله عليه وسلم وَغَزَارَةِ علمهم، فكان كالاتفاق على تركه.

[٣] أو يقولُ: ليس في تدوينه فائدة مُعْتَدَّة بها؛ إذ لايتوقف العملُ بالشرع على معرفة المصالح. وهذه ظنونٌ فاسدة أيضًا.

''سنو!جسم کے اندرایک ایبا گوشت کالوگھڑا ہے کہ جب وہ سنور جاتا ہے تو ساراجسم سنور جاتا ہے، اور جب وہ گڑجا تا ہے تو ساراجسم بگڑ جاتا ہے،سنو!وہ لوگھڑا دل ہے''

مگروہ لوگ مگان کرتے ہیں کہاس فن کی تدوین اوراس کےاصول وفر وع کومرتب کرنا، ناممکن ہے، یا تو

- (۱) عقلاً ناممکن ہے، کیونکہ اس فن کے مسائل نہایت باریک اور غامض ہیں۔
- (۲) یا شرعاً ناممکن ہے، کیونکہ سلف صالحین نے بین مدون نہیں کیا ، حالانکہ ان کا زمانہ دور نبوی سے قریب تھا اور ان کاعلم بھی زیادہ تھا، پس ان گامدون نہ کرنا گویا اس فن کومدون نہ کرنے پراجماع ہے۔
- (۳) یا وہ بیکہتا ہے کہاس فن کی تدوین میں کوئی قابل لحاظ فائدہ نہیں ہے، کیونکہ شریعت پڑمل کرنا حکمتوں کے جانبے پرموقوف نہیں۔

اور پیخیالات بھی (مذکورہ باتوں کی طرح)غلط ہیں۔

#### لغات:

الجملة: مجموعه، في الجملة: مجموعه مين شامل، اورمحاوره مين ترجمه ب: كن ورجه مين، يَجَهِنه يَجَهِ....صلح (ك ن المجملة: مجموعه، في المجملة: مجموعه مين شامل، اورمحاوره مين ترجمه بي: كن ورجه مين، يَجَهِنه يَجَهِ....صلح (ك ن ن) صَلاَحًا: درست ہونا ..... فسَد (ن ش ک) فسادًا خراب ہونا، پھڑ جانا ..... مُضغة: گوشت وغيره کا ٹکڑا جمع مُضَغ خَفِي خَفَاءُ پوشيده ہونا ..... غمض (ن ک) عُمُوٰ ضَا کلام کا دقيق ہونا ..... غَزُر (ک) غزارة الماءُ وغيره: پانی وغيره کا کثير ہونا۔ کثير ہونا۔

### ندکورہ خیال باطل کی تردی<u>د</u>

دلیل عقلی کا جواب: پیہ کفن حکمت شرعیہ کے مسائل میں بیشک خفااور دقت ہے، لیکن اس سے پہنتجہ نکالناگہ اس فن کی تدوین ممکن نہیں، درست نہیں، مسائل فن کی پوشیدگی اور باریکی سے پہنتیجہ ہر گزنہیں نکالا جاسکتا، کیونکہ یہ بات درست نہیں ہے کہ جس فن کے بھی مسائل دقیق اور خفی ہوں اس کو کوئی بھی ہاتھ نہیں لگا سکتا۔ دیکھیے ایک فن علم اسرار الدین سے بھی زیادہ دقیق ہوارہ علم کلام ہے، جس کو علم الذات والصفات اور علم التو حید بھی کہتے ہیں اس فن میں اللہ کی ذات وصفات سے بحث کی جاتی ہیں اور عذاب قبر سے آخر تک جو مسائل ہیں وہ علم کلام کے اصلی مسائل نہیں، بلگہ اس کے متعلقات ہیں یعنی وہ اصول اسلام ہیں)

اورعلم کلام کے مسائل ادق اس لئے ہیں کہ اس میں ذات باری اور اس کی صفات سے بحث کی جاتی ہے، جو وراء الوراء ہے، عقل اپنی کمندو ہاں تک نہیں بھینگ سکتی ، نہ اس کی تفصیلات کا احاطہ کرسکتی ہے کیونکہ وہ غیر متنا ہی ذات ہے، مگر جب ضرورت پیش آئی تو اللہ تعالیٰ نے ایسے علماء پیدا کئے جنہوں نے اس علم کو پوری طرح مدون کر دیا اور اس کی تفصیلات اس درجہ بیان کر دیں کہ اب اس پرکوئی اضافہ ممکن نہیں ، پس جب اتنا دقیق علم مرتب کیا جاسکتا ہے تو فن حکمت شرعیہ جونسبتا آسان ہے اس کو کیوں مرتب نہیں کیا جاسکتا ؟!

اصل بات یہ ہے کہ ہرفن شروع میں مشکل نظر آتا ہے، اوراییا خیال گذرتا ہے کہ اس سے بحث کرنا ناممکن ہے اور اس کی تفصیلات کوا حاطر تحریر میں لا نامحال ہے مگر جس طرح الرق ہے پھڑے کوبل میں چلنے کے لئے لکڑی لاٹھی اور بڑو ہے کے ذریعہ سدھایا جاتا ہے یا جیسے شیر ہاتھی کوسر کس میں کرتب دکھانے کے لئے اذبت رساں آلات کے ذریعہ ٹرینڈ کرلیا جاتا ہے ای طرح فن کے مقد مات وآلات کے ذریعہ جب کی علم کوسدھالیا جائے اوراس فن کی باتوں کوآ ہستہ آ ہستہ سمجھنے کی کوشش کی جائے تو وہ قابو میں آجاتا ہے اوراس کے اصول وضع کرنا اوراس کی جزئیات ومتعلقات کو طے کرنا آسان ہوجاتا ہے۔

ہاں میہ بات درست ہے کہ میلم کسی درجہ میں مشکل ضرور ہے مگر دشوار سے دشوار کام کوبھی کوئی نہ کوئی انجام دینے والا است سامان ضرور پیدا ہوتا ہے اورای کارنامہ سے معاصرین پراس کی برتری ثابت ہوتی ہے، جوشخص خطروں میں بے خطرکود پڑتا ہے وہی مقصد حاصل کرتا ہے، موتیوں کے متلاثی کو سمندر کی غوطہ زنی کرنی ہی پڑتی ہے اور عقل کو مشقت میں ڈال کراور فہم کو انتہائی درجہ استعمال کرتے ہی علوم وفنون کے کندھوں پر سواری کی جاسکتی ہے۔غرض ہمت ِمرواں مدد خدا! اگر حوصلہ اور ذوق عمل ہوتو بڑے ہے۔ بڑا کارنامہ انجام دیا جاسکتا ہے۔الحاصل مسائل کی باریکی فن کی تدوین کے لئے مانع نہیں۔

### [الردُّ على الظن الفاسد]

[١] قوله: لحُفّاء مسائله وغموضها.

[قلبا:] إن أراد به أنه لا يُمكن التدوينُ أصلاً، فَخَفَاء المسائل لا يُفيد ذلك، كيف؟ ومسائلُ علم علم التوحيد والصفات أغمَقُ مُدْرَكًا، وَ أبعدُ إحاطةً، وقد يسَّرَه الله لمن شاء؛ وكذلك كلُّ علم يَتَرَاء ى بادى الرأى: أن البحث عنه مُستحيلٌ، والإحاطة به ممتنعةُ، ثم إذا ارْتِيْضَ بأ دَواته، وتُدرِّ ج في فهم مقدِّماته حصل التمكُّن فيه، وتَيَسَّر تأسيسُ مبانيه، وتفريعُ فروعه، و دُولِه؛ وتُدرِّ ج في فهم مقدِّماته حصل التمكُّن فيه، وتَيَسَّر تأسيسُ مبانيه، وتفريعُ فروعه، و دُولِه؛ وإن أراد العُسْرَ في الجملة، فمسلَّم، لكنه بالعسر يظهر فضلُ بعض العلماء على بعض، وأن بُلوغَ الأمالِ في رُكوب المُشَاقِ والأهوالِ، وأنَّ اقْتِعَادَ غاربِ العلوم بتَجَشَّم العقول وإمعان الفُهوم.

تر جمہ: خیال باطل کی تر دید(۱) قائل کا قول فن کے مسائل کے پیشدہ اور غامض ہونے کی وجہ ہے۔
ہم کہتے ہیں کہ اگر اس شخص نے مسائل کے خفا اور غوض سے بیمراد لی ہے کہ اس فن کی تدوین قطعاً ممکن نہیں تو مسائل کی پیشیدگی کا بیمفاد نہیں ہے، کیے (بیمفاد ہوسکتا ہے؟) جبکہ علم التو حیدوالصفات کے مسائل ما تفذک اعتبار سے بھی زیادہ گہرے ہیں، اور احاط کے اعتبار سے بعیدتر ہیں، باوجوداس کے اللہ تعالی نے اپنے بندوں ہیں ہے جس کے لئے چاباس کو آسان کردیا۔ اس طرح ہرفن سرسری نظر میں ایسامحسوس ہوتا ہے کہ اس سے بحث کرنا ناممکن ہے اور اس کا احاط کرنا محال ہے گر جب اس کے اوز اروں کے ذریعہ اس کو سدھالیا جا تا ہے اور آ ہتہ آ ہتہ اس کی تمہیدی باتوں کو سمجھنے کی کوشش کی جاتی ہے تو اس میں جماؤ حاصل ہوجا تا ہے اور اس کی بنیادوں کو قائم کرنا اور اس کی جزئیات و متعلقات کی تفریع کرنا آسان ہوجا تا ہے۔

اوراگراس خص کی مراد فی الجملہ ( کسی درجہ میں ) دشواری ہے تو یہ بات بجا ہے، مگر بعض علماء کی بعض پر برتری کا م کے مشکل ہونے ہی سے ظاہر ہوتی ہے،اور شقتوں اور خطروں پر سوار ہوکر ہی آرزؤں تک پہنچا جاسکتا ہے،اور عقل کو مشقت میں ڈال کراور فہم کو گہرائی میں اتار کر ہی علوم وفنون کے کند ہوں پر سواری کی جاسکتی ہے۔

#### غات:

مُدوك (اسمِ ظرف) پانے كى جگديعنى مسائل كاماً خد أدوك إدواك! پانا، جاننا، پنجِنا .... تسواءى : وَهُنا، ظاہر موناء كہاجاتا ہے تسرَّاء كى لىي أن الأهو كيتَ وكيتَ : ميرے لئے ييظا برہوا كه معامله ايبا ايبا ہے ..... ارتيك ( فعل ماضى مجهول ) او تاص الْمُهُورُ : مجھڑے كاسد صجانا ..... أدوات جمع ہے أداة كى بمعنى آله، اوزار ..... أسس البيت : بنيا در كھنا مسل البيت : بنيا در كھنا مسابى جمع ہے مَنْ بني جمعنى بنياد ..... ذوى جمع ہے ذواة كى جس كے معنى بين خربوزه يا انگوروغيره كا چھلكا، يہال مراد متعلقات تى بي ..... آمال جمع ہے آمال كى بمعنى آرزو ..... مَشَاق جمع ہے مَشَقَّة كى ، جس كے معنى بين دشوارى ، محنت مراد متعلقات تى بين دشوارى بنانا ..... المعاور بين النظر : معاملہ كى گہرائى تك پہنچنا۔ ..... أهو ال جمع ہے هول كى بمعنى خوف ..... أمعن النظر : معاملہ كى گہرائى تك پہنچنا۔

 $\triangle$ 

## دلیل نفتی کی پہلی تقریر کا جواب

اورمعترض کی دلیل نفتی کی پہلی تقریر کا جواب ہیہ ہے کہ اگرمعترض کی بات مان لی جائے تو تمام فنون اسلامیہ کی تدوین بدعت قرار پائے گی اور ہرعلم شرعی کی تدوین خرق اجماع ہوکر رہ جائے گی ، کیونکہ تمام فنونِ دینیہ بعلم تفسیر،علم حدیث ،علم فقہ وغیرہ قرون مابعد میں مدون ہوئے ہیں۔

اصل بات میہ ہے کہ بدعت ہونے نہ ہونے کا مداراس پرنہیں کہ وہ کام خیرالقرون میں ہوا ہے یانہیں؟ بلکہ اس کامداراس پر ہے کہ اس کی اصل خیرالقرون میں موجودتھی یانہیں؟ اگراصل موجودتھی اور شاخیس بعد میں پھوٹیس اور برگ و بار لائیس تو وہ بدعت ہرگز نہیں ، ہاں جس کام کی اس مبارک زمانہ میں اصل ہی موجود نہ ہو، اس کا سارا وجود ہی مابعد زمانہ میں ہوا ہوتو وہ بیشک بدعت ہے۔حدیث متفق علیہ ہے کہ:

من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رَدِّ جس نے ہمارے اس دين ميں كوئى اليى نى بات پيداكى (مشكوة ح ١٠٠٠) جواس ميں سے نہيں تو وہ مردود ہے۔

قاضى عياض رحمه الله في جوچيم صدى كم مشهور مالكى فقيه اور محدث بين اس حديث كابيه مطلب بيان كيا بكه اسلام مين كوئى الي بات ذكالناجس كى كتاب وسنت سي سندنه بوء نه واضح ندخفى ، نه مصرح نه مستنبط كرده ، وه مردود ب قال القاضى: المعنى: من أحدث في الإسلام رأيا لم يكن له من الكتاب والسنة سند ظاهر أو خفى ، ملفوظ أو مستنبط، فهو مردود عليه (مرقات ١٥١١ طبع ماتان)

- ﴿ اُوْسَارُورَ سِبَالْشِيرَارِ ﴾-

الغرض غیردین کو دین میں داخل کرنابدعت ہے، دین کے کسی امر کی تفصیل و تھیل کرنا بدعت نہیں ، مثلاً میلا دمروّجہ بدعت ہے، کیونکہ اس کارواج پانچویں صدی میں ملک اربل کے زمانہ ہے ہوا ہے، پانچے سوسال تک نہ کسی کا بوم پیدائش منایا جاتا تھانہ یوم وفات ، اسی طرح اب جو برتھ ڈے ، برسی ، اور عرس کارواج چل پڑا ہے رہجھی بدعات ورسوم ہیں۔

اورجسُ چیزی اصل قرون ثلاثه میں موجود ہو، اوراس کی تفصیلات بعد میں طے کی جائیں یاز مانه کے نقاضے ہے اس کی شکل بدل جائے تو وہ امور بدعت نہیں ، مثلاً نزول قرآن کے زمانہ سے دین کی تعلیم وتعلیم کا سلسلہ جاری ہے، خود رسول اللہ صَلاَیْتَوَیَیمُ کے فرائض منصبی میں تعلیم قرآن واخل ہے، اور جو پچھ رسول اللہ صَلاَیْتَوَیَیمُ نے قرآن کے تعلق سے فرمایا ہے وہ ''تفسیر'' ہے اسی طرح صحابہ رکرام نے بھی قرآن پاک کی بہت سی باتوں کی وضاحت کی ہے، وہ بھی ''تفسیر'' ہے اسی طرح صحابہ رکرام نے بھی قرآن پاک کی بہت سی باتوں کی وضاحت کی ہے، وہ بھی ''تفسیر'' ہے۔ بعد میں ' دعلم تفسیر'' مدون ہوا، پس یہ بدعت اور خرق اجماع نہیں۔

اسی طرح آنے کے رائے مدارس کی اصل اصحاب صفہ کا مدرسہ ہے، گواب اس کی شکل اور ہئیت بالکل بدل گئی ہے مگر چونکہ اس سلسلہ کی اصل ہے اس لئے مدارس اسلامیہ، ان کے نصاب اور نظام الاوقات وغیرہ کو بدعت کے زمرہ میں نہیں لایا جاسکتا ۔ اسی طرح علم اسرارالدین کا معاملہ ہے، چونکہ اس کی جڑ بنیا دقر ون مشہود لہا بالخیر میں موجود تھی ، اس لئے بار ہویں صدی میں اس کی تدوین نہ بدعت ہے نہ خرق اجماع۔

سوال:ٹھیک ہے،آج اس علم کی تدوین بدعت نہیں، مگر جب گیارہ سوسال تک اس فن کی ضرورت نہیں تھی تواب بارہویں صدی میں اس کی تدوین کیوں ضروری ہوئی؟اب تک جس طرح امت کی گاڑی بغیراس فن کے چل رہی تھی آ گے بھی چلتی رہے گی،اس فن کے بغیر گاڑی رکنے والی نہیں، پھراس محنت کا کیا حاصل؟

جواب: ضرورت ایجاد کی ماں ہے، جب کسی چیز کی ضرورت پیش آتی ہے تولوگ اس کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور سوچتے ہیں اور سوچتے ہیں اور عام لوگ جوانفع سوچتے ہیں کہ بیضرورت کیسے بوری کی جائے؟ اس وفت سمجھ دارلوگ مختلف را ہیں نکالتے ہیں اور عام لوگ جوانفع صورت سامنے آتی ہے اس کو قبول کر لیتے ہیں۔ تمام ایجادات اور تمام علوم وفنون کا یہی حال ہے۔ علم اسرارالدین کی بھی

پہلے ضرورت نہیں تھی ،اب ضرورت سامنے آئی ہے اس لئے اب اس کی تدوین ضروری ہے۔ اس کے بعد جاننا جاہئے کہ متقد مین کو درج ذیل وجوہ سے فن حکمت شرعیہ کی حاجت نہھی :

(۱) ان حفزات کے عقائدز مانۂ نبوت کے قرب کی وجہ سے اور صحبت نبوی کی برکت سے صاف ستھرے تھے۔

(r) ان کے زمانہ تک امت میں اختلافات بھی کم رونما ہوئے تھے۔

(۳) ان کا مزاج منصوص با توں میں خواہ مخواہ موشگا فی کرنے کانہیں تھا نہ وہ منقول کومعقول کے مطابق کرنے کے چکر میں پڑتے تھے،اس وجہ ہےان کے دلوں کو دولت اطمینان نصیب تھی۔

(٣) اس زمانه میں قابل اعتماد علماء موجود تھے لوگ وقیق مسائل میں ان کی طرف رجوع کر لیتے تھے۔

ندکورہ بالا وجوہ سے اسلاف کرام کو کم اسرارالدین کی حاجت نہتی، جس طرح ان کوفنون حدیث کی حاجت نہتی یعنی فنی من غریب الحدیث، فنی فنی خریب الحدیث، فنی اساء الرجال، مراتب عدالت روات، فنی مشکل الحدیث، اصول حدیث، فنی الحدیث الحدیث اور موضوع و ثابت میں امتیاز کرنے والے فن کی حاجت نہتی، کیونکدان کا زماندا گلے عربوں سے قریب تھا، اس وجہ سے ان کوزبان فہنی کی دشواری پیش نہیں آتی تھی، نیز ان کا زماند رُوات حدیث کے زمانہ سے متصل تھا، وہ راویوں کواپی آنکھوں سے دیکھتے تھے اور ان کی باتیں اپنے کا نوں سے سفتے تھے اس وجہ سے ان کے احوال سے وہ راویوں کواپی آنکھوں سے دیکھتے تھے اور احادیث واقف تھے، نیز وہ ثقدراویوں سے حدیث لینے پر قادر تھے، ضعفاء سے حدیثیں لینے کی ان کو ضرورت نہتی ، اور احادیث میں اختلافات بھی رونمانہیں ہوئے تھے اور احادیث گھڑنے کا کاروبار بھی زور وشور سے شروع نہیں ہوا تھا اس لئے تمام فنون حدیث کی ان کو مطلق حاجت نہتی گر بعد میں جب ضرورت کھڑی ہوئی اور دین کی اور مسلمانوں کی جی پہلے حاجت نہتی فنون حدیث پرموقوف ہوگئی تو محدثین کرام نے بیسب فنون مدون کئے، اس طرح علم اسرارالدین کی بھی پہلے حاجت نہ تھی، مگراب اس کی شدت سے ضرورت محسوس کی جارت کی مونی مورت کا اہم تقاضا ہے۔

جواب:سلف کا دورگذرنے کے بعد تین نئی با تیں پیدا ہوئیں،جس کی وجہ سے اس فن کی تدوین ضروری ہوئی، وہ تین باتیں یہ ہیں:

ا-فقہاء میں اختلاف کی کثرت ہوئی، اور بیا ختلاف احکام کی علتوں میں اختلاف پرہنی تھا، مثلاً اشیائے ستہ میں ربوا کی علت احناف کے نزدیک قدر یعنی مکیلی یا موزونی ہونا، اور اس کے ساتھ ہم جنس ہونا شرط ہے اور شوافع کے نزدیک طعم (کھانے کی چیز ہونا) اور شمنیت (کرنی ہونا) ہے اور ہم جنس ہونا شرط ہے اور مالکیہ کے نزدیک اقتیات (کھانے کی چیز ہونا) اور ادّ محاد (قابل ذخیرہ ہونا) ہے اور حنابلہ کے نزدیک قدر یعنی مکیلی یا موزونی ہونا جعم (کھانے کی چیز ہونے) کے ساتھ علت ہے سے اس طرح حق شفعہ کی علت احناف کے نزدیک ضرر جوار (پڑوس کی اذبیت)

ے بچناہے اورائمہ ثلاثہ کے نز دیک ضرق سمت (بٹوارے کے مصارف) سے بچناہے اور جب علتوں میں اختلاف ہوا تو فروعات میں اختلاف ناگزیر ہے۔ جو بھی شخص افتہائے اربعہ کی فقہی کتابوں میں باب الربوا کا مطالعہ کرے گااس کے سامنے کثرت اختلاف کی حقیقت واشگاف ہوجائے گی۔

پھرعلتوں میں اختلاف کے بعد بیہ بحث چل پڑی کہس کی مجھی ہوئی علت ان حکمتوں آورکھوں کے مطابق ہے جن کا شریعت میں اعتبار کیا گیا ہے؟ ہر جماعت اپنی بات کوموجۃ کرنے کی کوشش کرنے گئی ۔اس لئے ضروری ہوگیا کہ حکمتوں اورعلتوں مستقل کلام کیا جائے۔

۲- بہت ہے دین مسائل میں عقلی دلائل ہے استدلال شروع ہو گیا، مثلاً صاحب ہدایی بن ابی بکر مرغینانی رحمہ اللہ (۲۰- ۱۹۳۵ ہے) جوچھٹی صدی کے مایہ ناز فقیہ ہیں، معاملات کے بیشتر مسائل میں نقلی دلائل کے ساتھ عقلی دلائل بھی بیش کرتے ہیں، اس لئے ضروری ہو گیا کہ نصوص پر دلائل عقلیہ قائم کئے جائیں، اور منقول کی معقول کے ساتھ تطبیق دکھائی جائے۔ دکھائی جائے۔

۳-اصولِ اعتقادیہ اور عملیہ میں شکوک وشبہات کا سلسلہ چل پڑا تو ضروری ہوا کہ تمام اصول کوموجہ کردیا جائے اوران کی مضبوط بنیادوں کونکھاردیا جائے۔

غرض مذکورہ بالا وجوہ کی بنا پرضروری ہوا کہ فن حکمت شرعیہ مدون کرلیا جائے ،اس سے دین کو برڈی مدد ملے گی اور بیہ فن مسلمانوں کے انتشار کوشتم کرنے میں برڑا ممدومعاون ثابت ہوگا۔اب بین اہم عبادت اوراعلی درجہ کی طاعت ہے۔

[٢]قوله: لأن السلف لم يدونوه.

قلنا: لا يَنضُرُ عدمُ تدوينِ السَّلفِ إياه، بعدما مَهَّدَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم أصولَه، وفَرَّعَ فروعَه، واقتفىٰ أَ ثَرَه فقهاءُ الصحابةِ، كأمِيْرَي المؤمنين: عمَرَ وعلي، وكزيدٍ، وابن عباس، وعائشة، وغيرهم، رضى الله عنهم: بَحَثُوْا عنه، وأَبْرَزُوْا وجوهًا منه؛

ثم لم يزل علماءُ الدين، وسُلَّاكُ سبيل اليقين، يُظْهرون مايَحْتاجون إليه، مما جمع الله في صدورهم؛ كان الرجلُ منهم اذا ابتلى بمناظرةِ من يُثِيرُ فتنةَ التشكيك، يُجَرِّدُ سيفَ البحث ويَنْهَضُ، ويُصَمِّمُ العزمَ ويَمْحَضُ، وَيُشَمِّرُ عن ساق الجدِّ وَيَحْسِرُ، وَيَهْزمُ جيوشَ المبتدعين ويَكْسِرُ.

ثم رأينا بعد : أن تدوين كتاب، يحتوى على جُمَلٍ صالحةٍ من أصولِ هذا الفن أجداى من تفاريقِ العصاءو كلُّ الصيد في جوف الفَرَا.

وكان الأوائلُ لصفاء عقائدهم، ببركةِ صحبةِ النبيِّ صلى الله عليه وسلم، وقُرب عهده، وقَرب عهده، وقَرب عهده، وقَلب عهده، وقَلب عليه وقل عنه صلى الله عليه

وسلم، وعدَم التفاتهم إلى تطبيق المنقول بالمعقول، وتَمَكُّنِهم من مراجعةِ الثقاتِ في كثير من العلوم الغامضةِ، مُستغنين عن تدوين هذا الفن؛

كماأنهم كانوا بسبب قُرب عهدهم من العرب الأول، واتّصال زمانِهم برجال الحديث، وكونِهم منهم بِمَرُائ ومَسْمَع، وتَمْكُنهم من مراجعة الثقات، وقلّة وقوع الاختلاف والوضع، مستغنين عن تدوين سائر الفنون الحديثيّة، كشرح غريب الحديث، وأسماء الرجال، ومراتب عدالتهم، ومشكل الحديث، وأصول الحديث، ومختلف الحديث، وفقه الحديث، وتمييز الضعيف من الصحيح، والموضوع من الثابت.

وكلُّ فنَّ من هذه لم يُفْرَدُ بالتدوين، ولم تُرَتَّبُ أصولُه وفروعُه، إلابعدَ قرونِ كثيرةٍ، ومُدَدٍ مُتَطَاوِلَةٍ، لَمَّا عَنَّتِ الحاجةُ إليه، وتوقَّف نُصْحُ المسلمين عليه.

ثم إنه كثر احتلاف الفقهاء، بناءً على احتلافهم في عِلَلِ الأحكام، وأفضى ذلك إلى أن يُتَبَاحَثُوا عن تلك العللِ من جهة إفضائها إلى المصالح المعتبرة في الشرع، ونشأ التمسك بالمعقول في كثير من المباحث الدينيَّة، وظهرت تشكيكات في الأصول الاعتقادية والعملية، فآل الأمرُ إلى أن صار الإنتهاض لإقامة الدلائل العقلية، حسب النصوص النقلية، وتطبيق المنقول بالمعقول، والمسموع بالمفهوم، نصرًا مُّوزَّرًا للدِّيْنِ، وسَعْيًا جميلا في جمع شمْل المسلمين، ومعدودًا من أعظم القُرْبَاتِ، ورأسًا لرؤس الطاعات.

ترجمہ: (۲) قائل کا قول: اس کئے کہ سلف نے اس کو مدون نہیں کیا۔

ہم کہتے ہیں: سلف کااس فن گویدون نہ کرنا کچھ معزنہیں، جبکہ آنحضور سِلِیْفَاؤِیم نے اس فن کے اصولوں کی راہ ہموار
کردی ہے اور اس کی جزئیات کو مستبط فر مایا ہے۔ اور فقہائے صحابہ نے، جیسے امیر المؤمنین حضرت عمر، امیر المؤمنین حضرت علی، حضرت علی، حضرت علی، حضرت زید بن ثابت، حضرت ابن عباس اور حضرت عائشہ وغیرہم رضی اللہ عنہم نے آپ سِلِیْفَاؤِیم کے قش قدم
کی بیروی کی ہے۔ ان سب حضرات نے اس علم کے بارے میں کھود کرید کی ہے اور اس کے متعدد پبلوظا ہر کئے ہیں۔
کی بیروی کی ہے۔ ان سب حضرات نے اس علم کے بارے میں کھود کرید کی ہے اور اس کے متعدد پبلوظا ہر کئے ہیں۔
کیرون کی ہے۔ ان اور سالکین راہ یقین ہر زمانہ میں لوگوں کوجن باتوں کی ضرورت پیش آتی تھی ان کوظا ہر کرتے تھے،
ان علوم کے ذریعہ جو اللہ تعالی نے ان کے سینوں میں جمع کئے تھے، جب ان میں سے کوئی شخص کی ایسے شخص کے ساتھ مناظرہ میں کیشن جاتا، جو تشکیک کے فتنہ کو ہوا دے رہا ہوتا تھا، تو وہ بحث کی تلوار تان لیتا، اور اٹھ کھڑ ا ہوتا، اور (مقابلہ مناظرہ میں کیشن جاتا، جو تشکیک کے فتنہ کو ہوا دے رہا ہوتا تھا، تو وہ بحث کی تلوار تان لیتا، اور اٹھ کھڑ ا ہوتا، اور (مقابلہ کر لیتا) اور گر راہوں کے فتنہ کو اور ان کوتو ڈکرر کھ دیتا۔

کرلیتا) اور گر ابوں کے فتکہ کوشکست دیتا، اور ان کوتو ڈکرر کھ دیتا۔

پھر بعدازیں ہماری ہمجھ میں آیا، کہ ایک الیمی کتاب کو مدون کرنا جواس فن کے اصول کی اچھی خاصی مقدار شرِتل ہو، لاٹھی کے ٹکڑوں سے بھی زیادہ مفید ہے،اور سارے شکار جنگلی گدھے کے پیٹ میں ہیں۔

اورا گلے لوگ اس فن کی تد و میں مستیعنی تھے، کیونکہ آنحضور طالفتا کے گئے کہا کہ بہت کی برکت سان کے عقائد صاف تھرے تھے اوراہ عبد رسالت سے قریب تھے، اوران میں اختلاف بھی بہت کم واقع ہوئے تھے، اوران کے دل مطمئن تھے، کیونکہ وہ آنحضور طالفتائی ہے ثابت چیزوں کے بارے میں فقیق فیریس کرتے تھے اوروہ منقول کو معقول کے ساتھ منطبق کرنے کے چکر میں بھی نہیں پڑتے تھے، اوروہ بہت سے دقیق مسائل میں قابل اعتاد علاء کی طرف رجوع کرنے پرقادر تھے۔ جس طرح وہ اگلے عربوں کے زمانہ سے قریب ہونے کی وجہ سے، اورروات حدیث کے زمانہ کے ساتھ ان کے جس طرح وہ اگلے عربوں کے زمانہ سے قریب ہونے کی وجہ سے، اورروات حدیث کے زمانہ کے ساتھ ان کی ان کی ان کھول اور کا توں کے سام مونے کی وجہ سے، اور وہ میں اختلاف اور وضع کا سلسلہ کم واقع اعتاد رُوات حدیث کی طرف مراجعت پرقدرت ہونے کی وجہ سے، اور حدیثوں میں اختلاف اور وضع کا سلسلہ کم واقع ہونے کی وجہ سے، اور حدیثوں میں اختلاف اور وضع کا سلسلہ کم واقع مونے کی وجہ سے، اور حدیثوں میں اختلاف اور وضع کا سلسلہ کم واقع مونے کی وجہ سے، اور مون کی قرف اور کا نوں بیں اختلاف اور ضعف حدیثوں میں اختلاف اور ضعف حدیثوں میں اختلاف اور موضوع روایات کو ثابت روایات سے جدا کرنے کا فن ۔ اور ان فنون میں سے ہم فن صدیثوں کو بید میں ہونے کے بعد علیحہ مرتب کیا گیا ہے اور اس کے اصول وفر وع تجویز کیے گئے ہیں جب کو بعد اور مدتہائے مدید گرز ہوانے کے بعد علیحہ مرتب کیا گیا ہے اور اس کے اصول وفر وع تجویز کیے گئے ہیں جب کی ضرورت پیش آئی اور مسلمانوں کی خیرخواہی اس پر موقوف ہوگئی۔

پہنچ گئی کہ وہ حضرات ان علتوں کے بارے میں اس حیثیت سے بحث کرنے گئے کہ کیا وہ اُن مصالح تک پہنچاتی بہاں تک بہنچاتی کی کہ وہ حضرات ان علتوں کے بارے میں اس حیثیت سے بحث کرنے گئے کہ کیا وہ اُن مصالح تک پہنچاتی ہیں جن کا شریعت میں اعتبار کیا گیا ہے؟ اور بہت سے وین مسائل میں دلائل عقلیہ سے استدلال شروع ہوگیا، اور اصول اعتقاد بیاورعملیہ میں شکوک وشبہات کا سلسلہ چل پڑا، تو نصوص پردلائل عقلیہ قائم کرنے کے لئے ، اور اسلاف سے مروی باتوں کو عقلی باتوں کے ساتھ ہم آ ہنگ کرنے کے گئے ، اور منقولات کے ساتھ تھی آ ہنگ کرنے کے گئے ، اور اسلاف سے مروی باتوں کو عقلی باتوں کے ساتھ ہم آ ہنگ کرنے کے گئے ، اگر عبادت اور اہم طاعات میں سے اعلی درجہ کی طاعت شار ہونے لگا۔

#### لغات:

سُلاَّك جَعْبِ سالك كى: راه رَو ..... مُنحَضَ (ف) الْوُدُّ أو النُّصح: دوَى ياخِيرخوا بى خالص كرنا ..... أجدى (اسمَ تفضيل) زياده مفيد أجدى إجداءً الأمرُ: نفع دينا ، كها جاتا ب ما يُجْدِىٰ عنك هذا: يه چيزتم كوفا نده بيس د \_ گى (اسمَ تفضيل) زياده مفيد أجدى إجداءً الأمرُ: نفع دينا ، كها جاتا ب ما يُجْدِىٰ عنك هذا: يه چيزتم كوفا نده بيس د \_ گى

.....التفاريق: مُكِرُ بِهُورُ الْهُاجَا تَا بِ: صَمَّمُ تفاريق متاعِه: اس نِهُ مَقْرُ قُلَ المَّالِ اَلْحَدُ حَقَّه بالتفاريق:

اس نے اپنا حَق تھوڑ اتھوڑ الرك ليا تف ديق العصا الأخلى كُكُرُ بـ ..... الفَرَ أَ: جنگلى گدها، گورخر، جَمَع أَفْرَ اء اور
کہاوت كل الصيد النح بغير بمزه كے ہے يہ كہاوت وہ تحض بولتا ہے جس كى بہت كى حاجتيں ہوں اور ان ميں ہے بڑى حاجت پورى ہوجائے تو وہ تحض يہ كہاوت بولتا ہے بعنى باقى حاجق كوفت ہونے كى پرواہ نہيں (تان العروس ۱۹۱۱) على حاجت پورى ہوجائے تو وہ تحض يہ كہاوت بولتا ہے بعنى باقى حاجق كوفت ہونے كى پرواہ نہيں (تان العروس ۱۹۱۱) العروس ۱۹۱۱) مستعنين خبرہے كان الأو ائل كى ..... عَنَّ (ن بَسُ ) عَنَّا له الشيئى : سامنے ظاہر ہونا، بيش آتا السنار و لائا : قوى كرن .... الشَّمْ لَلهُ شَمْلَهُ مُنَا اللّٰهِ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ اللّٰه

### تشريخ:

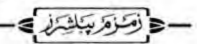
ا- أخدى من تفاديق العصا (العُمى كَ فكرُول سے بھی زیادہ کارآ مد) ایک کہاوت ہے، کسی چیز کا بے حدنا فع ہونا ظاہر کرنے کے لئے استعال کرتے ہیں۔ عرب کی ایک دیہاتن غنیّہ نے سب سے پہلے اپنے بیٹے کے حق میں یہ جملہ استعال کیا تھا، اس کا لڑکا بدخلق، لوگوں کے ساتھ بدمعاملہ، کمزور بدن اور باریک ہڈیوں کا ڈھانچا تھا، قبیلہ کے ایک جوان نے اس پرحملہ کیا اور اس کی ناک کا ہے دی، اس کی ماں نے ناک کی دیت وصول کی بھس سے اس کی غربی دور ہوگئ، پھر کسی اور جوان نے اس پرحملہ کیا اور کان کا ہے دیا، پھر تیسر سے نے حملہ کیا اور اس کا مونٹ کا ہے دیا، ماں ہر جنایت کی دیت لیتی رہی اور خوب ٹھا ٹھ کرتی رہی، اس نے بیٹے کے حق میں چندا شعار کہے ہیں ان میں سے ایک شعریہ ہے دیت لیتی رہی اور خوب ٹھا ٹھ کرتی رہی، اس نے بیٹے کے حق میں چندا شعار کہے ہیں ان میں سے ایک شعریہ ہے

أحلِفُ بالمرورة حقًّا والصفا إنك حير من تفاريق العصا ترجمه: مين صفاوم وه كي قتم كهاتي مول كرتولاً هي كي كرول سي بهي زياده نفع بخش ہے۔

لاُٹھی کے کیا کیا گلڑے ہوسکتے ہیں اور وہ کیا کیا کام آسکتے ہیں ، اس کی وضاحت ایک عرب دیہاتی نے گی ہے ، قاموس میں اس کا قول نقل کیا گیا ہے ،خواہش مندحضرات مراجعت کریں (تاج العروس 2:24مادہ ف رق)

۲-کل الصید فی جوف الفوا (تمام شکار گورخر کے پیٹ میں ہیں) یہ بھی ایک کہاوت ہے اس کی صورت یوں سمجھنی چاہئے کہ دوشکاری شکار کے لئے نکلے، ایک نے دن بھر میں پانچ کبوتر، دس گوریا، دس فاختہ، دوخر گوش شکار کئے اور دوسرے نے صرف ایک گورخر مارا، جب دونوں شکاری ملے تو پہلے نے کہا کہ میں نے دن بھر میں ستائیس شکار کئے: تو نے ایک ہی کیا؟! دوسرے نے جواب دیا کہ تیرے سارے شکار میرے گورخر کے پیٹ میں ساجا کیں گے، میں نے اتنابرا شکار کیا ہے، اس لئے میرے لئے شرم کی کوئی بات نہیں۔

۳-فن حدیث کی ائتی (۸۰) ہے زائد انواع کی گئی ہیں ،اور ہرنوع میں مصنفین نے تصنیفات کی ہیں مگر بعد میں



بعض کوبعض میں ضم کردیا گیامثلاً فقدالحدیث مشکل الحدیث اور مختلف الحدیث کوشروح حدیث میں لے لیا گیا اور روات کی عدالت کے مراتب کی تعیین کا بیان اسی طرح جرح کے مراتب کی تعیین کا بیان اسائے رجال میں شامل کرلیا گیا اور شیح وضعیف اور موضوع و ثابت روایات میں امتیاز کرنے کافن روایت حدیث کی کتابوں میں سے لے لیا گیا اور غریب الحدیث اور اصول الحدیث تنافی نیں ۔



## دليل نفتى كى دوسرى تقرير كاجواب اورفن حكمت ِشرعيه كايهلا فائده

معترض نے دلیل نقلی کی دوسری تقریر مید کی تھی کہ چونکہ احکام شرعیہ پڑمل کرنا مصالح وحکم کے جانبے پرموقوف نہیں، اس کئے فن حکمت شرعیہ کی تدوین ہے فائدہ ہے۔اس کا جواب میہ ہے کہ یہ خیال بھی واقعہ کے خلاف ہے کیونکہ اس فن میں بڑے بڑے فائدے ہیں،مثال کے طور پر چندفوائد ذیل میں بیان کئے جاتے ہیں۔

پہلا فائدہ بن حکمت شرعیہ کی مدد سے رسول اللہ ﷺ کے مجزات میں سے ایک اہم مجز ہ کو سیجھنے میں مدد ملتی ہے اوروہ مجزہ آپ کی لائی ہوئی شریعت (مجموعہ قوانین) میں غور کیا جائے تو آپ کا ای ہوئی شریعت (مجموعہ قوانین) میں غور کیا جائے تو آپ کا نبی برحق ہونا سمجھ میں آ جائے گا کیونکہ کوئی جسی انسان قوانین کا کوئی ایسا مجموعہ پیش نہیں کرسکتا جس میں اس درجہ حکمتوں اور صلحتوں کی رعایت کی گئی ہو، جتنی شریعت اسلامیہ میں ملحوظ رکھی گئی ہے، یہ بات انسانوں کی مقدرت سے باہر ہے، یہ خالق کا کنات کا کام ہے پس اللہ ہی کی طرف سے یہ مجموعہ قوانین آنحضور شال نیونگئے کیا گیا ہے جس کوآپ نے خالق کا کنات کا کام ہے پس اللہ ہی کی طرف سے یہ مجموعہ قوانین آنحضور شیل نیونگئے گئے ہیں ان فن کے بغیران کوگوں کے سامنے پیش کیا ہے مگر اس کے ادراک کے لئے فن حکمت شرعیہ سے واقفیت ضروری ہے، اس فن کے بغیران حکم ومصالح کوئیں سمجھا جاسکتا جن پر شریعہ شیمتال ہے۔

اس گی تفصیل بیہ ہے کہ مُعْجِوَ ۃ صفت ہے آیہ تکی ، پھرصفت کوموصوف کے قائم مقام رکھا گیا ہے بینی موصوف کے معنی بھی صفت میں لے لئے گئے ہیں نیز لفظ مُعجِوزَ ۃ (جیم کے زیر کے ساتھ )اسم فاعل واحدموً نث ہے اُغجِوزہ سے جس کے معنی ہیں معنی ہیں ''عاجز کرنے والی نشانی '' یعنی وہ نشانی جس کے مانند کو پیش کرنے سے کو کا مندکو پیش کرنے سے کو گارے ماجز ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے خاتم النبیین مِلِلنَّیْوَیَیْم کوسند نبوت کے طور پر بے شارنشانیاں عطافر مائی ہیں ، ان میں سب سے بڑی نشانی قرآن عظیم ہے قرآن میں لوگوں کو بار بارچیلنے دیا گیاہے کہ اگر کسی کوقر آن کے منزل من اللہ ہونے میں شک ہوتو وہ اپنے حمایتیوں کوساتھ لے کرقر آن جیسی ایک سورت بنا کر دکھا دے اور اگر وہ ایسانہ کر سکے اور ہرگزنہیں کر سکے گاتو اس کو سمجھ لینا چاہئے کہ قر آن واقعی کسی انسان کی کاوش نہیں ، بلکہ کلام الٰہی ہے ، پس اس کوا نکار کر کے جہنم کا ایندھن نہیں بننا چاہئے ۔سورۃ البقرہ آیات ۲۳ و۲۴ میں یہ ضمون آیا ہے۔

ان سب حضرات نے وجوہ اعجاز بیان کئے ہیں اور لوگوں کو سمجھایا ہے کہ قرآن کے مثل انسان کیوں نہیں لاسکتا؟ ای طرح آ مخصور میلانٹی کیا ہے جوشر بعت لوگوں کے سما منے پیش کی ہے وہ سابقہ تمام شرائع ہے کامل تر ہے اور آپ کا ایک بہت بڑا معجزہ ہے، کیونکہ اس میں ایسی باتوں کا لحاظ وضعی قوانین میں رکھا ہی نہیں جاسکتا۔ اور بیہ بات وور اول کے لوگ اپنی فطرت سلیمہ، صحبت نبوی کی برکت، استعداد کی پختگی اور علم کی فراوانی ہے، خود بخود سجھتے تھے، اس کو سمجھانے کی ضرورت نہیں تھی۔ ان کی تقریروں میں اور باہمی گفتگوؤں میں اس کی طاف جھلک ملتی ہے مگر بعد میں بیصورت حال باتی نہیں رہی اس کئے ضروری ہوا کہ آپ کی لائی ہوئی شریعت میں جو وجوہ اعجاز ہیں اس کی وضاحت کی جائے۔ اسی مقصد کے لئے فن حکمت شرعیہ کی تذوین ضروری ہوئی۔

رہی یہ بات کہ''شریعت محدیہ تمام شرائع سابقہ سے کامل تر ہے'' بیضمون بہت میں روایات سے ثابت ہے مثلاً امام بیہ تی رحمہ اللہ نے ولائل النبو و میں حضرت عقبہ رضی اللہ عنہ کی روایت ذکر کی ہے کہ آپ میلائیو آئیل نے غزوہ تبوک کے موقعہ پر جوطویل خطاب فر مایا تھا اس میں یہ جملہ معروف ہے کہ خیٹر المیم ملل میلله ابو اہیم تمام شرائع میں بہترین ابراہیم علیہ السلام کی شریعت ہے اور سورۃ النحل آیت ۱۲۳ میں ہے کہ

ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيْمَ ﴿ يَهِمِهُم نِهَ آبِ كَ پِاس وَى بَعِيجِى كُرَآبُ ابَيْمٌ كَطريقِهِ حَنِيْفًا ﴿ يَكُلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ إِبْرَاهِيْمَ ﴿ يَهِمُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّه

- ﴿ لُوَ وَمُ لِيَكُ الْشِيرُ لِيَ

غرض آپ کی ملت، ملت ابراہیمی کا کامل ومکمل ایڈیشن ہے۔اور ملت ابراہیمی تمام ملتوں میں بہترین ہے پس ثابت ہوا کہ آپ کی شریعت تمام شرائع سے کامل ترہے۔

اورآپ شالنگیکی جسے امی یعنی لوگوں ہے نہ پڑھے ہوئے مخص کا ایسی کامل وکمل شریعت پیش کرنا اس بات کی واضح دلیل ہے کہ بیشریعت آپ کی کاوش کا نتیجہ ہر گزنہیں۔ جب دنیا کے تمام پڑھے لکھے انسان مل کربھی ایسا مجموعہ قوانین تیار نہیں کرسکتے ، توایک امی سے یہ بات کیوں کرمتصور ہے؟ یقیناً بیرب العالمین کا نازل کردہ قانون ہے۔

غرض آپ کی شریعت آپ کی صدافت کی بہت بڑی دلیل ہے، مگر اس کا دلیل ہونا اس وفت سمجھ میں آسکتا ہے جب آ دمی بیہ جانے کہ اس شریعت میں کن کن صلحتوں کی رعایت کی گئی ہے؟ اور بیہ بات فن حکمت شرعیہ کے ذریعہ ہی جانی جاسکتی ہے،اس لئے اس فن کی تدوین بے فائدہ نہیں، بلکہ اس میں بیا یک عظیم فائدہ ہے۔

[٣] قوله: ليس في تدوينه فائدة.

قلنا: ليس الأمرُ كما زعم، بل في ذلك قوائدُ جَلِيلة:

منها: إيضاحُ معجزَةٍ من معجزات نبينا صلى الله عليه وسلم؛ فإنه صلى الله عليه وسلم كما أتى بالقرآنِ العظيم، فأ عُجرَز بُلغاء زَمَانِه، ولم يستطع أحدٌ منهم أن يأتى بسورة من مِثْله؛ ثم لَمَّا انْقَرضَ زَمَانُ العرب الْأُولِ، وخَفِى على الناس وجوهُ الإعجاز، قام علماء الأمة، فأوضحوها، لِيُدْرِكه من لم يسلغ مبلغهم؛ فكذلك أتى من الله تعالى بشريعة هي أكملُ الشرائع، مُتَضَمَّنةٌ لمصالح يَعْجِزُ عن مراعاة مِثْلِها البشرُ، وعَرَف أهلُ زمانه شرف ماجاء به، بِنَحْوٍ من أنحاء المعرفة، حتى نطقت به السنتُهم، وتبين في خُطبهم ومُحاوراتهم؛ فلما انقضى عصرهم، وجب أن يكون في الأمة من يُؤضِحُ وجوة هذا النوع من الإعجاز.

والأثارُ الدالَّةُ على أن شريعته صلى الله عليه وسلم أكملُ الشرائع، وأن إتيانَ مِثْلِهِ بمثلها معجزةٌ عظيمةٌ، كثيرةٌ مشهورةٌ لاحاجةَ إلى ذكرها.

ترجمه: قائل كاقول:اس فن كى تدوين ميں كوئى فائدہ نہيں۔

ہم کہتے ہیں: واقعہ ایسانہیں ہے جیسا قائل نے خیال کیا ہے بلکہ اس فن کی تدوین میں بہت سے بڑے بڑے فائدے ہیں۔

ان میں سے ایک فائدہ آنحضور مِلائیاً کیا گئے گئے گئے اس سے ایک بڑے معجزہ کی وضاحت کرنا ہے، کیونکہ آنحضور مِلاَئَتِوَکِیمُ جس طرح قرآن عظیم لائے ،اوراس نے آپ کے زمانے کے ارباب بلاغت کوعا جز کردیا،اوران میں سے کسی میں ہمت نہ ہوئی کے قرآن جیسی کوئی سورت بنالائے۔ پھر جب الگے عربوں کا زمانہ بیت گیااورلوگوں پراعجازی وجوہ مخفی ہوگئیں تو علائے امت الشے ،اورانھوں نے وجوہ اعجازی وضاحت کی ، تا کہ وہ لوگ بھی جوا گلے عربوں جیسی استعداد کے مالک نہیں ہیں ، قرآن کے اعجاز کو سمجھ سکیس۔ ای طرح آنحضور میلانی آئے اللہ تعالی کی طرف ہے ایک شریعت (مجموعہ قوانین) لائے ہیں ، جو تمام شریعتوں میں کامل تر ہے ، جوالی مصلحتوں شیمل ہے کہ اس جیسی حکمتوں کی رعایت کرنے سے انسان قاصر ہیں ، اور آپ کے زمانہ کے لوگ آپ کی لائی ہوئی شریعت کی برتری کو سمجھتے تھے ، سمجھنے کی مختلف صور توں میں سے کسی صورت کے ذریعہ ، چنانچہ ان کی زبانوں سے وہ حکمتیں ظاہر ہوئی ہیں ، اور ان کی تقریروں اور باہمی گفتگوؤں میں وہ واضح ہوئی ہیں ۔ پھر جب ان کا زمانہ گذرگیا تو ضروری ہوا کہ امت میں ایسے لوگ بیدا ہوں جواعباز کی اس خاص قسم کی وضاحت کریں ۔

اوروہ روایات جواس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ آپ کی شریعت تمام شریعتوں سے کامل تر ہےاور یہ بات کہ آپ جیسے (ای شخص) کا اس جیسی (کامل ترین) شریعت کو پیش کرنا ایک بہت بڑا معجز ہ ہے،ایسی روایات بہت ہیں اور مشہور ہیں ،ان کوذکر کرنے کی حاجت نہیں۔

#### لغات:

أُوَلُ جَمْعَ أُوْلِى، مُوَنَثُ أَوَّلَ، العرب بتاويل قبيله مؤنث اور معنَّى جَمْع ہاں لئے صفت أُوَلَّ لائل گئ ہے خاوَرَ مُحَاوَرَةً وَحوارًا ؛ گفتگو کرنا، جواب دینا ..... کثیرة خبر ہے الآثار مبتداکی۔

### تشريخ:

معرفت یعنی بات مجھنے کی بہت می صورتیں ہوسکتی ہیں مثلاً پڑھنے کے ذریعہ مطالعہ اورغور وفکر کے ذریعہ ہمجت کے ذریعہ مجھنے تھے اس بات کا انداز ہ ذریعہ ہجے ذریعہ وغیرہ ، دوراول کے حضرات شریعت میں ملحوظ حکمتوں اور کھتے تھے اس بات کا انداز ہ ہمیں ان کی تقریروں اور باہمی گفتگوؤں سے ہوتا ہے ، رہی یہ بات کہ انہوں نے یہ باتیں کیسے ہمجھیں تو یہ بات ہم نہیں بناسکتے ۔ بس اتناہم جانتے ہیں کہ وہ حضرات یہ باتیں سمجھے ہوئے تھے۔

نو اضخ العلمة مطبوعة نسخه ميں جَلِيَّة ہے،جس كے معنى ہيں: واضح الصحيح مخطوط كرا چى سے كى ہے۔

\$

\$

A

### فن حکمت شرعیه کا دوسرا فائده

ہرمسلمان کا ایمان ہے کہ آنحضور میلائی کیا جو دین وشریعت لائے ہیں وہ سچا دین اور بچی شریعت ہے، اگر اس



ایمان کے ساتھ مؤمن شریعت کی حکمتیں اور حیق جان لے تواس کومزید اطمینان قلبی حاصل ہوگا، اور پیطماعیت شرعاً مطلوب ہے۔ اللہ کے فلیل حضرت ابراہیم علیہ السلام نے بارگاہ خداوندی میں بدد رخواست کی تھی کہ ان کوا حیائے موتی کا مشاہدہ کرایا جائے ، دریافت کیا گیا کہ:'' کیا تمہارا اس پر ایمان نہیں؟'' آپ نے جواب دیا:'' کیوں نہیں؟! مگر میں آنکھوں سے مشاہدہ کرنا چاہتا ہوں تا کہ مزید اظمینان قلبی حاصل ہو' چنا نچے اللہ پاک نے ان کوا حیائے موتی کا مشاہدہ کرایا۔ سورۃ البقرہ آیت ۲۲۹ میں اس کی تفصیل ہے۔ اس طرح شریعت کی حقانیت پریفین کے ساتھ اگراد کا م شرعیہ کے کرایا۔ سورۃ البقرہ آیت ۲۲۰ میں اس کی تفصیل ہے۔ اس طرح شریعت کی حقانیت پریفین کے ساتھ اگراد کا م شرعیہ کے رموز واسرار بھی جان لئے جا ئیں تواس سے مزید اظمینان قلبی حاصل ہوگا اور بیاس فن کا نہایت اہم فائدہ ہے۔ اور اسرار ورموز جانے سے ایمان میں اضافہ ہونے کی وجہ یہ ہوگر حسار مسئلہ کے شوت کے لئے ایک دلیل کا فی ہوتی ہے لئے ہوئی جائے اور مختلف راہوں سے مسئلہ کا علم حاصل ہوجائے تو شرح صدر ہوتا ہے اور کا مختلف راہوں سے مسئلہ کا علم حاصل ہوجائے تو شرح صدر ہوتا ہے اور کی ماری کی حکمت ، اور اس کا دینوی یا اخروی فائدہ معلوم ہوجائے تو یہ بات مزید طرب اور اس کا دینوی یا اخروی فائدہ معلوم ہوجائے تو یہ بات مزید طرب ایون ہوتی ہے۔

و منها: أنه يحصُل به الإطمئنانُ الزائدُ على الإيمان، كما قال إبراهيمُ الخليلُ عليه الصلوة والسلامُ: ﴿ بَلْي ، وَلَكِن لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي ﴾ وذلك: أن تظاهُرَ الدلائلِ، وكثرةَ طُرُقِ العلم، يُثْلِجَانِ الصدرَ، ويُزِيلان اضطرابَ القلب.

ترجمہ:اوران(فائدوں) میں ہے ایک بیہ کہ اس علم کی بدولت ایمان سے زائداطمینان قلب حاصل ہوتا ہے، جیسا کہ ابراہیم خلیل اللہ علیہ الصلوق والسلام نے فرمایا کہ: ''کیوں نہیں ،گراس لئے درخواست کرتا ہوں کہ میرا دل مطمئن ہوجائے''اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ (کسی مسئلہ پر) دلائل کا تو بہتو جمع ہونا ،اورعلم کی راہوں کا زیادہ ہونا سینہ کو مصندا کرتا ہے اوردل کی بے چینی کودورکرتا ہے۔

لغت: أَثْلَجَتُ نفسي به:مطمئن مونا،خوش مونا\_







### فن حكمت شرعيه كالتيسرا فائده

سالک یعنی درجهٔ احسان کا طالب نوافل عبادات میں محنت کر کے مطلوب تک پہنچتا ہے،اگروہ عبادات کے اسرارو رموز جان کرمحنت کرے اور عبادتوں کی روح اور ان کے انوار کی نگاہ داشت کرے مثلاً سالک جواذ کارکر تاہان کی خاصیات بھی جان لے اور پوری توجہ ہے ذکر کرے اور اس کی خاصیت کی تخصیل کی کوشش کرے تو تھوڑی عبادت بھی بہت زیادہ نفع بخش ثابت ہوگی اور وہ اندھا دھندسفر جاری رکھنے ہے محفوظ رہے گا۔ای وجہ سے امام غزالی رحمہ اللہ نے سلوک کی کتابوں میں عباد توں کے اسرار ورموز بیان کرنے کا اہتمام کیا ہے۔

و منها: أن طالب الإحسان إذا اجتهد في الطاعات، وهو يعرف وجه مشروعيتها، ويُقيِّدُ نفسه بالمحافظةِ على أرواحِها وأنوارها، نَفَعَهُ قليلُها، وكان أبعدَ من أن يَخْبِطَ خَبْطَ عَشْوَاءً؛ ولهذا المعنى: اعتنى الإمامُ الغزالي في كتب السلوك بتعريف أسرار العبادات.

ترجمہ:اوران (فائدوں) میں سے ایک بیہ ہے کہ احسان (تصوف) کا طالب جب عبادتوں میں محنت کرتا ہے درانحالیکہ وہ ان کی مشروعیت کی وجہ جانتا ہے اور اپنے آپ کو پابند بنا تا ہے عبادتوں کی ارواح اوران کے انوار کی نگاہ داشت کا ،تو تھوڑ اعمل بھی اس کونفع پہنچا تا ہے اور وہ رتو ندی اونٹنی کی طرح ٹا مک ٹوئیاں مارنے سے بالکل نج جاتا ہے۔ اور اس وجہ سے امام غز الی رحمہ اللہ نے تصوف کی کتابوں میں عبادتوں کے رموز بیان کرنے کا اہتمام کیا ہے۔

فا کدہ:(۱) اِحسان باب افعال کامصدر ہے،اس کے معنی ہیں نِکو کردن(عمدہ بنانا)اور ہر چیز کوعمدہ کرنالازم ہے مسلم شریف میں حدیث ہے:

إن الله تبارك وتعالى كتب الإحسان على كل شيئ، فإذا قتلتم فأحسنوا القِتْلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الدَّبح، وليُحِدَّ أحدُكم شَفْرتَه، وليُرِحُ ذبيحتَه (مَثَلُوة مديث بُر ٢٥٠٣)

الله تعالی نے ہر چیز میں عمدہ کرنے کولازم کیا ہے، لہذا جب تم (وشمن کو جہاد میں) قبل کروتوا پیھے انداز پر قبل کرو( یعنی مُلْم نہ کرو) اور جب تم جانور ذرج کروتو عمدہ طریقہ پر ذرج کرو، اور ( اس کی صورت یہ ہے کہ ) تم اپنی حجری خوب تیز کرلواور ذبیحہ کوآرام پہنچاؤ۔

اور جب ہر چیز میں احسان ( نکوکردن ) فرض ہے تو عبادات جو کہ اہم امور میں سے ہیں ان میں تو احسان بدرجهٔ اولی مطلوب ہوگا،عبادات کوعمدہ بنانے کا طریقہ حدیث جبرئیل میں بیآیا ہے: ۔

أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم السطرح عبادت كرو، كه لوياتم الله كود كيور به به الرتم الرتم تكن تراه فإنه يراك (مشكوة ح ٢) السكونيين و كيور به الوه فإنه يراك (مشكوة ح ٢)

احیان عمل کا پہلا درجہ جواعلی درجہ ہے وہ تھیجے نیت ،استحضاراورنسبت یا دداشت کوقوی کر کے بی حاصل کیا جاسکتا ہے اور یہ درجہ حاصل کرنے میں سب سے زیادہ مؤثر فرائض ہیں ، پھرنوافل اعمال کا درجہ ہے،منداحد (۲۵۶:۱) میں

مديث ع:

- ﴿ لُوْسُوْرَ لِبَالْشِرُ لِهِ

ماتقرَّب إلیَّ عبدی بمثل أداء بنده فرائض کی ادائیگی کے ذریعہ جتنا قرب حاصل کرتا ہے، وہ اور طریقہ الفوائی عبدی بمثل أداء بنده فرائض کی ادائیگی کے ذریعہ جتنا قرب حاصل کرتا ہے، وہ اور طریقہ الفوائی ومایز ال العبد یتقرب سے حاصل ہیں ہوتا، اور بندہ نوافل عبادات کے ذریعہ برابر قرب حاصل الیَّ بالنوافل حتی أُحِبَّه کرتار ہتا ہے یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں الیَّ بالنوافل حتی اُحِبَّه

پس جو خص درجها حسان حاصل کرنا چاہتا ہے ۔ اوراللہ تعالیٰ ہم سب کو یہ درجہ حاصل کرنے کی تو فیق عطافر ما کیں ۔ اسکوفرائض کے بعد نوافل اعمال میں محنت کرنی چاہئے۔ یہی خص سالک (راہ رَو) کہلاتا ہے اورای محنت کانام تصوف ہے۔ فائدہ (۲) تصوف کے لئے احادیث میں دولفظ استعال کئے گئے ہیں ایک احسان دوسرا ڈہد پہلا لفظ تو صرف حدیث جرئیل میں آیا ہے اور دوسرالفظ متعدوا حادیث میں آیا ہے السم عجم المفھوس الألفاظ المحدیث الشویف میں ذھر نہ بھر دوسرالفظ متعدوا حادیث میں آیا ہے السم عجم المفھوس الألفاظ المحدیث الشویف میں ذھر نہ دوسرالفظ ہی مراجعت کی جائے تو بہت می حدیثوں کے حوالے لی جائیں گے فرض پہلے لفظ کو روائے عام حاصل نہیں ہوا، دوسرالفظ ہی اسلامی لٹریچ میں عام طور پر استعال کیا جاتا تھا، حدیث کی بنیادی کتابوں میں بھی ابدواب الزھد ہی کاعنوان آتا ہے اور المزھد و المرقاق کے عنوان سے ستقل کتابیں بھی کمھی گئی ہیں ، حضرت عبد اللہ بن المبارک رحمہ اللہ کی کتاب الزھد و المرقاق طبع بھی ہوگئی ہے۔

اور زُھدے معنی ہیں و نیاسے بے رغبتی ،اور زاہد چونکہ د نیا کی رعنا ئیوں سے دور رہتے تھے اور صوف (اونی کپڑے)
پہنتے تھے اس لئے ان کے لئے لفظ صوفی (اونی کپڑا پہننے والا) اور فن کے لئے لفظ تصوف چل پڑا اور اب وہی لفظ زبان
زدہے۔غرض احسان ، زہداور تصوف ایک ہی چیز ہیں اور بیچیز ہے اصل نہیں بلکہ نصوص سے ثابت ہے اور جولوگ اس کا
انکار کرتے ہیں وہ فلطی پر ہیں۔

پھر بعد میں تصوف میں مجمی اثرات کی آمیزش ہوگئی اور عبادت کے غیر شری طریقے رواج پا گئے تو اکابرین نے جیسے علامہ ابن تیمیہ اور علامہ ابن القیم رحم ہما اللہ نے مجمی تصوف پر سخت تقید کی۔ بید حضرات نفس تصوف کے مشرخییں تھے، اس کی مگڑی ہوئی صورت پر انکار کرتے تھے۔ جناب مگرم مولانا ملک عبد الحفظ می صاحب نے علامہ ابن تیمیہ وغیرہ سات اکابرین علائے سلفیہ کی کتاب بہنام موقف انسمہ المحد کہ سات اکابرین علائے سلفیہ کی کتاب بہنام موقف انسمہ المحد کہ السّد فیم ہوچکی ہے۔ اس طرح ان کے کمیڈ علامہ ابن القیم رحمہ اللہ سلفیہ من التصوف و الصوفیہ مرتب کی ہے اور وہ طبع بھی ہوچکی ہے۔ اس طرح ان کے کمیڈ علامہ ابن القیم رحمہ اللہ نے شخ الاسلام ہروی رحمہ اللہ کی منازل السائوین إلی رب العالمین کی چارجلدوں میں مدارج السالکین کے اللہ حضر حکامی ہے جوم طبوعہ ہے۔

علائے دیو بندنے تصوف میں ہے مجمی تصورات اور غیر شرعی چیز ول کوحتی الا مکان نکال دیا ہے بیہ حضرات فن کونکھار کرشریعت کے دائر ہمیں لاکراس بڑمل کرتے ہیں۔

غرض حضرت شاه صاحب قدس سره اپنی تصانیف میں عام طور پر اور ججة اللّٰد میں خاص طور پر لفظ تصوف استعال

نہیں کرتے بلکہاصل اصطلاح احسان استعال کرتے ہیں۔جلد ثانی میں بھی أبو اب الإحسان کاعنوان قائم کیا ہے۔



### فن حكمت شرعيه كا چوتھا فائدہ

فقہائے کرام میں فروعی مسائل میں اختلافات ہوئے ہیں۔اور بیاختلافات علتوں کے اختلاف پر ببنی ہیں، یعنی نص میں مذکور حکم کی علت سمجھنے میں اختلاف ہواہے،اس لئے فروعی مسائل میں اختلاف ہو گیاہے۔

مثلاً اشیائے ستہ کی حدیث میں ربوا کی علت کے استخراج میں اختلاف ہوا ہے توباب کی جزئیات میں بھی اختلاف ہوگیا ہے اب یہ فیصلہ کرنا کہ کس کی سمجھی ہوئی علت درست ہے ،اس کے لئے فن حکمت شرعیہ کی ضرورت ہے۔اب اس فن میں مذکور حکمتوں اُور کمتوں کے ساتھ فقہا ، کی نکالی ہوئی علتوں کا موازنہ کر کے دیکھا جائے گا اور جوعلت مصالح وحکم سے ہم آ ہنگ ہوگی اس کور ججے دی جائے۔

و منها : أنه اختلف الفقهاء في كثير من الفروع الفقهية، بناءً على اختلافهم في الْعِلَلِ المخَرَّجَةِ المناسبة؛ وتحقيقُ ما هو الحقُّ هنالك لايَتِمُّ إلابكلام مستقِلٌ في المصالح.

تر جمعہ: اوران میں سے ایک( فائدہ) یہ ہے کہ بہت ی جزئیات فقہیہ میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہوا ہے اور یہ اختلاف علتوں میں اختلاف پرمبنی ہے، جواحکام کے مناسب نکالی گئی ہیں۔اب اس اختلاف میں صحیح بات کی شخصی مصالح پرستفل گفتگو کئے بغیرممکن نہیں۔

تركيب: تحقيق:مبتدا إور لايتم النخبر -

## فرجكمت شرعيه كايانجوال فائده

گراہ فرقوں کوشریعت کے بہت ہے مسائل میں شک ہے، ان کے خیال میں وہ سب مسائل خلاف عقل ہیں۔ اور جو چیز خلاف عقل ہوں کورد کردینایا تاویل کرنا ضروری ہے مثلاً معتزلہ کوعذاب قبر میں شک ہے، وہ کہتے ہیں کہ عذاب قبر مشاہدہ اور عقل کے خلاف ہے۔ ہم میت کوسالوں سرد خانہ میں رکھے رہتے ہیں، اس پرکوئی عذاب مشاہدہ میں نہیں آتا۔ فن کے بعد قبر کھود کردیکھے وہاں نہ کوئی بچھو ہے نہ سانپ، وہ کہتے ہیں کہ جومر گیا: مرگیا، اب میت کو تکلیف کیسی؟! ہم بکری ذنے کرکے گوشت یکا کر کھاتے ہیں تو کیا بکری کو تکلیف ہوتی ہے؟

ائ طرح قیامت کے میدان میں حساب و کتاب اور اعمال تولئے کا معاملہ ہے۔ معتزلہ کہتے ہیں کہ حساب آؤیث وہ
کرتا ہے جوحقیقت سے بے خبر ہوتا ہے ، اللہ تعالیٰ علیم وخبیر ہیں انھیں حساب لینے کی اور اعمال تولئے کی کیاضرورت ہے؟!
ای طرح پل صراط کا معاملہ لیجئے۔ معتزلہ کہتے ہیں کہ بینا معقول بات ہے کہ پل صراط کی مسافت پانچ سوسال کی
بھی ہوا وروہ بال سے زیادہ باریک بھی ہو، بیتضا دنہیں تو کیا ہے؟!

اس صورت حال کاسڈ باب کیا ہے؟ بس یہی ہے کہ احکام شرعیہ کے حکم ومصالح بیان کئے جائیں، اوراس مقصد کے لئے قواعد وضوا بطر منضبط کئے جائیں۔ پھران پرمفرع کر کے تمام احکام کی حکمتیں اور کتیں بیان کر دی جائیں تاکہ شک کرنے والوں کاشک دور ہوجائے اور فتنہ اٹھانے والوں پرروک لگے چنا نچیشاہ صاحب نے اس کتاب کی دوشمیس کی ہیں پہلی تیم میں قواعد وضوا بطر منضبط کئے ہیں اور دوسری قسم میں احکام کے اسرار وحکم بیان کئے ہیں۔
عرض جس طرح قرآن میں مذکور فن مخاصمہ کے اصول وقواعد طے کئے جیں تاکہ ان کے ذریعہ باطل فرقوں سے عرض جس طرح قرآن میں مذکور فن مخاصمہ کے اصول وقواعد طے کئے جیں تاکہ ان کے ذریعہ باطل فرقوں سے منشا جاسکے اس طرح فن حکمت شرعیہ کی تدوین بھی ضروری ہے تاکہ اس کی مدد سے فتنوں کا سدباب کیا جاسکے۔
اور اب دور جدید میں تو تشکیک کے شعلے بھڑک الی بھے ہیں اور یورپ اور امریکہ میں ہر سلمان ہر بات پر معلوم کرتا اور اب دور جدید میں تو تشکیک کے شعلے بھڑک الی ہے تاکہ وہ مسلمانوں کو احکام شرعیہ کے بارے میں مطمئن کر سکے اور فتنہ پر دازوں کو ناکا می کا منہ دکھا سکے۔

نوٹ: عربی میں بدعت کہتے ہیں فکری گمراہی کواورمبتدع کہتے ہیں گمراہ مخص کو جیسے شیعہ معتزلہ وغیرہ اوراردو میں بدعت کہتے ہیں عملی گمراہی کواور بدعتی کہتے ہیں عملی خرافات میں مبتلا شخص کو۔ کتاب میں بیہ معنی مراد نہیں بلکہ پہلے معنی مراد ہیں۔ و منها: أن المبتدعين شكّكُوا في كثير من المسائل الإسلامية: بأنَّها مخالفةً للعقل، وكلُّ ما هـ و مخالفٌ للعقل، وكلُّ ما هـ و مخالفٌ له يجب ردُّه أو تأويلُه، كقولهم في عذاب القبر: إنه يُكذَّبُهُ الحِسُّ والعقلُ؛ وقالوا في الحساب والصراط والميزان نحوا من ذلك، فَطَفِقُوا يُؤوِّلُوْنَ بِتأويلاتٍ بعيدةٍ .

وأثـارَتْ طائفةٌ فتنةَ الشك، فقالوا: لِمَ كان صومُ آخرِ يومٍ من رمضانَ واجبًا، وصومُ أَوَّلِ يوم من الشوال ممنوعًا عنه؟ ونحوُ ذلك من الكلام؛

واسْتَهْزَأَتْ طائفة بالترغيبات والترهيبات،ظَانَيْنَ أَنَّها لِمُجَرَّدِ الحَثُ والتحريض، لاترجع إلى أصلِ أصيلٍ، حتى قام أشقَى القوم، فوضع حديثٌ "باذنجانُ لِمَا أُكِلَ له" يُعَرِّض بأنَّ أَضَرَّ الأشياء لآيَتَمَيَّزُ عند المسلمين من النافع.

ولاسبيلَ إلى دفع هذه المَفْسَدَةِ إلا بأن تُبَيَّنَ المصالحُ، وتُوَسَّسَ لها القواعدُ، كما فُعل نَحْوٌ من ذلك في مخاصمات اليهود والنصاري والدَّهْرِيَّةِ وأمثالِهم.

ترجمہ: اوران میں سے ایک (فائدہ) یہ ہے کہ گمراہ لوگوں نے بہت سے اسلامی مسائل میں یہ کہہ کرشکوک و شہبات ابھارے ہیں کہ وہ خلاف عقل ہیں، اور جو بھی چیز خلاف عقل ہواس کورد کرنایا اس کی تاویل کرنا ضروری ہے۔ مثلاً عذا ب قبر کے بارے میں وہ کہتے ہیں کہ مشاہدہ اور عقل عذا ب قبر کی تکذیب کرتے ہیں اور ان لوگوں نے حساب، پل صراط اور میزان مل کے بارے میں بھی ای شم کی باتیں کہی ہیں۔ اور وہ نصوص میں دور در از کی تاویلیس کرنے گئے ہیں۔ اور میزان میں کیا راز ہے کہ رمضان کی آخری تاریخ کا روزہ تو فرض ہواور شوال کی پہلی تاریخ کاروزہ حرام ہو؟ اور اس شم کی دیگر ہرزہ سرائیاں!

اورایک جماعت نے تر غیبات اور تربیات (کی نصوص) کا مضحکہ اڑایا ہے، یہ خیال کرتے ہوئے کہ یہ چیزیں محض ابھار نے اور جوش دلانے کے لئے ہیں، کسی مشحکم اصول پران کی بنیاد قائم نہیں ۔اور بیسلسلہ یہاں تک بڑھا کہ معتزلہ میں سے بد بخت ترین شخص (ابن الراوندی) کھڑا ہوا اور اس نے حدیث گھڑ ڈالی کہ'' بیگن جس مقصد کے لئے کھایا جائے وہ پورا ہوگا''وہ چوٹ کرد ہائے کہ سلمان مصرت رساں اور نفع بخش چیزوں میں تمیز نہیں کر سکتے۔

اس فتم کے مفاسد کو وفع کرنے کے لئے سوائے اس کے کوئی چارہ نہیں کہ مصالح کی وضاحت کی جائے اور ان کے لئے قواعد منضبط کئے جائیں ، جیسا کہ یہود ونصاری اور دہریوں وغیرہ باطل فرقوں کے مقابلہ کے لئے ایسا کیا گیا۔







### فن حكمت شرعيه كا چھٹا فائدہ

غرض قاعدہ صحیح ہے مگرتمام قواعد کلید عُسگازۃ الْعُمْیان (اند سے کی الاٹھی) ہوتے ہیں،اند سے کاعصاصحیح جگہ بھی نک سکتا ہے اور غلط جگہ بھی پڑسکتا ہے اسی طرح قواعد کلید کے اجراء میں غلطی بھی ہوجاتی ہے چنانچ بعض حضرات نے بیرقاعدہ حدیث مُصرَّ ات کے ساتھ جوڑ دیا کہ بیروایت ہر طرح سے قیاس کے خلاف ہے اس لئے مردود ہے،اسی طرح بعض نے بیرقاعدہ فسلتین کی حدیث سے جوڑ دیا، حالانکہ بیدونوں حدیثیں مطابق قیاس ہیں،اسی طرح اور حدیثوں کو بھی خواہ مخواہ اس قاعدہ کی لیبٹ میں لایا گیا ہے۔اس لئے ضروری ہوا کہ تمام نصوص کی حکمتیں بیان کی جا ئیس تا کہ اگر کو کئی شخص مذکورہ قاعدہ کی لیبٹ میں لایا گیا ہے۔اس لئے ضروری ہوا کہ تمام نصوص کی حکمتیں بیان کی جا ئیس تا کہ اگر کو کئی شخص مذکورہ قاعدہ کی کہیے قاعدہ اس نص میں جاری نہیں ہوتا،اس نص میں مذکورہ قاعدہ کی حکمت اور سلحت ہیں ہوتا،اس نص

علاوہ ازیں اس فن کی تدوین میں اور بھی فوائد ہیں ، جن کوا حاط تجریر میں نہیں لایا جاسکتا۔ اور حدیث مصرات یہ ہے همن اشتیری شاہ مُصَرَّاۃ فہو بالنحیار ثلاثة أیام، فإن ردھا رد معھا صاعًا من طعام، لاسَمْراءَ ﴾ (مشکوۃ ح ۲۸۴۷) جس نے کوئی ایس کری خریدی جس کے تھن میں دودھ روک کرمشتری کودھوکہ دیا گیا ہوتو اس کو تین دن تک اختیار ہے، پھراگروہ بکری واپس کردے تو اس کے ساتھ ایک صاع (تین کلوایک سواڑ تالیس گرام ہیں پوئٹ) غلہ بھی دے، گیہوں دینا ضروری نہیں۔

اورحدیث قلتین بیہ کرسول اللہ مِنالِنَهُ اَیَا ہے اس پانی کے بارے میں دریافت کیا گیا جو چیٹیل زمین میں ہوتا ہے اورجس پرچو پائے اوردرندے باری باری آکر پانی پیتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: ﴿ إذا کان السماءُ قُلْتَیْنِ لَم یَحْمِلِ الْحَبَثَ ﴾ (مشکوة ج ۲۵۷) جب پانی دو مشکے ہوجائے تو وہ گندگی کو (سر پر) نہیں اٹھا تا یعنی نا پاکی بہر چلی جاتی ہے۔ الْحَبَثَ ﴾ (مشکوة ت ۲۵۷) جب پانی دو مشکے ہوجائے تو وہ گندگی کو (سر پر) نہیں اٹھا تا یعنی نا پاکی بہر چلی جاتی ہے۔ نو طف: حدیث مصرات پر نفصیلی کلام، کتاب کی شم دوم میں باب البیوع المنهی عنها (رحمة الله ۵۵۹) میں آئے گا۔ اور حدیث قلتین پر کلام أبو اب الطهارة، باب أحكام المیاه (رحمة الله ۲۵۷۲) میں آئے گا

ومنها: أن جـماعةً من الفقهاء زعموا أنه يجوز ردُّ حديثٍ يُخَالِفُ القياسَ من كلِّ وجهٍ فَتَطَرُّقَ

الخللُ إلى كثير من الأحاديث الصحيحة، كحديث المُصرَّاةِ، وحديث القلَّتين، فلم يَجذُ أهلُ الخللُ إلى كثير من الأحاديث الصحيحة، كحديث المُصرَّاةِ، وحديث القلَّتين، فلم يَجذُ أهلُ الحديث سبيلًا في إلزامهم الحجَّة، إلا أن يُبيَّنُوا أنها تُوافِقُ المصالحَ المعتبَرَةَ في الشرع. إلى غير ذلك من الفوائد التي لا يَفِي بإحصائها الكلامُ

تر جمعہ: اوران میں سے ایک (فائدہ) یہ ہے کہ فقہاء کی ایک جماعت کا خیال یہ ہے کہ جوحدیث ہرطرح سے قیاس کے خلاف ہواس کورد کرنا جائز ہے، چنانچہ بہت تی صحیح حدیثوں کی طرف خرابی نے راہ بنالی، جیسے دود ہے روگی ہوئی گری کی حدیث اور دومٹکوں والی روایت۔اب محدثین کے لئے اُن فقہاء پر ججت قائم کرنے کی اس کے علاوہ کوئی راہ نہیں کہ وہ بتا کیں گہ یہ حدیثیں ان مصالح کے موافق ہیں جوشر بعت میں معتبر ہیں۔ وغیرہ وغیرہ بہت سے فوائد ہیں، جن کا احاطہ کرنے پر کلام قادر نہیں ہے۔ العام قادر نہیں ہے۔ لغارق الیہ: راستہ تلاش کرنا ۔۔۔۔۔ و فی یکھی و فاء بہ: پورا کرنا

☆ ☆ ☆

### شاہ صاحبؓ کے تفردات کی وجہ

کتاب میں بعض جگہ قاری کومصنف علیہ الرحمۃ کے تفردات ملیں گے، یعنی بعض الیمی آ راءسا منے آئیں گی جن کے جمہورعلمائے کلام قائل نہیں ہیں۔حضرت شاہ صاحب قدس سرہ ہی ان باتوں کے قائل ہیں ،مثلاً حدی سے خصرت شاہ صاحب قدس سرہ ہی ان باتوں کے قائل ہیں ،مثلاً حدیث میں سے خصرت شاہ صاحب قدس سے خصرت سے خصرت شاہ میں ان بیتا کے شکلہ میں میں میں میں میں بیتا ہے جہ سے میں ان بیتا کے شکلہ میں میں میں میں بیتا ہے تا کہ میں ان بیتا ہے گئی ہے تا کہ میں میں بیتا ہے تا اس میں بیتا ہے تا کہ میں میں بیتا ہے تا کہ میں میں بیتا ہے تا کہ بی

(۱) مَسغَساد (میدان حشراورآ خرت) میں اللہ تعالیٰ کامختلف صورتوں میں بجلی فر مانا، جبکہ جمہورعلماءاللہ تعالیٰ کوشکل وصورت سے پاک مانتے ہیں۔

(۲) عام طور پردوہی عالم مانے جاتے ہیں دنیااورآخرت، گرشاہ صاحب آیک تیسرے عالم کے بھی قائل ہیں، جو غیر مادی ہے، جہال معنویات اوراعمال کو بھی ان کی صفت (حالت) کے لحاظ ہے جسم ملتا ہے اور حوادث وواقعات اس عالم میں رونما ہونے سے پہلے اُس عالم میں پیدا ہوتے ہیں، اسی طرح اس دنیا ہے ناپید ہونے کے بعد بھی اُس عالم میں باقی رہتے ہیں، جس کا نام عالم مثال ہے۔

(۳) عام طور پر جزاء وسزا کا سبب اعمال کوسمجھا جاتا ہے، مگر شاہ صاحبؓ کے نز دیک کیفیات قلبیہ مجازات کا اصلی سبب ہیں، جن کے ساتھا عمال جڑے ہوئے ہوئے ہیں یعنی اعمال ان کے پیکر ہائے محسوس ہوتے ہیں۔ سبب ہیں، جن کے ساتھا عمال جڑے ہوئے ہوئے ہیں: تقدیر معلَّق اور تقدیر مُنْبَرَم '، مگر شاہ صاحبؓ کے نز دیک تقدیر صرف مُنْبَرَمُ

(۴) عام علماء تقدیر کی دو همیں کرتے ہیں: تقدیر معلق اور تقدیر مُبُوّم 'مکرشاہ صاحبؓ کے نز و یک تقدیر صرف مُبُوّم اور مُلْذِمْ ہی ہوتی ہے۔

- ﴿ لِحَوْرَ بِبَالْمِدَرِ ﴾

شاہ صاحب قدس سرہ نے اس قتم کے تفردات بس یونہی سرسری طور پراختیار نہیں فرمائے ، بلکہ گہر نے فور وفکر کے بعد جب دیکھا کہ بہت ی آیات واحادیث اور صحابہ و تابعین کے ارشادات اس کی پشت پر ہیں ،اور گوعام علماءاس کے قائل نہیں ہیں گرخفقین اور وہ بڑے علماء جن کواللہ تعالی نے خصوصی علم عطافر مایا ہے اس کے قائل رہے ہیں تو شاہ صاحبؓ ان با توں کے قائل ہوئے ہیں۔

#### [وجه تَفَرُّ دات المصنف]

وستجدُنى إذا غلب على شِفْشِقَةُ البيان، وأمعنتُ في تمهيد القواعد غاية الإمعان، وبما أوجب المقامُ أن أقول بما لم يقل به جُمهور المناظرين من أهل الكلام: كتجلّى الله تعالى في مواطن المعاد بالصُّور والأشكال، وكإثبات عالم ليس عنصريا، يكون فيه تَجَسُّد المعاني والأعمال بأشباح مناسِبة لها في الصفة، وتُخلق فيه الحوادث قبل أن تُخلق في الأرض؛ وارتباط الأعمال بهيئات نفسانية، وكون تلك الهيئات في الحقيقة سببا للمجازاة في الحيوة الدنيا وبعد الممات، والقول بالقدر المُلزم، ونحوذلك.

فَاعُلَمْ أَنى لَم أَجْتَرِى عليه إلا بعد أن رأيتُ الآياتِ والأحاديثُ وآثارَ الصحابة والتابعين مسطاهرة فيه، ورأيت جماعاتٍ من خواصً أهل السنة، المتميّزين منهم بالعلم اللَّدُنِّي يقولون به، ويَبْنُوْنَ قواعدَهم عليه.

ترجمہ: اور عنقریب آپ مجھے پائیں گے جب مجھ پر زور بیان غالب آئے گا اور میں تواعد تیار کرنے میں بہت زیادہ گہرائی میں اتروں گا، تو بھی مقام مقتضی ہوگا کہ میں وہ بات کہوں جوعلائے کلم کلام میں ہے جمہور مناظرین نے خہیں کہی ہے جیسے اللہ تعالی کاشکل وصورت کے ساتھ بخی فرمانا، آخرت کے مواقع میں ، اور جیسے ایک ایسے عالم کو ثابت کرنا جو مادی نہیں ہے، جس میں معنویات اور اعمال جسم اختیار کرتے ہیں ، ایبی اشکال کے ساتھ ، جو اُن معانی اور اعمال سے حالت میں مشابہت رکھتے ہیں ، اور اس میں واقعات پیدا کئے جاتے ہیں ، زمین میں پیدا کئے جانے ہے پہلے ، اور اعمال کا کیفیات قلبیہ (نیتوں) کے ساتھ بُوا ہوا ہونا اور اُن بیئات کا در حقیقت جزاء وسرا کا سبب ہونا ، دنیا کی زندگ میں بھی اور مرنے کے بعد بھی ، اور تقدیم مُنوم کا قائل ہونا اور اُن میئات کا در حقیقت جزاء وسرا کا سبب ہونا ، دنیا کی زندگ میں بھی اور مرنے کے بعد بھی ، اور تقدیم کی نوم کے بعد کہ آیات وا حادیث اور صحابہ وتا بعین کے ارشادات اس مسئلہ میں نے دلیر گنہیں کی ہے ان باتوں پر مگر بید کی کھنے کے بعد کہ آیات وا حادیث اور صحابہ وتا بعین کے ارشادات اس مسئلہ میں ایک دوسرے کی مدد کرنے والے ہیں ، اور میں نے اہل السنہ کے خصوص لوگوں میں سے متعدد حضرات کود یکھا جو ان میں ایک دوسرے کی مدد کرنے والے ہیں ، اور میں نے اہل السنہ کے خصوص لوگوں میں سے متعدد حضرات کود یکھا جو ان میں ایک دوسرے کی مدد کرنے والے ہیں ، اور میں نے اہل السنہ کے خصوص لوگوں میں سے متعدد حضرات کود یکھا جو ان میں

ے علم لدنی کے ساتھ ممتاز ہیں، وہ ان باتوں کے قائل رہے ہیں اور وہ ان باتوں پراپنے قواعد کی بنیا در کھتے ہیں۔ لغانت

الشفشفة : يوقت مستى اون كمن كالجيال : شفاشقا ورفيح ك لئ كهاكرت بين هدرت شفشفته اكل فعل به شفشفة : يوقت مستى اوخ الجيال : المعن في الأمر : معامله كي الهرائي بين بنجنا أمعن في الطلب : وهوند هن في الطلب : وهوند هن بهت مبالغه كرنا .... أوجب : واجب كرنا ..... مناظر (اسم فاعل) ناظره مُناظرة : بحث كرنا ، ماضى بين علم كلام ك برا علما ، ووجب : واجب كرنا .... مناظر وموطن : وطن ، مقام ، جكد .... السمعاد : لوث كي جكد المعاد : ومن مقام ، جكد المعاد : لوث كي مجلد قص ، مورت ، بيكر محول المناح المال : نظر آن والا مال بين اور مونا ، تأمرى وغيره .... منظم و السبع في الازم كرنا .... المعاد : لوث كي مورت ، بيكر محول الشباح المال : نظر آن و الا مال بين اون كالم كرى وغيره .... منظم و (اسم فاعل ) المؤم الشيئ : لازم كرنا .... المتوان ... وسر حد المرموجانا .... جُوو (ك) جَواء قد وليرى كرنا صفت جَوِي .... منظاهرة (اسم فاعل ) تظاهر القوم : ايك ووسر كى مدوكرنا ....

### اہل حق کون لوگ ہیں اور حق کا معیار کیا ہے؟

یہ بحث یہاں دفع دخل مقدر کے طور پر چھٹری گئی ہے، یہ بحث بہت اہم اور نہایت مفید ہے، طلبہ اس کوغور سے

پڑھیں۔ پیچھے بعض مسائل میں شاہ صاحب کے تفردات کا ذکر آیا تھا، اس پر بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ جب شاہ صاحب بعض

کلامی مسائل میں اہل النہ والجماعہ ہے متفرد ہیں تو آپ اہل حق میں داخل کہاں رہے؟ اس تفرد ہے تو آپ اہل بدع یعنی
گراہ لوگوں میں شامل ہوگئے! درج ذیل عبارت میں اس کا جواب ہے کہ علم کلام میں جوم کا تب فکر ہیں ان میں ہے کی

معین مکتب فکر کا نام اہل النہ والجماعة نہیں ہے کہ جواس کے عقائد مانے وہ اہل النہ میں شار ہو، اور جو کئی بات میں اختلاف
معین مکتب فکر کا نام اہل النہ والجماعة نہیں ہے کہ جواس کے عقائد مانے وہ اہل النہ میں شار ہو، اور جو کئی بات میں اختلاف
کرے وہ اہل حق سے خارج ہوجائے، بلکہ اس کا مدار مسائل پر ہے، بعض منصوص مسائل ہیں، جن کو بلا تاویل ماننا ضروری
ہے، ان کا جواز کا رکرے گایا تاویل کرے گاوہ اہل حق میں شامل نہ ہوگا، شاہ صاحب قدس سرہ نے ایسے کئی جھی مسئلہ میں تفرد
اختیار نہیں کیا۔

اور بعض مسائل غیراہم اور غیر منصوص ہیں، وہ اہل جق ہونے کا معیار نہیں ہیں، ان کو ماننے والے اور نہ ماننے والے سب اہل السنہ والجماعہ میں شامل ہیں، شاہ صاحب قدس سرہ نے اس دوسری شم کے بعض مسائل میں متقد مین سے اختلاف کیا ہے، جو کسی طرح بھی مصر نہیں، کیونکہ ایسا کرنے کا ہرا یک کوخت ہے۔

- ﴿ الْصَارُورُ لِيَالْشِكُولُ ﴾

اس کی تفصیل ہے ہے کہ اہل قبلہ یعنی مسلمان ہونے کے لئے ضروری ہے کہ تمام ضروریات دین کو بلاتا ویل تسلیم کرے، چوشخص ان میں سے کئی بھی بات کوئیں مانتایا تاویل کرتا ہے وہ اہل قبلہ میں شامل نہیں ہے، مثلاً کوئی شخص نماز کو بہ ہیئت کذائی فرض نہیں مانتا، یا یہ کہتا ہے کے صلوٰ ہے کے مصلوٰ فرض نہیں مانتا، یا یہ کہتا ہے کہ صلوٰ ہے کہ صلوٰ ہے کہ مصلون ہے کہ اس محتوی وہ کو تعلیدہ محتا ہے کہتا ہے کہ صحرت محتا ہے کہتا ہے کہتا ہے کہتا ہے کہتا ہے کہتا ہے بعد ہوشتم کی نبوت کے بند ہونے کا قائل نہیں ہے بلکہ آپ کے بعد بھی نبوت کے جاری رہنے کا قائل ہے یا یہ کہتا ہے کہتم کے معنی مہر کرنے کے جیں اور آپ شکائی کی انہیں ہونے کا مطلب سے کہ آپ کی مہر یعنی ابتاع ہے کہتا ہے کہتم کے معنی مہر کرنے کے جیں اور آپ شکائی کی گرفت ہے کہتا ہے کہتا ہے کہتا ہے کہتا ہے کہتم کے معنی مہر کرنے کے جیں اور آپ شکائی کی گرفت ہونے کا مطلب سے جاری رہنے کا قائل ہے یا یہ کہتا ہے کہتم کے معنی مہر کرنے کے جیں اور آپ شکائی گئی کے خاتم النبیسین ہونے کا مطلب سے ہوں ہونی کی مہر بعنی ابتاع ہے کہتا ہے کہتے کہتا ہے کہتم کے معنی مہر کرنے کے جیں اور آپ شکائی گئی گئی کے خاتم النبیسین ہونے کا مطلب سے مسلمان بھی جانتا ہے، جیسے نماز کی بدیمی با تیں ' یعنی دین اسلام کی وہ موٹی موٹی با تیں جن کو دین سے کو اور شائی ہیں جن کو دین ہے کی فرضیت ، قر آن کا کتاب اللہ ہونا، رسول اللہ شکائی گئی گئی ہونا وغیرہ دین کی بدیمی با تیں جیں ۔ یہ موٹا وغیرہ دین کی بدیمی با تیں جیں ۔ یہ موٹا وغیرہ دین کی بدیمی با تیں جیں ۔ یہ موٹا وغیرہ دین کی بدیمی با تیں جیں ۔ یہ دین کہلاتی ہیں ۔

غرض جولوگ تمام ضروریات دین کو مانتے ہیں وہی اہل قبلہ یعنی مسلمان ہیں، پھر اہل قبلہ میں اختلافات ہوئے اور علحد ہ فرقے اور مختلف جماعتیں بن گئیں۔ ان میں جن مسائل میں اختلافات ہوئے ہیں وہ دوقتم کے مسائل ہیں۔ کہیل قسم: وہ مسائل ہیں جوقر آن وصدیث سے صراحة ثابت ہیں اور سلف صالحین یعنی صحابہ وتا بعین ان کے قائل رہے ہیں، مثلاً قبر میں سوال وجواب کا ہونا، قیامت کے دن اعمال کا تکنا، پُل صراط پرگذرنا، جنت میں اللہ کا ویدار ہونا، اور اولیائے کرام سے کرامتوں کا ظاہر ہونا۔ یہ سب با تیں قرآن وحدیث سے واضح طور پر ثابت ہیں اور سلف صالحین ان سب با توں کے قائل رہے ہیں پھر جب خود رائی کا زمانہ آیا اور پچھلوگوں کے گمان میں مذکورہ مسائل خلاف عقل ثابت ہوئے تو انصور کے نوان مسائل خلاف عقل ثابت ہوئے تو انصور کی دی۔

اورامت کے سواداعظم نے قرآن وحدیث کے ظاہر ہے جو پچھ بھے میں آتا تھااس کو لےلیا،اورانھوں نے اس کی قطعاً پرواہ نہ کی کہ وعقل کے موافق ہیں یا مخالف،اگر انھوں نے کسی مسئلہ میں دلائل عقلیہ ہے بحث کی بھی تو وہ یا تو مخالفین پر الزام قائم کرنے کے لئے کی ،ان سے عقائد کو عابت کرنے کے لئے گی ،ان سے عقائد کو عابت کرنے کے لئے گفتگونہیں کی بلکہ دلائل نقلیہ پراعتاد کیا اور سلف کے عقائد کو دانتوں سے مضبوط پکڑا، یہی حضرات اہل النہ یعنی اہل حق ہیں۔

غرض معتزلہ وغیرہ نے جب ان عقائد کو اصول عقلیہ کے خلاف گمان کیا تو تاویل شروع کر دی اور نصوص کو ظاہر سے پھیر دیا۔اوران لوگوں نے عقائد کو ثابت کرنے کے لئے اوران کی نفس الامری حالت کوواضح کرنے کے لئے دلائل عقلیہ ہے بحث شروع کردی اور سارا مدارعقل پرر کھ دیا۔

اور کچھ بےبصیرت لوگ اس کے قائل ہوئے کہ بیہ باتیں اگر چہ بچھ میں تونہیں آتیں ، نیقل ان کی شہّادت دیتی ہے پھر بھی ہم بغیر سمجھےان کو مانتے ہیں۔

شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ ہمارا ان سب باتوں پڑعلی وجہ البھیرت ایمان ہے، وہ سب باتیں ہمارے ز دیک عین عقل کےمطابق ہیں (باقی آگے )

#### [من هم أهل السنَّة؟]

وليست " السنة" اسما في الحقيقة لمذهب خاص من الكلام، ولكن المسائل التي اخْتَلَف فيها أهلُ القبلة، وصاروا لأجلها فِرَقًا متفرقة، وأحزابا مُتَحَزِّبة، بعد انقيادهم لضروريات الدين، على قسمين :

[۱] قسم نطقت به الآيات، وصحّت به السنة، وجرى عليه السلف من الصحابة والتابعين؛ فلما ظهر إعجاب كلِّ ذى رأي برأيه، وتَشَعَّبَتْ بهم السُّبُل، اختار قوم ظاهر الكتاب والسنة، وعَـضُوا بنواجدهم على عقائد السلف، ولم يُبَالوا بموافقتها للأصول العقلية، واللمخالفتها لها؛ فإن تكلموا بمعقول فلإلزام الخصوم والردِّ عليهم، أو لزيادة الطمأنينة، الالاستفادة العقائد منها، وهم أهل السنة.

وذهب قوم إلى التأويل والصرف عن الظاهر، حيث خالفت الأصولَ العقليةَ بزعمهم، فتكلموا بالمعقول لتحقُّق الأمر وتَبَيُّنِهِ على ما هو عليه.

فمن هذا القسم: سؤال القبر، ووزنُ الأعمال، والمرورُ على الصراط، والرؤيةُ، وكراماتُ الأولياء؛ فهذا كله ظهر به الكتابُ والسنة، وجرى عليه السلفُ، ولكن ضاق نِطاقُ المعقولِ عنها بزعم قوم، فأنكروها أو أَوَّلُوها.

وقال قوم منهم: آمنا بذلك وإن لم نَدْرِ حقيقتَه، ولم يَشْهَدْ له المعقولُ عندنا. ونحن نقول: آمنا بذلك كله على بينة من ربنا، وشَهد له المعقولُ عندنا.

ترجمہ:اور''السنّه'' درحقیقت علم کلام کے سی خاص مکتب فکر کانام نہیں ہے، بلکہ جن مسائل میں اہل قبلہ نے اختلاف کیا ہے،اور وہ ان مسائل کی وجہ سے متفرق جماعتیں اور علحد ہ علحد ہ گروہ بن گئے ہیں، دین کی بدیمی باتوں کی تابعداری کرنے کے بعد،وہ دوقتم کے مسائل ہیں:

(۱) کچھ مسائل وہ ہیں جن کی آیات کریمہ نے صراحت کی ہے،اوران کے ساتھ احادیث ثابت ہو گی ہیں ( یعنی وہ

مسائل سیج احادیث سے ثابت ہیں) اور ان پرسلف یعنی صحابہ وتا بعین چلے ہیں (یعنی وہ ان باتوں کے قائل رہے ہیں) پھر جب ہرصاحب رائے کا اپنی رائے پر اِتر انا ظاہر ہوا (یعنی خودرائی کا زمانہ آیا) اور رائے لوگوں کو الگ الگ گھاٹیوں میں لے گئے (یعنی وہ مختلف راستوں پر پڑگئے) تو پچھلوگوں نے کتاب وسنت کے ظاہر کواختیار کیا، اور انھوں نے سلف کے عقائد کو ڈاڑھوں سے مضبوط پکڑا۔ اور انھوں نے پچھ پرواہ نہ کی ان مسائل کے اصول عقلیہ کے موافق ہونے کی، اور نہ ان اسائل کے اصول عقلیہ کے موافق ہونے کی، اور نہ ان کا ان اسائل کے ان اصول کے خلاف ہونے کی، پھر اگر ان لوگوں نے دلائل عقلیہ سے گفتگو کی تو وہ مقابل پر الزام قائم کرنے کے لئے کی ایا مزید اطمینان قلبی حاصل کرنے کے لئے کی ، ان دلائل عقلیہ سے عقائد کو حاصل کرنے کے لئے کی ، ان دلائل عقلیہ سے عقائد کو حاصل کرنے کے لئے کی ، ان دلائل عقلیہ سے عقائد کو حاصل کرنے کے لئے کی ، اور یہی حضرات اھل السنٹھ ہیں۔

اورایک قوم تاویل کی طرف اور (نصوص کو) ظاہر سے پھیرنے کی طرف گئی، جہاں بھی وہ عقائدان کے گمان میں اصول عقلیہ کی خلاف نظر آئے، چنانچہان لوگوں نے دلائل عقلیہ سے گفتگو کی معاملہ (عقائد) کا یقین کرنے کے لئے اوران کی وضاحت کرنے کے لئے اس طور پر جس طور پر وہ عقائد ہیں (یعنی ان لوگوں نے عقائد کے اثبات کے لئے دلائل عقلیہ سے گفتگو کی)

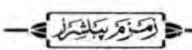
پس اس قتم کے مسائل میں سے ہیں: قبر کا سوال ، اعمال کا تکنا ، پل صراط پر گذرنا ، رویت باری تعالی ، اوراولیاء کی کرامتیں ؛ پس بیتمام با تیں کتاب وسنت نے واضح طور پر ثابت ہیں اوران پرسلف چلتے رہے ہیں ، مگرایک قوم کے گمان میں عقل کا پڑکا ان عقائد سے تنگ ہوگیا (یعنی وہ مسائل ان کی عقل کی سائی میں نہیں آئے ) پس ان لوگوں نے ان عقائد کا انکار کیا یا ان کی تاویل کی ۔

اوران میں سے ایک قوم نے کہا کہ ہم ان باتوں کو مانتے ہیں ،اگر چہ ہم ان کی حقیقت نہیں سیجھتے اور ندان کے لئے ہمار بے نزد یک عقل گواہی دیتی ہے۔

اور ہم کہتے ہیں کہ ہم ان سب باتوں پر ہمارے رب کی طرف سے ایک بڑی دلیل کے ساتھ یہ ایمان لاتے ہیں اور ان کے لئے ہمارے نزدیکے عقل گواہی دیتی ہے ( یعنی وہ مسائل دلائل عقلیہ سے بھی ثابت ہیں ،)

#### تشريح:

ا-مرنے اور فرن ہونے کے بعد قبر میں انسان کا دوبارہ زندہ ہوکر فرشتوں کے سوالات کا جواب دینا، پھراس امتحان میں کامیابی اور ناکامی پر ثواب یا عذاب کا ہونا قرآن مجید کی تقریباً دس آیات میں اشارۃ اور رسول کریم میں انتیار احادیث متواترہ میں بڑی صراحت ووضاحت کے میاتھ مذکور ہے، جس میں مسلمان کوشک وشبہ کی گنجائش نہیں (معارف القرآن ضعی ج۵ص ۲۳۶ کراچی)



۲- پل صراط پر گذرنے کا تذکرہ سورہَ مریم آیت اے بیں اشارۃُ اور بے شاراحادیث میں صراحت اور وضاحت کے ساتھ آیا ہے۔

۳-رویت باری کا تذکرہ بہت ی آیات میں صراحة اوراشارۃ آیا ہے مثلاً سورۃ القیامہ آیت ۲۳ اوراحادیث میں بھی مضمون بکثرت وارد ہوا ہے۔

۳-متعدد کرامات اولیاء کا تذکرہ قرآن کریم میں ہے مثلاً پلک جھکنے سے پہلے تخت بلقیس کولانے کا تذکرہ سورۃ انمل آیات ۳۸-۲۰ میں ہے اور کھور کے تنہ کو پکڑ کر ہلانے سے خرموں کا جھڑنا سورۂ مریم آیت ۳۵ میں ندکور ہے اور احادیث میں صحابۂ کرام کی بے شار کرامتوں کا تذکرہ آیا ہے۔

لغات تَحَقَّق الرجلُ الأمْرَ : يقين كرنا ..... تَبَيَّنَ الشيئَ: واضح كرنا ــ

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

دوسری قتم کے مسائل وہ ہیں جونہ تو قرآن کریم میں صراحة ندگور ہیں، نہ احادیث مشہورہ سے ثابت ہیں، نہ ان کے سلمہ میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین نے لب کشائی کی ہے، بلکہ وہ مسائل ان کے پیچوں پر لیٹے رکھے تھے، تا آنکہ پچھاہل علم آئے، جنھوں نے ان مسائل کو چھیڑا، اور ان میں اختلاف ہوا۔ اس مے اجتہا دی مسائل کسی کو بھی اہل السنہ سے خارج نہیں کرتے ، شاہ صاحب قدس سرہ کا تفرداسی قتم کے مسائل میں ہے۔

رہی بیہ بات کہ جب ان مسائل کوسلف نے نہیں چھیڑا تھا تو متاً خرین نے ان کو کیوں چھیڑا؟ تواس سلسلہ میں جا ننا حاہے کہ متاُ خرین نے وہ مسائل تین وجوہ سے چھیڑے ہیں۔

یملی وجہ: متأخرین نے وہ مسائل دلائل نقلیہ سے بعنی قرآن وحدیث سے مستبط کئے ہیں۔ یعنی جب بعد کے علماء نے آیات واحادیث کی تفسیر کی اور تمام محتمل مسائل مستبط کئے تو وہ مسائل زیر بحث آئے اوران میں اختلاف ہو گیا، جیسے ابنیاء کا ملائکہ سے افضل ہونا اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا سے افضل ہونا۔

دوسری وجہ: علم کلام میں بعض مسائل اہل علم نے اس لئے چھٹرے ہیں کدان کو اسلامی مسائل کا موقوف علیہ سمجھ لیا گیاہے بعنی بیرخیال کیا گیاہے کہ جب تک وہ مسائل طے نہیں ہوں گے اسلامی مسائل ٹابت نہیں ہوں گے، جیسے امور عامہ کے تمام مسائل اور جو ہر وعرض کے بعض مسائل، پھر شاہ صاحب نے اس قتم کے مسائل کی جیار مثالیں دی ہیں۔

تیسری وجہ:جو کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ امت کو پیچی ہے اس پر توسب کا اتفاق ہے، مگراس کی تفصیل وتفسیر میں اختلاف ہوا ہے۔ شاہ صاحب نے اس سلسلہ میں صفات ِ ہاری تعالیٰ تیعلق رکھنے والے تین مسائل کا تذکرہ کیا ہے۔ جن کی تفصیل بعد میں آئے گی۔

- ﴿ لَوَ نَوْ بِبَالِينَالِ ﴾-

[٢] وقسم لم يَنطق به الكتاب، ولم تَسْتَفِضُ به السنةُ، ولم يتكلم فيه الصحابةُ، فهو مَطُوِيُّ على غِرِّه، فجاء ناس من أهل العلم فتكلموا فيه، واختلفوا؛ وكان خوضُهم فيه:

[الف] إما استنباطا من الدلائل النقلية، كفضل الأنبياء على الملائكة، وفضل عائشة على فاطمة رضى الله عنهما.

[ب] وإما لتوقّف الأصولِ الموافقة للسنّة عليه، وتعلّقها به بزعمهم: كمسائل الأمور العامة، وشيئ من مباحث الجواهر والأعراض؛ فإن القول بحدوث العالم يتوقف على إبطال الهيئولى واثباتِ الجزء الذي لا يَتَجَزّى؛ والقول بخلق الله تعالى العالم بلا واسطة يتوقف على إبطال القضية القائلة بأن الواحد لا يصدُر عنه إلا الواحد؛ والقول بالمعجزات يتوقف على إنكار اللوم العقلى بين الأسباب ومُسبّباتها، والقول بالمعاد الجسماني يتوقف على إمكان إعادة المعدوم؛ إلى غير ذلك مما شَحَنُوا به كُتبَهُم.

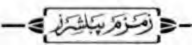
[ج] وإما تنفصيلا وتفسيرًا لما تُلَقُّوه من الكتاب والسنة، فاختلفوا في التفصيل والتفسير بعد الاتفاق على الأصل.

كما اتفقوا على إثبات صِفَتَى السمع والبصر، ثم اختلفوا: فقال قوم: هماصفتان راجعتان إلى العلم بالمسموعات والمبصَرَات؛ وقال آخرون: هما صفتان على حِدَتِهمَا؛

و كسما اتفقوا على أن الله تعالى حيَّ، عليم، مُرِيد، قدير، متكلم، ثم اختلفوا: فقال قوم إنما السقصود إثبات غاياتِ هذه المعانى من الآثار والأفعال، وأنْ لاَّ فرقَ بين هذه السبع وبين الرحمة والغضب والجود في هذا وأن الفرق لم تُثبته السنة؛ وقال قوم: هي أمور موجودة قائمة بذات الواجب.

واتفقوا على إثبات الاستواء على العرش، والوجه، والضَّحُكِ، على الجملة، ثم اختلفوا: فقال قوم: إنما المرادُ معانِ مناسِبَةٌ: فالاستواء، هو الاستيلاء والوجهُ الذَاتُ؛ وَطَوَاهَا قوم على غِرِّها، وقالوا: لا ندرى ماذاً أريد بهذه الكلمات؟

ترجمہ: اوردوسری قتم: وہ مسائل ہیں جن کی قرآن کریم نے صراحت نہیں کی ، ندان کے ساتھ حدیثیں مشہور ہو ئیں لیعنی احادیث مشہور ہو ئیں اور ندان کے سلسلہ میں صحابہ نے گفتگو کی ہے، پس وہ ہاتیں لیعنی رکھی تحقیل احادیث میں بھی آئے کیں ہیں اور ندان کے سلسلہ میں صحابہ نے گفتگو کی ہے، پس وہ ہاتیں لیعنی رکھی تحقیل ان کے بیچ پر ، پھرآئے کچھا ہل علم پس انھوں نے ان مسائل میں گفتگو کی ، اور ان میں اختلاف ہوا ، اور ان کا ان مسائل میں گفتگو گی ، اور ان میں اختلاف ہوا ، اور ان کا ان مسائل میں گفتگو گی ، اور ان میں اختلاف ہوا ، اور ان کا ان



(الف) یا تو دلائل نقلیہ سے استنباط کرتے ہوئے ، جیسے انبیاء کی برتری ملائکہ پر ،اور حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا کی برتری حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالی عنہا ہر۔

(ب) اور یا اہل حق کے موافق اصول کے موقوف ہونے کی وجہ سے ان مسائل پر، اور اُن اصولِ اسلامیہ کے بڑوے ہوئے ہونے کی وجہ سے ان مسائل اور جو ہر وعرض کے ہوئے ہونے کی وجہ سے ان مسائل اور جو ہر وعرض کے کہ ہوئے ہونے کی وجہ سے ان مسائل اور جو ہر وعرض کے کہ ہم باحث، پس بیشک عالم کے حادث ہونے کا قول موقوف ہے ہیولی کے ابطال پر اور جز لا پیجز کی کے اثبات پر، اور الله تعالیٰ کے عالم کو بلا واسط پیدا کرنے کا قول موقوف ہے اس ضابطہ کے توڑنے پر کہ '' واحد سے واحد ہی صادر ہوسکتا ہے' تعالیٰ کے عالم کو بلا واسط پیدا کرنے کا قول موقوف ہے اس ضابطہ کے توڑنے پر کہ '' واحد سے واحد ہی صادر ہوسکتا ہے' اور معاد ہمائی کا عقیدہ اور معاد جسمائی کا عقیدہ موقوف ہے اسباب اور ان کے مسببات کے در میان لزوم عقلی نہ ہونے پر، اور معاد جسمائی کا عقیدہ موقوف ہے معدوم کے اعادہ کے ممکن ہونے پر، وغیرہ وغیرہ ومائل، جن سے علماء نے اپنی کتابیں بھردی ہیں۔

(ج) اور یا چھیڑے گئے ہیں وہ مسائل تفصیل وتفییر کرتے ہوئے ،اس کتاب وسنت کی جس کولوگوں نے حاصل کیا ہے، پس علماء نے اصل کیا ہے، پس علماء نے اصل باتوں پر اتفاق کرنے کے بعدان کی تفصیل وتفییر میں اختلاف کیا ہے۔ جیسے تمام علماء اللہ تعالی کے لئے صفت سمع اور صفت بھر ثابت کرنے پر شفق ہیں، پھران میں اختلاف ہوا، پس کچھلوگوں نے کہا کہ وہ دوصفتیں ہیں لوشنے والی ہیں مسموعات اور مبصرات کو جانے کی طرف، اور دوسروں نے کہا کہ وہ دو علمہ صفتیں ہیں۔

اور جیے تمام علاء منفق ہیں کہ اللہ تعالی زندہ ہیں، جانے والے ہیں، ارادہ کرنے والے ہیں، پوری قدرت رکھنے والے ہیں اور کلام فرمانے والے ہیں، پھران میں اختلاف ہوا، پس پچھلوگوں نے کہا کہ مقصودان صفات کے معانی کے متائج کو یعنی ان کے آثار وا فعال کو ثابت کرنا ہے (یعنی بذات خود بیصفات ثابت کرنامقصود نہیں ) اور (انھوں نے) بیہ ہمی کہا کہ ان سات میں اور صفت رحمت وغضب وجود (وغیرہ صفات فعلیہ ) میں اس بارے میں کوئی فرق نہیں (یعنی سب سے مقصود غایات کا اثبات ہے ) اور بیجی کہا کہ اُن کے درمیان احادیث نے کوئی فرق ثابت نہیں کیا۔ اور پچھ لوگوں نے کہا کہ بیساتوں صفات امور موجودہ ہیں، واجب تعالی کی ذات کے ساتھ قائم ہیں۔

اورجیسے تمام علماء اللہ تعالیٰ کے لئے بالا جمال یعنی بلاتفصیل عرش پراستواء (قرار پکڑنا) اور چیرہ اور ہنسنا ثابت کرنے پرمتفق ہیں، پھران میں اختلاف ہوا، پس کچھلوگوں نے کہا کہ مراد اللہ کے شایان شان معانی ہیں، پس استواء بمعنی غلبہ ہے اور چیرہ سے مراد ذات ہے اور کچھلوگوں نے ان صفات متشابہات کوان کے پیچ پر لپیٹ دیا، اور کہا کہ ہم نہیں جانے کہان کلمات سے کیا مراد ہے؟

آ انسان افضل ہیں یاملائکہ؟ سورۃ البقرہ آیات ۳۰-۳۳ میں انسان کی خلافت ارضی کا ذکر آیا ہے ، اس موقعہ پر ملائکہ نے خود کوخلافت ارضی کے لئے پیش کیا تھا مگر اللہ تعالی نے فرما دیا تھا کہ:''میں اس بات کوجا نتا ہوں جس کوتم نہیں جانے'' پھر اللہ تعالی نے سب کومعرضِ امتحان میں کھڑا کیا تھا، ملائکہ اشیائے عالم کی حقیقت نہیں بتا سکے تتھے اور حضرت

- ﴿ الْمُتَوْمَرُ بِيَالْشِيَالُ ﴾

آدم علیہ السلام نے سب با تیں فرفر بتادی تھیں، پھر حضرت آدم علیہ السلام کو مجود ملائکہ بنایا تھا اور مجود ، ساجد سے افضل ہوتا ہے، پس اس واقعہ سے انسان کی یا کم انہاء کی ملائکہ پرفضیلت ثابت ہوتی ہے۔ علاوہ ازیں ﴿ أَوْ السّبِكَ هُ سُمُ حَمْدُ الْبَسِرِيَّةِ ﴾ ہے بھی انسان کی فضیلت پراستدلال کیا گیا ہے۔ اس طرح سورہ بنی اسرائیل آیت ، عیمی ارشاد ہے ﴿ وَ لَفَ لَدْ كُورٌ مُنْ اَسِ اَئِلَ آیت ، عیمی ارشاد ہے ﴿ وَ لَفَ لَدْ كُورٌ مُنْ اَسِ اِئِلَ آیت ، عیمی ارشاد ہوئے پر ﴿ وَ لَفَ لَدْ كُورٌ مُنْ اَسِ اِئِلَ آیا ہوئے ۔ استدلال کیا گیا ہے اور چونکہ انبیاء تمام انسانوں ہے افضل ہوئے۔ استدلال کیا گیا ہے اور چونکہ انبیاء تمام انسانوں سے افضل ہیں اس لئے وہ تمام فرشتوں سے بھی افضل ہوئے۔ مگر پہلی دلیل پر بیا شکال کیا گیا ہے کہ مجود ہونے سے فضیلت ثابت نہیں ہوتی ، ہاں معبود ہونا فضیلت پر دلالت کرتا ہے، مگر حضرت آدم علیہ السلام کو معبود نہیں بنایا گیا تھا اور محبود بنایا گیا تھا اور مجدہ یعنی عبادت در حقیقت اللہ تعالیٰ کے لئے تھی ، پس جس طرح کھبر زیف کو تبلیقوجہ بنا کر انبیائے کرام بھی نماز پڑھے ہیں، مگر کعبہ شریف (عمارت) انبیاء سے افضل نہیں ، اس طرح حضرت آدم علیہ السلام کو مجود ملائکہ بنانے سے ان کا ملائکہ ہونالاز منہیں آتا۔

اوردوسری دلیل کے بارے میں کہا گیا ہے کہ البریف مراد صرف زمینی مخلوقات ہیں، ملائکہ ان میں شامل نہیں اور لُفَ ذُکَرُ مُنَا ہے استدلال آخر آیت ہے متعارض ہے، کیونکہ عَلیٰ کَیْنِدِ کی قید ملائکہ کو نکا لئے کے لئے ہے۔ اور ارشاد باری تعالیٰ ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُکْرَ مُوْنَ ﴾ (الانبیاء ۲۱) وغیرہ آیات ملائکہ کی فضیلت پردلالت کرتی ہیں، جس کی تفصیل کتب تفاسیر میں مذکورہ بالا آیات کے تحت ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔

غرض کسی نے انسان کی اور کسی نے انبیاء کی ملائکہ پرفضیات آیات ہے متنظ کی ہے، اور کسی نے اس کے برعکس ملائکہ کی فضیلت ثابت کی ہے، اور ہر فریق کے استدلال میں گونہ معقولیت ہے۔ اور اس سلسلہ میں تحقیقی بات ہیہ کہ:

''عام مؤمنین صالحین جیسے اولیاء اللہ وہ عام فرشتوں سے افضل ہیں۔ اور خواص ملائکہ جیسے حضرت جبرئیل، حضرت مکائیل وغیرہ عام مؤمنین صالحین سے افضل ہیں۔ اور خواص مؤمنین جیسے انبیائے کرام وہ خواص ملائکہ سے بھی افضل ہیں، اور کفار و فجار فرشتوں سے تو کیا افضل ہوتے ، وہ تو جانوروں سے بھی اصل مقصد فلاح و نجاح میں افضل نہیں، بلکہ کفار تو چویا یوں سے بھی زیادہ گراہ ہیں' (مظہری)

ک خضرت عائشہ "افضل ہیں یا حضرت فاطمہ "؟: بیکانٹوں بھرامسئلہ ہے، کیونکہ روایات مختلف وارد ہوئی ہیں، بعض سے حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا کی فضیلت ثابت ہوتی ہے، بعض سے حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کی ،بعض سے حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کی ،بعض سے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی اور بعض سے حضرت مریم رضی اللہ عنہا کی ،جس کی تفصیل درج ذیل ہے۔

خدیجی حضرت عائشہ اور حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہما پر برتری ثابت کی گئی ہے۔

(۲) بخاری شریف میں روایت ہے کہ آپ نے ارشادفر مایا: فساطسمۂ بنطسعۃ منی ( فاطمہ میرائکڑا ہے )اور آپ افضل کا کنات ہیں پس آپ کے جسم کائکڑا بھی یقیناً افضل ہوگا، پس حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا تمام خواتین سے افضل ہوئیں۔

اور بخاری شریف میں بیروایت بھی ہے کہ فاطمهٔ سیدہ نساء اُھل الجنۃ (حضرت فاطمہ رضی اللہ عنها تمام جنتی عورتوں کی سردار ہیں )اس سے بھی حضرت فاطمہ رضی اللہ عنها کی فضیلت ثابت ہوتی ہے۔

اور معفرات پہلی حدیث ہے صرف آپ کی صاحبزا دیوں پر حفزت فاطمہ رضی اللہ عنہا کی فضیلت ثابت کرتے ہیں ، حضرت خدیجہاور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہما پرتر جے نہیں دیتے مگر دوسری حدیث فضیلت کلی میں صرح ہے۔

(۳) بخاری ولم کی روایت ہے کہ فسط عائشہ علی النساء کفضل الثرید علی سائر الطعام (عائشہ کی برتری دوسری عورتوں پرالی ہے جیسی ترید کی برتری دوسرے تمام کھانوں پر)اس حدیث میں لفظ نساء عام ہے پس حضرت خدیجہ اور حضرت فاطمہ درضی اللہ عنہما پر بھی حضرت عائشہ کی برتری ثابت ہوئی۔

مگریہ بھی اختمال ہے کہ الف لام عہد گا ہو، اورمعہود بوفت ارشادموجودہ از واج مطہرات ہوں، پس اس حدیث سے حضرت خدیجہا ورحضرت فاطمہ پر برتزی ثابت نہ ہوگی۔

(۴) نسائی شریف میں بسند سیجیح حضرت ابن عباسؓ ہے مروی ہے کہ افسصل نساء اُھل الجنة محدیجة و فاطمة و مریم و آسیة اس روایت میں حضرت عائشہؓ کا سرے ہے تذکرہ ہی نہیں۔

اورعلامه ابن عبد البركى روايت كالفاظ يه بين: سيدة نساء العالمين مويم، ثم فاطمة، ثم خديجة ثم آسية مرحافظ ابن حجرعسقلانى رحمه الله كالمحديث الثانى الدال على الترتيب ليس بثابت وأصله عندأبى داود والحاكم بغير صيغة ترتيب (فتح ١٣٦:٧)

غرض به بهت الجھا ہوا مسئلہ ہے، اس میں کوئی قطعی فیصلہ یا ترجیح ممکن نہیں ، اور اس کی ضرورت بھی نہیں اس لئے توقف بہتر ہے و العلم عند اللّٰہ، و ھو أعلم بعبادہ۔

(۳) امورعامہ: وہ مفاہیم ہیں جوموجوداتِ ثلاثہ (واجب، جوہراورعرض) میں ہے کسی ایک کے ساتھ خاص نہیں ہیں ،خواہ وہ تینوں اقسام کوشامل ہوں جیسے وجود (پایا جانا) وحدت (اکائی) کیونکہ ہرموجود خواہ وہ کتنا ہی کثیر ہواس کے لئے کسی نہ کسی اعتبار سے اکائی ہوتی ہے جیسے انسان باوجود کثرت کاثرہ کے سب انسان ہیں۔ یاان میں سے دوقعموں کو شامل ہوں ،جیسے امکانِ خاص ،حدوث، وجوب بالغیر ، کثرت ،معلولیت ، یہ سب مفاہیم جوہروعرض میں مشترک ہیں۔ شامل ہوں ،جیسے امکانِ خاص ،حدوث ، وجوب بالغیر ، کثرت ،معلولیت ، یہ سب مفاہیم جوہروعرض میں مشترک ہیں۔ جوہر :حکماء کے بزدیک وہ ممکن ہے جوبغیر کل کے پایا جاسکے یعنی وہ اپنے وجود میں کسی محل کامختاج نہ ہو، جیسے تمام

اجهام آورکمین کےنز دیک جو ہروہ حادث (نوپید) ہے جو بذات خود تحیز ہواور تحیز کے معنی ہیں کسی مکان میں ہونا، پس واجب تعالیٰ جو ہزہیں، کیونکہ وہ ملکن ہیں نہ حادث۔

عرض:جو ہرکامقابل ہے،حکماءاس کی تعریف کرتے ہیں: وہمکن جوبغیر کل کے نہ پایا جاسکے، یعنی وہ اپنے وجو داور قیام میں کسی محل کامختاج ہوجیسے تمام صفات اور کیفیات وغیرہ، آورکمین کے نز دیک عرض وہ حادث ہے جو بذات خود متحیز نہ ہوسکے، پس اللہ تعالیٰ عرض بھی نہیں۔

فائدہ: یعلم کلام کی ابحاث کی طرف اشارہ ہے، قاضی عضد الدین اُ بجی رحمہ اللہ (متونی 201ھ) نے جوآ ٹھویں صدی کے علم کلام کے ماہر عالم ہیں، اپنی کتاب المعواقف کے مواقف ستہ میں سے دوسراموقف امور عامہ میں اور تیسراموقف عرض کے بیان میں، اور چوتھا موقف جو ہر کے بیان میں لکھا ہے۔ علامہ سید شریف جر جانی رحمہ اللہ (متونی 201ھ) نے اس کی عمرہ شرح کھی ہو تھو ہو کہ المعواقف کے نام سے مشہور ہے اور مطبوعہ ہے، اور علم کلام کی بنیادی کتاب سیجھی جاتی ہے۔ شرح کھی سائل علم کلام کی بنیادی کتاب سیجھی جاتی ہے۔ شاہ صاحب قدس سرہ فرماتے ہیں کہ امور عامہ کی بیتمام ابحاث اور جو ہروعوض کے بعض مسائل علم کلام کی کتابوں شاہ صاحب رحمہ اللہ عیں اس لئے چھیڑے گئے ہیں کہ ان کو مسائل اسلامیہ کا موقوف علیہ سمجھا گیا ہے اور اس سلسلہ میں شاہ صاحب رحمہ اللہ عنی اس کئے چھیڑے گئے ہیں کہ ان کی وضاحت درج ذیل ہے:

پہلی مثال: فلاسفہ کے زدیک جزلا پتجزی باطل ہے اور ہیولی ثابت ہے اس لئے عالم قدیم ہے اور کلمین کے زدیک جز ثابت ہے اور ھیولی باطل ہے اس لئے عالم حادث (نوپید) ہے۔غرض ھیولی کا ابطال اور جزلا پتجزی کا اثبات علم کلام میں اس لئے کیا جاتا ہے کہ حدوث عالم کا اثبات اس پر موقوف سمجھا گیا ہے ہفصیل کے لئے معین الفلسفه دیکھیں۔

دوسری مثال مبتکلمین کے نز دیک اللہ تعالی نے تمام عالم کوبذات خود بلا واسطہ پیدا کیا ہے اور حکماء کا خیال ہے ہے کہ اللہ تعالی نے بلا واسط صرف عقل اول کو پیدا کیا ہے اور باقی عالم کوعقول عشرہ کے توسط سے پیدا کیا ہے ،ان کے نز دیک عقول عشرہ بھی اللہ تعالی کی طرح خالق ہیں ،اس کی تفصیل بھی معین الفلسفہ میں دیمھیں۔

اور فلاسفہ نے وسائط کا سہارااس لئے لیا ہے کہ ان کے خیال میں واحد حقیقی سے یعنی اس ذات سے جو بہمہ وجوہ واحد ویگانہ ہے جس میں کسی بھی اعتبار سے کثرت اور دوئی نہیں ہے ، اس سے صرف ایک ہی چیز صادر ہوسکتی ہے ، اگر اس سے متعدد چیزیں صادر ہونگی تونسبتوں میں تعدد پیدا ہوجائے گا ، جو وحدت پراٹر انداز ہوگا اور وہ ذات واحد حقیقی ندرہے گی ، واحد اعتباری ہوکررہ جائے گی ، جوتو حید کی منافی ہے۔

اوراسلامی نقط نظرے خالق صرف اللہ تعالیٰ ہیں ،صفت خلق میں ان کا کوئی شریک وسہیم نہیں ،سارا عالم اللہ تعالیٰ نے بذات خود بلا واسطہ پیدا کیا ہے اور کمین کے نز دیک فلاسفہ کا فدکورہ قاعدہ سرے سے باطل ہے ،ان کے نز دیک جہتوں اور نسبتوں کا تعدد تو حید کے منافی نہیں ، جس طرح صفات الہید کا ثبوت اور تعدد تو حید کے منافی نہیں ، کیونکہ صفات نہیں ورنسبتوں کا تعدد تو حید کے منافی نہیں ، کیونکہ صفات نہیں

ذات بین نه غیرذات ،اگروه بهمه وجوه متغائر هوتین تو تو حید کے منافی هوتین ،ای طرح صفت خلق کی نسبتوں کا تعدد یعن الله تعالی کا آسانوں کو پیدا کرنا ، زمین کو پیدا کرنا ، انسان کو پیدا کرنا وغیره په نسبتوں کا تعدد بھی تو حید پراثر انداز نہیں ہوتا۔ اس لئے متکلمین ، فلاسفہ کے فدکورہ قاعدہ البواحد لایہ صدر عسبه الا البواحد کو باطل کرتے ہیں ، تا کہ اللہ تعالی کا بلا واسط خلاق عالم ہونا ثابت کیا جائے۔

تیسری مثال: یددنیادارالاسباب ہے یعنی یہاں ہر چیز سبب ومسبب کی زنجیر میں جکڑی ہوئی ہے، کوئی چیز اس کے دائرہ سے باہر نہیں اور مجرزہ اس خرق عادت معاملہ کا نام ہے جس میں بظاہر سبب ومسبب کا سلسلہ نظر نہیں آتا، پس مجزات کا ثبوت اس امر پر موقوف ہے کہ پہلے بیٹا بت کیا جائے کہ اسباب ومسببات کے درمیان عقلاً لزوم نہیں، صرف عادۃ ہے لیعنی عام طور پر مسببات، اسباب کے نتائج ہوتے ہیں اور اسباب کے بعد مسببات وجود پذیر ہوتے ہیں مگر عقلاً ایسا ہونا ضروری نہیں ، اسباب کے بغیر بھی مسببات وجود پذیر ہوتے ہیں، خدانہیں جن کے ضروری نہیں ، اسباب کے بغیر بھی مسببات وجود پذیر ہو سکتے ہیں، کیونکہ اسباب صرف اسباب ہیں ، خدانہیں جن کے مسببات متحلف بھی ہو سکتے ہیں، جسے ابراہیم مسببات متحلف بھی ہو سکتے ہیں، جسے ابراہیم علیہ السلام کوآگ کا نہ جلانا بلکہ بردوسلام بن جانا۔

چوقی مثال: قیامت کے دن جونشا ہ ثانیہ ہوگی وہ صرف روحانی نہیں ہوگی، بلکہ جسمانی ہوگی یعنی ہوئی جسم جو پہلی زندگی میں تھا، اس کو دوبارہ پیدا کیا جائے گا، مشرکانہ، ملحدانہ اور فلسفیانہ ذبحن اس کو قبول نہیں کرتا، وہ کہتے ہیں کہ جو چیز معدوم ہوگئی وہ دوبارہ سابق حالت کی طرف کیسے لوٹائی جاسمتی ہے؟ ان کے خیال میں معدوم کا اعادہ محال ہے، پس معاد جسمانی کا اثبات اس پر موقوف ہے کہ اعادہ معدوم کے استحالہ کو باطل کیا جائے تا کہ معادجسمانی کا امکان ثابت ہو سکے۔ جسمانی کا اثبات اس پر موقوف ہے کہ اعادہ معدوم کے استحالہ کو باطل کیا جائے تا کہ معادجسمانی کا امکان ثابت ہو سکے۔ اور صفات باری تعالی کے تعلق سے ثاہ صاحب رحمہ اللہ نے تین مسائل ذکر کئے ہیں۔ جن کی تفصیل درج ذیل ہے؛ صفت وہ لفظ ہے جو کسی ذات کے بعض احوال پر دلالت کرے، جیسے سرخ ، سیاہ ، نیک و بدوغیرہ صفات ہیں۔ اور اللہ تعالی کی بہت کی صفات کو اسمائے حتی (اجھے نام) بھی کہا جاتا ہے ۔ قرآن کریم میں اورا حادیث شریفہ میں اللہ تعالی کی بہت کی صفات کا تذکرہ آیا ہے، ان میں سے سات صفین صفات از لیہ اور صفات ہیں۔ اور وہ میہ ہیں (ا) حیات (۲) علم (۲) قدرت (۲) ارادہ (۵) ہم (۲) کلام ۔ ان کوصفات ذاتیہ بھی کہتے ہیں یعنی وہ صفات جن کے ساتھ اللہ تعالی کو متصف نہیں کیا جاساتہ بیا تیا ہے اور ان کی اضداد کے ساتھ اللہ تعالی کو متصف نہیں کیا جاساتہ بیا ہوئی ) اور شد حط نیجی نان کے ساتھ بھی اوران کی اضداد کے ساتھ اللہ تعالی کو متصف نہیں کیا جاساتہ بھیے رضی (خوش ہونا) اور شد حط نیجی ان کے ساتھ بھی کہتے ہیں۔

اوراللہ تعالیٰ کی کچھ صفات ایسی بھی ہیں جن سے اللہ تعالیٰ کے مخلوق کے مشابہ ہونے کا وہم پیدا ہوتا ہے۔ بیصفات متشابہات یعنی مخلوق سے ملتی جلتی صفات کہلاتی ہیں ، جیسے اللہ تعالیٰ کاعرش (تخت ) پر استواء یعنی جم کر بیٹھنا، جو قرآن

- ﴿ الْحَارَةُ لِبَالْمِيْرُا ﴾

پاک کی سات سورتوں میں مذکور ہے اور اللہ تعالی کا آسان دنیا پرنزول (اترنا) جس کا تیجے حدیث میں ذکر ہے اور اللہ کا چہرہ اور ہاتھ وغیرہ ہونا جن کا تذکرہ قرآن میں بھی ہے اور ہے شارا حادیث میں بھی ۔ یہ سب صفات منتا بہات کہلاتی ہیں۔ اس تمہید کے بعد جاننا چاہئے کہ شاہ صاحب رحمہ اللہ نے صفات کے تعلق ہے جو تین مسائل بیان کئے ہیں وہ یہ ہیں:

یہلامسلہ صفت مع (منعنا) اور صفت بھر (دیکھنا) ہے شارا آیات واحادیث سے اللہ تعالی کے لئے تابت ہیں اور تمام مسلمان ان کو مانتے ہیں، پھران میں اختلاف ہے کہ یہ دونوں صفات حقیقیہ ہیں یااعتباریہ؟ یعنی دونوں مستقل صفتیں ہیں یا صفت میں مصوعات صفت علم کی طرف راجع ہیں؟ ابوالحسین بھری، فلاسفہ اور محصرات یعنی قابل رویت چیزوں کے جانے کا نام صفت بھر یعنی قابل ساعت چیزوں کے جانے کا نام صفت ہم ہے۔ غرض حقیقی صفت علم کی طرح مستقل اور حقیقی صفت علم کی طرح مستقل اور حقیقی صفت علم کی طرح مستقل اور حقیقی صفت ہیں۔

دوسرامسکلہ: بعض صفاتِ اضافیہ کا ان کے حقیقی معنی کے انتہار سے اللہ تعالیٰ پراطلاق درست نہیں، جیسے صفت رحمان اور حیم ، رحمت سے مشتق ہیں اور رحمت کے معنی رقب قلب (ول کا پسیجنا) اور انعطاف (مائل ہونا) ہیں اور بیدونوں باتیں اللہ تعالیٰ کے شایان شان نہیں۔ اس لئے الی صفات کا ذات باری پراطلاق ان کے حقیقی معنی کے اعتبار سے نہیں کیا جاسکتا بلکہ ان کے معانی کی غایات بیعنی نتائج و آثار کے اعتبار سے اطلاق کیا جاتا ہے۔ رفت قلب اور انعطاف کا نتیجہ اور اثر انعام واحسان فرمانے والا۔

استمہید کے بعد جاننا چاہئے کہ تمام مسلمان اللہ تعالی کے لئے صفت حیات ،علم ،ارادہ ،قدرت اور کلام (اور مع والمر) مانتے ہیں ، پھران ہیں اختلاف ہوا ہے کہ کیاان صفات کے قیقی معنی مراد ہیں یاان کے معانی کی عایات یعنی نتائج والمراد ہیں؟ کچھلوگوں کا خیال ہے کہ صفات اضافیہ رحمت وغضب اور جودوسخا کی طرح ندکورہ بالاساتوں صفات حقیقیہ کے بھی حقیقی معنی مراد نہیں ، بلکہ ان کی عایات یعنی آثار وافعال مراد ہیں مگر صحیح بات ہیہ ہے کہ ان ساتوں صفات کے قیقی معنی مراد ہیں الرغایات مراد بیں اگر عایات مراد لی جائیں گی تو وہ صفات حقیقہ نہیں رہیں معنی مراد ہیں الد تعالی کی ذات کے ساتھ قائم ہیں ،اگر عایات مراد لی جائیں گی تو وہ صفات حقیقہ نہیں رہیں گی اضافیہ ہوجائی گی تو وہ صفات حقیقہ نہیں رہیں گی اضافیہ ہوجائی گی اضافیہ ہوجائے گا جیسے انعام واحسان کا تعلق مخلوق کے ساتھ ہے۔

بیصفات کیسی ہیں اور ان کلمات کی کیا مراد ہے۔

اوربعض لوگوں نے خلف کا طریقہ اپنایا اور وہ طریقہ تنزیہ مع التاویل ہے یعنی یہ کہا جائے کہ اللہ تعالیٰ کی بیصفات مخلوق کی صفات کی طرح نہیں ، اوراستواء بمعنی استیلاءاورغلبہ ہے یعنی چھدنوں میں آسانوں اور زمین کو پیدا کر کے اللہ تعالیٰ نے بذات خودان کا گنٹرول سنجالا اور چہرہ سے مراد ذات ، اور ہاتھ سے مراد توت ونصرت اور بنسی سے مراد خوشی اور نزول سے مرادعنایات کا متوجہ ہونا ہے۔

#### لغات

استفاض استفاضة المحبرُ: پھیلنا، حدیث مستفیض حدیث مشہورکو کہتے ہیں ..... الغِرّ (مصدر) کپڑے یا کھال کی شکن، کہاجا تا ہے طویتُ الشوبَ علی غِرّ ہ یعنی میں نے کپڑے کواس کی پہلی سلوٹ پر لپیٹا ..... علی حِدّ ہ اور علی حِدَّتہ کے معنی ہیں علحد ہ حَدَ کے معنی ہیں دو چیز وں کے درمیان روک۔

 $\triangle$   $\triangle$ 

خلاصۂ کلام: بیہ ہے کہ اس دوسری تنم کے مسائل میں اگر کوئی شخص اختلاف کرتا ہے اور تفر داختیار کرتا ہے تو وہ اہل السنہ سے خارج نہیں ،اس لئے کہ اگر شجیح بات پوچھتے ہوتو وہ بیہ ہے کہ ان مسائل میں سرے سے گفتگو ہی نہ کی جائے۔ جب صحابہ کرام کا ایمان ان مسائل کوچھیڑے بغیر کامل بلکہ اکمل تھا تو آج ان مسائل میں گفتگو کرنے کی کیا ضرورت ہے؟ اورا گرحالات متقاضی ہیں کہ ان مسائل کوچھیڑا جائے تو یانچ با تیں ذہن میں رکھ لی جا کیں :

- (۱) بیضروری نہیں کہ اگلوں نے جو کچھ قرآن وحدیث ہے مستبط کیا ہے وہ سیجے یا رائح ہو، بلکہ بعد کے علاء کے استباطات بھی سیجے یارائح ہو کتے ہیں۔
- (۲) متعکمین نے جس مسئلہ کو کسی چیز پر موقو ف سمجھا ہو، ضروری نہیں کہ وہ حقیقت میں بھی اس پر موقوف ہو، بیصر ف ان کا خیال بھی ہوسکتا ہے۔
- (۳) ای طرح جو بامتیکمین کے نز دیگ مردود ہے،ضروری نہیں کہ وہ حقیقت میں بھی مردود ہو، بیصرف ان کی رائے بھی ہوسکتی ہے۔
- (۴) ای طرح ہروہ مسئلہ جس میں علاء نے رہیجھ کرغور وفکرنہیں کیا کہ وہ بہت مشکل اور لاینجل ہے ،ضروری نہیں کہ وہ حقیقت میں بھی مشکل ہو۔ دوسر سے حضرات غور وفکر کر کے وہ مسئلہ مل کر سکتے ہیں۔
- (۵) ای طرح بعض علماء نے آیات واحادیث کی جوتفصیل وتفسیر کی ہے ،ضروری نہیں کہ وہ دوسروں کی تفصیل وتفسیر سے زیادہ قابل قبول ہو،علم پرکسی کی اجارہ داری نہیں اور فَوْقُ مُحلِّ ذِیْ عِلْمٍ عَلِیْم اَیک مسلمہ حقیقت ہے۔

فائدہ:چونکہ اہل حق ہونے نہ ہونے کا مدار پہلی قتم کے مسائل پر ہے، دوسری قتم کے مسائل پرنہیں ،اس وجہ سے علمائے اہل سنت یعنی اشاعرہ اور ماتر یدیے تنم انی کے بہت سے مسائل میں یا ہم مختلف ہوئے ہیں۔اور ماہر علماء ہر زمانہ میں ایسے حقائق ودقائق بیان کرتے رہے ہیں جوسنت کے یعنی اہل حق کے عقائد کے خلاف نہیں ، چاہے متقد مین ان کے قائل ندر ہے ہوں۔

فائدہ: شاہ صاحبؓ نے دوسری قتم کے مسائل میں ،اگروہ مختلف فیہ ہیں ، تؤکسی کی تقلید نہیں کی ، بلکہ جادہُ اعتدال اپنایا ہے اور میانہ راستہ اختیار کیا ہے ۔غرض آپ نے خوداپنی راہ بنائی ہے ،کسی کی راہ نہیں لی۔

وهذا القسمُ لستُ أَسْتَصِحُ تَـرْفَعُ إحدَى الفِرقتين على صَاحِبَتِها بأنها على السنة؛ كيف؟ وإن أريد قُحُ السنةِ فهو تركُ الخوض في هذه المسائل رَأْسًا، كما لم يَخُضْ فيها السلفُ.

ولّمًا أن مَّسَتِ الحاجةُ إلى زيادة البيان، فليس كلُّ ما استنبطوه من الكتاب والسنة صحيحًا أو راجحًا، ولا كلُّ ماحسِبَه هؤلاء متوقَّفًا على شيئ مسلَّمُ التوقف، ولا كلُّ ماأو جبواردَّه مسلَّمُ الردِّ، ولا كلُّ ماامتنعوا من الخوض فيه استِضعابًا له صَعْبًا في الحقيقة، ولا كلُّ ما جاؤا به من التفصيل والتفسير أحَقُّ مما جاء به غيرٌ هم.

ولِمَا ذكرنا من أن كونَ الإنسان سُنيًّا معتبرٌ بالقسم الأول، دون الثاني، ترى علماءَ السنة يختلفون فيما بينهم في كثير من الثاني، كالأشاعرة والماتريدية؛ وترى الحُذَّاق من العلماء في كل قَرْن لاَيَحْتَجِزُوْنَ من كل دقيقة لاتُخالفها السنة، وإن لم يقل بها المتقدمون.

وستَجِدُنى إِذَا تَشَعَّبَتُ بهم السُّبُلُ فى الفروع والمذاهبُ، وَتَفَرَّقَتُ بهم المواردُ فيها والمشارِبُ، لَجَجْتُ بالْجَادَةِ الْجَلِيَّةِ، وَحَقَّفْتُ القارعة القوية، وصِرْتُ لاأ لُوى على الأطراف والْحَافَاتِ، وكنتُ فى صَمَم من التفاريع والتخريجات.

ترجمہ: اور بید (دوسری) فتم بنہیں درست سمجھتا میں کہ برتر بناوے دو جماعتوں میں ہے ایک کواس کی سہلی پر بایں طور کہ وہ سنت پر یعنی حق پر ہے، بیہ بات کیسے ہوسکتی ہے؟ اور اگر آپ خالص سنت یعنی بالکل حق بات جا ہے ہیں تو وہ سرے سے ان مسائل میں نہیں گھے ہیں۔

اور جب مزید وضاحت کی ضرورت پیش آئی (اور بید سائل چھٹرے گئے) تو (۱) نہیں ہے ہروہ بات جوان لوگوں نے قرآن وحدیث سے مستبط کی ہے تیجے یارانج ہو(۲) اور نہ ہروہ بات جس کوان لوگوں نے کسی چیز پر موقوف سمجھا اس کا موقوف ہونامسلّم ہو(۳) اور نہ ہروہ بات جس کور دکر نا ان لوگوں کے نز دیک ضروری ہے اس کا مردود ہونامسلم ہو(۴) اور نہ ہروہ مسئلہ جس میں گھنے ہے وہ لوگ بازر ہے ہیں ،اس کود شوار خیال کرتے ہوئے وہ حقیقت میں د شوار ہو (۵) اور نہ ہر وہ صیل وتفسیر جووہ لوگ لائے ہیں ، دوسرے لوگوں کی تفصیل وتفسیر سے زیادہ حقد ار ہو۔

اوراُس بات کی وجہ ہے جوہم نے ذکری ہے کہ آ دمی کائی یعنی اہل جن ہونافتم اول کے مسائل کے ساتھ موازنہ کیا ہوا ہے متم ثانی کے مسائل کے ساتھ موازنہ کیا ہوا ہے ہتم ثانی کے مسائل کے ساتھ اس کا تعلق نہیں ہے اس وجہ ہے آپ دیکھیں گے اہل جن کو گہوہ باہم مختلف ہوئے ہیں دوسری فتم کے مسائل میں ہے مسائل میں جیسے اشاعرہ اور ماتر یدید کا باہمی اختلاف، اور آپ دیکھیں گے ہرزمانہ میں ماہر علماء کو کہ وہ بازنہیں رہے ہیں ایس باریک باتیں بیان کرنے سے جوطریقہ سنت کے خلاف نہیں ہیں ،اگر چہ اگلے لوگ ان کے قائل ندرہے ہوں۔

اور عنقریب آپ مجھ کو پائیں گے جب راہیں اور طریقے لوگوں کو جزئیات میں مختلف کردیں گے، اور گھاٹیں اور پانی پینے کی جگہ ہیں لوگوں کوفر وعات میں متفرق کردیں گی تومیں واضح راستہ سے چیکار ہونگا اور مضبوط روڈ کے بالکل بچ میں چلونگا اور بالکل نہیں مڑونگا اطراف اور کناروں کی طرف، اور بہرہ بن جاؤنگا اصول سے نکالی ہوئی جزئیات اور تفریعات سے اور بالکل نہیں مڑونگا اطراف اور کناروں کی طرف، اور بہرہ بن جاؤنگا اصول سے نکالی ہوئی جزئیات اور تفریعات سے (یعنی اختلافی مسائل میں میاندراستہ اختیار کرونگا اور افراط و تفریط سے نج کرچلونگا اور کسی کی تقلیم نہیں کرونگا)

#### لغات:

 جمعنی کنارہ اور المحافات جمع بے المحافة کی ،اس کے معنی بھی کنارہ کے ہیں حاف الملسان: طَرَفُه (المان العرب) .....صَمَّم (س)صَمَّم :بہرہ ہونا .....تفاریع جمع ہے التفریع کی جس کے معنی ہیں اصول سے متفرع ہونے والاجزئید ، یہی معنی التحریج کے ہیں۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

# ہرنن کی ایک خصوصیت اور ہرمقام کا ایک نقاضا ہوتا ہے

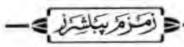
191

### دوسر نے فن والوں پراس فن کی قابل اعتاد بات کی پیروی ضروری ہے۔

جاننا چاہئے کہ ہرفن کی کوئی خصوصیت ہوتی ہے، جس کافن میں لحاظ رہنا چاہئے بینی ہرفن میں وہی باتیں مناسب ہوتی ہیں جواس فن سے تعلق رکھتی ہیں، ایک فن میں دوسر نے فن کی غیر متعلقہ بحثیں چھیڑد ینا مناسب نہیں، کیونکہ ہر بات کا ایک موقعہ ہوتا ہے اور موقعہ ہی پر بات مناسب ہوتی ہے، مثلاً فن غریب الحدیث میں جوشخص کتاب لکھ رہا ہے اس کو صدیث کے مشکل الفاظ کے معانی ہی بیان کرنے چاہئیں، حدیث کی صحت وضعف سے بحث نہیں کرنی چاہئے اور ایک محدث جوفن صدیث میں کتاب لکھ رہا ہے اس کو حدیث کی اسانیداور ان کی صحت وضعف ہی ہے بحث کرنی چاہئے ، اس کو مدیث کی اسانیداور ان کی صحت وضعف ہی ہے بحث کرنی چاہئے ، اس کو مسائل فقہیہ اور ان کی ترجیحات ہے بحث نہیں کرنی چاہئے۔

ائ طرح جو خف فن حکمت شرعیه میں کتاب لکھ رہا ہے اس کو مذکورہ امور میں ہے کئی چیز ہے بحث نہیں کرنی چاہئے اس کی پوری توجہ ان اسرار ورموز کی طرف رہنی چاہئے جواحادیث میں مذکوراحکام میں ملحوظ ہیں، خواہ حدیث میں مذکور حکم معمول بہ ہویا منسوخ ہو گیا ہو، یا اس حکم کے معارض کوئی دوسری دلیل آگئ ہوجس کی وجہ سے فقیہ کی نظر میں وہ حکم مرجوح قرار پایا ہو، مثلاً معامَّت بالمناد سے وضوکی روایت منسوخ ہے مگر بیمنسوخ حکم بھی کسی زمانہ میں معمول بررہا ہے، اس لئے علم اسرار الدین میں اس حکم کی حکمت بھی بیان کی جائے گی۔

البتہ جب ایک فن والا دوسر نے ن سے استفادہ کر ہے تو ضروری ہے کہ اس فن میں جو بات رائح ہواس کی پیروی کر ہے مثلاً ایک مفسریا فقیدا پنی کتاب میں کوئی حدیث نقل کر ہے تو وہ ی حدیث نقل کر ہے جو محدثین کے زوی قابل استدلال ہے ، موضوع یا نہایت ضعیف روایت ہے تمسک نہ کر ہے ، ای طرح فن حکمت شرعیہ کے مصنف کو اپنی کتاب میں وہی حدیثیں لانی چاہئیں ، اور انہی حدیثوں کے اسرار ورموز بیان کرنے چاہئیں جو محدثین کے زدیک صحیح بعنی قابل استدلال ہیں ، موضوع روایات اور نہایت ضعیف روایات کوئیں لینا چاہئے۔



رہی میہ بات کہ کونسی روایت کیسی ہے؟ اس سے فن حکمت شرعیہ میں بحث نہیں کرنی چاہئے ، اس بارے میں فن حدیث کے ماہرین کی آ راء کی پیروی کرنی دیا ہئے ۔لیکن اگر کہیں ضمناً اس قتم کی کوئی بات آ جائے تو اس میں حرج بھی نہیں ،ای طرح اگر کہیں ضمناً مسائل فقہیہ زیر بحث آ جا نمیں تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں ، کیونکہ اقرب الی الحق کی تحقیق ابل علم کے لئے کوئی انو تھی بات نہیں ، نہ اس کا مقصود کی پرطعن ہے۔آ خرمیں شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ میرے پیش نظر حتی الا مکان اصلاح ہے، مگریہ بات تو فیق خداوندی کے ذریعہ ہی ممکن ہے اس لئے میں اللہ پر بھروسہ کرتا ہوں اور انہیں کی طرف رجوع کرتا ہوں۔

فا کدہ فن حدیث میں سب سے زیادہ قابل اعتمادہ ہو کتابیں ہیں جو تدوین حدیث کے تیسر سے دور میں تیارہ وئی ہیں،
یعنی صحاح سنۃ ، مُسند احمد وغیرہ ، کیونکہ ریہ کتابیں احادیث کی شقیح کر کے مرتب کی گئی ہیں یعنی پیرجانے کے بعد تیار کی گئی ہیں
کہ کس روایت کا متابع ہے اور کون حدیث متفرد ہے ، کس روایت کے روات زائد ہیں اور کس کے کم ، اور کس روایت کے
روات قوی ہیں اور کس کے ضعیف ریتمام با تیں جان کر ریہ مجموع علی وجد البصیرت مرتب کئے گئے ہیں ، اس لئے بہی کتابیں
سب سے زیادہ قابل اعتماد ہیں ، اور انہی کتابوں کی حدیثیں مشکوۃ شریف میں سندیں حذف کر کے لی گئی ہیں ، اس لئے شاہ
صاحب نے زیادہ تر حدیثیں مشکوۃ شریف سے لی ہیں۔

#### [لكل فن خاصةً، ولكل مقام مقالٌ، وعلى غيرهم اتباعُ بأحقِّ ماهنالك]

فاعلم أن لكل فن خاصَّة، ولكل موطِن مقتضى، فكما أنه ليس لصاحب غريب الحديث أن يبحث عن صحَّة الحديث وضُغفه، ولا لحافظ الحديث أن يتكلم في الفروع الفقهية، وإيثار بعضها على بعض، فكذلك ليس للباحث عن أسرار الحديث أن يتكلم بشئ من ذلك، إنما غاية همته ومطمَّح بصره هو كشف السر الذي قصده النبي صلى الله عليه وسلم فيما قال، سواءً بقى هذا الحكم محكما، أوصار منسوخًا، أو عارضه دليلٌ آخَرُ، فوجب في نظر الفقيه كونه مرجوحا.

نعم، الأمَحِيْصَ لكل خائض في فن أن يعتصم بأحقّ ما هنالك بالنسبة إلى ذلك الفن، وإنما الأقرب من الحق باعتبار فن الحديث: ما خَلَص بعد تدوين أحاديث البلاد، وآثار فقهائها، ومعرفة المتابّع عليه من المتفرّد به، والأكثر رواةً والأقوى رواية مما هو دون ذلك.

على أنه إن كان شئ من هذا النوع استِطْرَاداً، فليس البحثُ عن المسائل الاجتهادية، وتحقيقُ الأقرب منها للحق، بِدُعًا من أهل العلم، ولا طَغْنًا في أحدمنهم ﴿ إِنْ أُرِيْدُ إلاَّ الإضلاَحَ، مَا اسْتَطَعْتُ ، ومَا تَوْفِيْقِيْ إِلاَّ بِاللَّهِ، عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ، وإلَيْهِ أُنِيْبُ ﴾

ترجمہ: ہرفن کی ایک خصوصیت اور ہر موقعہ کے مناسب ایک بات ہوتی ہے اور دوسرول پرائ فن میں جوسب سے زیادہ قابل اعتاد بات ہائی پیروی ضروری ہے: پھر جان لیجئے کہ ہرفن کی کوئی خصوصیت ہوتی ہے اور ہرجگہ کا کوئی تقاضا ہوتا ہے، پس جس طرح یہ بات ہے کوفن غریب الحدیث کے مصنف کے لئے مناسب نہیں کہ وہ حدیث کی صحت وضعف سے بحث کرے، اور نہ ایک محدث کے لئے مناسب ہیں، اور بعض روایات کو بعض پرترجے سے بحث کرے، اور نہ ایک محدث کے لئے مناسب ہے کہ وہ مسائل فقہیہ کے بارے میں، اور بعض روایات کو بعض پرترجے ویے کے لئے گفتگو کرے، پس ای طرح حدیث کے اسرار ورموز سے بحث کرنے والے کے لئے مناسب نہیں ہے کہ وہ ان میں سے کئی بھی چیز کے بارے میں گفتگو کرے، اس کی پوری توجہ اور اس کے پیش نظر اس راز کو کھولنا ہی ہونا چا ہے جس کا بی گریم میلی ہوئی اور دیل آگئی ہو جا مشاوخ ہوگیا ہو، یا اس کے معارض کوئی اور دیل آگئی ہوجس کی وجہ سے مجتمد کی نظر میں وہ روایت مرجوح قرار پائی ہو۔

ہاں گوئی مفرنہیں کسی بھی فن میں گھنے والے کے لئے اس بات سے کہ وہ اس چیز کو مضبوط پکڑے جواس فن میں سب سے زیادہ قابل اعتماد ہے، اس فن کی بہ نسبت؛ اور سب سے زیادہ قابل اعتماد ، فن حدیث کے اعتبار سے ، وہی روایات ہیں جو چھٹ گئی ہیں علاقوں کی حدیثیں اور ان کے فقہاء کے فقاوی مرتب کرنے کے بعد ، اور بیہ جانے کے بعد کہ کس روایت کی متابعت موجود ہے اور کونی روایت متفرد ہے اور کس کے ڈوات زیادہ ہیں اور کونی روایت کے روات زیادہ تیں اور کونی روایت کے روات زیادہ ہیں اور کونی روایت کے روات زیادہ قوی ہے ، ان سے جواس سے فروتر ہیں (یعنی کس حدیث کے روات کم ہیں ، اور کس کے ڈوات ضعیف ہیں )

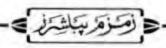
علاوہ ازیں اگر اس نوع کی کوئی بات ضمناً حچیڑ جائے تو مسائل اجتہادیہ سے بحث کرنا اور ان میں حق سے زیادہ قریب کی شخقیق کرنا اہل علم کے لئے کوئی انوکھی بات نہیں ہے، اور نہ وہ ان علماء میں سے کسی پراعتراض کرنا ہے، میرا ارادہ اصلاح ہی کا ہے، جہاں تک میرے بس میں ہے اور مجھے اس کی تو فیق اللہ کی مدد ہی سے ہو عتی ہے، انہی پر میں مجروسہ کرتا ہوں، اور انہی کی طرف رجوع کرتا ہوں۔

#### لغات:

الموطِن : جَلَه جُع المواطن الهِمَّة: قصد، اراده ، خوائش الغاية: آخرى حد المطمّع: نگاه پڑنے كى جَلّه المحيص: بھا گئے كى جَلّه مهونے كى جَلّه حاص (ن) عن كذا: اللّه بونا، به جانا استاعت مهد على المحت به الله عند كذا: اللّه بونا، به جانا الله عند مهد به المحت بكرنا الله عند كذا الله بونا، به خاص (ن) خُلوصًا : خالص بونا استاطراد؛ كلام كواس طرح بيان كرنا كماس مدوسرا كلام لازم آئے الله عُذا تو كھا۔

تشريخ:

(۱) کوئی انوکھی بات نہیں یعنی علماء ضمنا دوسری بحثیں کرتے ہی رہتے ہیں ، بیکوئی نئی بات نہیں۔



(۲) ندوہ کسی پراعتراض کرناہے مثلاً تشمید علی الوضوء کی روایت کے ہارہے میں شاہ صاحب نے لکھاہے کہ اس ہاب میں محدثین کے نزدیک کوئی روایت صحیح نہیں ، توبیہ بات وجوب تشمید کے قائلین پراعتراض کرنے کے لئے نہیں لکھی بلکہ اپنے تحقیق پیش کرنامقصود ہے، اس طرح کسی روایت کے تحت کوئی فقہی بحث چھڑ جائے اور فقہاء کی آراء میں ہے کسی رائے کوشاہ صاحب ترجیح دیں تو وہاں بھی محض اپنی تحقیق پیش کرنامقصود ہوتا ہے، کسی پرطعن مقصود نہیں ہوتا۔

(۳) علاقوں کی حدیثیں اور ان کے فقہاء کے فقاوی مرتب کرنے کے بعد یعنی نہلے علاقہ واررواییتیں مرتب کی گئی تھیں اور ہر علاقہ کے فقہاء کے فقاوی بھی ان کے ساتھ شامل کر لئے گئے تھے، بعد میں چھان بین کر کے حدیث شریف کے موجودہ مجموعے مرتب کئے گئے ہیں۔



### مقدمة الكتاب كى آخرى بات

دورہے یہ بحث چل رہی ہے کہ حضرت شاہ صاحب نے اس کتاب میں جوتفر دات اختیار کئے ہیں وہ پہلی قتم کے مسائل میں ہیں، اب فرماتے ہیں کداگر خدانخواستہ پہلی قتم کے مسائل میں کسی آیت مسائل میں ہیں، اب فرماتے ہیں کداگر خدانخواستہ پہلی قتم کے مسائل میں کسی آیت کے خلاف، یامعمول بہ حدیث کے خلاف یا جمل کے خلاف کے خلاف کوئی بات قلم سے نکل گئی ہوتو میں اس بات ہے براءت ظاہر کرتا ہوں اور جو مجھے خواب غفلت سے بیدار کرے اس کے لئے دعا گوہوں۔

البتة متأخرین میں جوآپس میں بحثیں ہوئی ہیں اوران میں اختلافات ہوئے ہیں تو ہم اس کے پابند نہیں کہ انہی کی لکیر پیٹیں، اور کیوں پیٹیں؟ وہ بھی تو انسان ہیں اور ہم بھی انسان ہیں، ان میں کوئی سرخاب کا پڑنہیں لگ رہا، دوسری قتم میں ان کی رائے بھی سیجے ہوسکتی ہے اور ہماری رائے بھی۔ کیونکہ معاملہ ہمارے اوران کے درمیان کنویں کے ڈول کی طرح ہے، کبھی انہوں نے پہلے پانی بھرلیا تو بھی ہم نے ، کسی مسئلہ میں ان کی رائے سیجے ہوسکتی ہے تو کسی میں ہماری، اس لئے دوسری فتم کے مسائل میں ہمارے ذمہ لازم نہیں کہ ہم ہر بات میں ان کی موافقت کریں۔

وهاأنا برئ من كل مقالة صدرت مخالفة لآية من كتاب الله، أو سنة قائمة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، أو إجماع القرون المشهود لها بالخير، أو ما اختاره جمهور المجتهدين ومُعظم سواد المسلمين؛ فإن وقع شيئ من ذلك ، فإنه خطاً؛ رحم الله تعالى من أيفظنا ، من سنتنا أو نَبَهنا من غفلتنا.

أما هؤلاء الباحثون بالتخريج والاستنباط من كلام الأوائل، المنتحلون مذهبَ المناظرة

والمجادِلة، فلايجبِ علينا أن نوافقهم في كل ما يَتَفَوَّهون به، فنحن رجال وهم رجال، والأمر بينا وبينهم سجال.

ترجمہ: اورسنو، میں بری ہوں ہراس بات سے جوقلم سے نکل گئی ہے کتاب اللہ کی کئی آیت کے خلاف، یارسول اللہ مطالفہ کی گئی ہے، اللہ مطالفہ کی کئی ہے، یالٹہ مطالفہ کی کئی ہے، یالٹہ مطالفہ کی کئی ہے، یالٹہ مطالفہ کی کئی ہوتو وہ چوک ہے، اللہ اس محمول بہ مدین نے اور سلمانوں کے سواد اعظم نے اختیار کیا ہے؛ پس اگر ایسی کوئی بات نکل گئی ہوتو وہ چوک ہے، اللہ اس محض پرمہر بانی فرمائے جوہمیں اونگھ سے بیدار کرنے اور ہماری غفلت پرہمیں متنبہ کرے۔ کئی ہوتو وہ چوک ہے، اللہ اس محفض پرمہر بانی فرمائے جوہمیں اونگھ سے بیدار کرنے اور ہماری غفلت پرہمیں متنبہ کرے۔ رہے یہ لوگ جو بحثیں کرنے والے ہیں متقد مین کے کلام سے تخ ت واستنباط کے ذریعہ، جومنا ظرہ اور مجادلہ کی راہ اپنانے والے ہیں، تو ہم پرضروری نہیں کہ ہم ان کی ہراس بات میں موافقت کریں جو انھوں نے کہی ہے پس ہم بھی آدمی ہیں اور وہ بھی آدمی ہیں اور معاملہ ہمارے اور ان کے درمیان کئویں کی طرح ڈول ہے۔

#### لغات:

هَاحرف تنبيه عبي هَاأَنْتُمْ هُوُلاَءِ ﴾ (سورة محمرآيت ٣٨) ..... قائمة: كمر في والى ، برقر ارليعني معمول بها ، غير منسوخ ..... السمشهود لها بالمحيو بين منفق عليه حديث كي طرف اشاره بيعنى حير أمتى قرنى ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم النح (مشكوة ح ا ٢٠٠١) ..... مُعظم الشيئ: چيز كابرُ احصه جمع معاظم .... السواد: بهت تعداد .... انتحل مذهب كذا: بموناء اختيار كرنا ..... المناظرة يهال بمعنى المجادلة بيعنى في ياناحق اينى بات يرارُ اربنا ..... تَفَوَّهُ بكذا: بولنا ....

#### تشريخ:

پرانے زمانہ میں گاؤں کے کنویں پرایک دوبالٹیاں رکھی رہتی تھیں جوشخص پہلے کنویں پر پہنچتاوہ پہلے پانی بھرتااور جو بعد میں آتاوہ انتظار کرتا، اسی طرح کسی مسئلہ میں دوسرے علماء کی رائے تیجے ہوسکتی ہے تو کسی مسئلہ میں شاہ صاحب رحمہ اللّٰہ کی رائے تیجے ہوسکتی ہے۔



#### 公

### كتاب كےمضامین كی اجمالی فہرست

بہت قدیم زمانہ میں کتابوں میں فہرست مضامین لکھنے کا طریقہ نہیں تھا، کئی کئی جلدوں مشتمل کتابیں فہرست مضامین سے خالی ہوتی تھیں، وہ کتابیں ساری پڑھنی پڑتی تھیں،اور مسائل کا موقع محل یا در کھنا پڑتا تھا۔ پھرتر قی ہوئی اور صنفین مقدمة الکتاب لکھنے لگے، جس میں علاوہ دیگر باتوں کے مختصر فہرست مضامین بھی ہوتی تھی ، جس سے گونہ ہمولت ہوگئ اور مطلوبہ مسئلہ نگالنا آسان ہوگیا۔ حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ بھی مقدمة الکتاب کے آخر میں کتاب کے مشمولات کی اجمالی فہرست دے رہے ہیں۔

پھر اور ترقی ہوئی اور اردو کتابوں کے شروع میں اور عربی کتابوں کے آخر میں مصنفین یا ناشرین مستقل تفصیلی فہرست مضامین شامل کتاب کرنے گئے۔ جس سے بہت سہولت ہوگئ، پھر مزید ترقی ہوئی اور متنوع فہارس مرتب ہوئے گئیس جیسے فہرست آیات، فہرست احادیث، فہرست اشعار، فہرست اشخاص، فہرست اماکن اور فہرست مضامین وغیرہ، تا آ نکہ فہرستوں کی بھی فہرست ضروری ہوگئ اور بعض عربی کتابوں میں تو مورسے وُم بڑھ گئی، یہ سب انڈکس غیر ضروری ہیں، ان سے خواہ مخواہ کتاب کی قیمت بڑھ جاتی ہے، انکوڈسک میں رکھ دینا چاہئے، ہاں ضروری فہرستیں ناگزیر ہیں، جیسے تفصیلی فہرست مضامین جو پوری کتاب کا آئینہ ہو، ای طرح متنوع اور متفرق مضامین والی کتاب میں حروف بیں، جیسے فہرست مضامین وغیرہ۔

اس کے بعد جاننا چاہئے کہ عام طور پر مقدمۃ الکتاب میں سادہ انداز میں مجمل فہرست مضامین دی جاتی ہے کہ اس کتاب میں اسے ابواب، اتنی فصول اور رہے ہی مضامین ہیں، مگر براوں کی بات اور ہے، شاہ صاحب فہرست ابواب بھی مدل بیان کررہے ہیں، اس کئے پہلے سادہ طریقۃ پر فہرست مضامین دی جاتی ہیں، پھر شاہ صاحب کی بات پیش کی جائے گی۔ حجۃ اللہ البالغة مقدمۃ الکتاب کے علاوہ دوقسموں شیمتل ہے تسم اول میں قواعد کلیے ہیں اورقتم ٹانی میں احادیث کے اسرار ورموز کا بیان ہواوت میں سات مباحث اورایک تمہ ہے، جن میں چوراس ابواب اور مبحث خام س کے شروع میں ایک مقدمہ ہے۔ تفصیل درج ذیل ہے۔

مبحث اول: تکلیف ومجازات کے اسباب کے بیان میں ہے یعنی اللہ نے اپنی ہے شارمخلوقات میں سے انسان ہی کو احکام شرعیہ کا مکلّف کیوں بنایا ہے؟ اور انسان ہی کے لئے جزاؤسزا کیوں ہے؟ اس مبحث میں تیرہ ابواب ہیں۔ مبحث ثانی: دنیا اور آخرت میں مجازات کی کیفیت کے بیان میں ہے یعنی دنیا میں ، قبر میں ، میدان حشر میں اور آخرت میں جزاؤسزا کی کیا گیا شکلیں ہوں گی؟ اس مبحث میں چارا بواب ہیں۔

مبحث ثالث: ارتفا قات کے بیان میں ہے یعنی دنیا میں آ سائش کے ساتھ رہنے کے لئے کیا کیا تد بیرات نافعہ اور مفیدا سکیمیں ہوسکتیں ہیں ،اس مبحث میں گیارہ ابواب ہیں۔

مبحث رابع: سعادت (نیک بختی) کے بیان میں ہے بعنی نوع انسانی کی نیک بختی کیا ہے؟ اوراس کے لئے کیا کیا اعمال ضروری ہیں؟ اور شقاوت (بد بختی) کیا ہے؟ اوروہ کن باتوں کا نتیجہ ہوتی ہے؟ اس مبحث میں سات ابواب ہیں۔ مبحث خامس: نیکی اور گناہ کی حقیقت کے بیان میں ہے۔اس مبحث کے شروع میں ایک مقدمہ ہے اوراس میں

- ﴿ لُوَ وَرَبِيَا الْمِيْلُونِ لِهِ ا

سترہ ابواب ہیں۔ (رحمة اللہ الواسعہ جلداول میں انہی پانچ مباحث کی شرح آئی ہے)

مبحث سادس: ملی سیاست کے بیان میں ہے بیعنی مذہبی حکومت کے لئے کیا کیا چیزیں ضروری ہیں؟ وہ لوگوں کو سس کس طرح سنوارے گی؟ اس مبحث میں اکیس ابواب ہیں۔

مبحث سابع: احادیث سے قوانین شرعیہ متنظ کرنے کے بیان میں ہے، یعنی قانون اسلامی قرآن وحدیث سے کیے متنظ کیا جا تا ہے؟ اس کے لئے اصول وضوابط کیا ہیں؟ اور طریقہ کارکیا ہے؟ اس مبحث میں سات ابواب ہیں۔ آخر میں تتہ ہے، جس میں شاہ صاحبؓ نے اپنار سالہ الإنسے اف فی سبب الاحتلاف پورادر نے کردیا ہے بیر سالہ علحدہ بھی طبع ہو چکا ہے اور بعض مضامین اپنے ایک اور رسالے عقد الْجید فی الاجتھاد و التقلید سے لئے ہیں اور بعض مضامین نئے ہیں، اس تتمہ میں چارابواب ہیں۔ (رحمة اللہ الواسعہ کی جلد دوم میں ان شاء اللہ ان دومباحث کی شرح آئے گی)

اورقتم ثانی میں احادیث کی شرح کی ہے، مگریہ شرح رموز واسرار کی حد تک محدود ہے، سب سے پہلے ابواب الا بیمان کی حدیثوں کی شرح کی ہے، پھر ابواب الاعتصام بالکتاب والنہ کی ، پھر ابواب الطہارہ کی ، پھر ابواب الصلاۃ کی ، پھر ابواب الصوم کی ، پھر ابواب الحج کی ، پھر ابواب الاحسان یعنی ابواب الزبد (تصوف) کی ، پھر ابواب ابناء الرزق (ابواب المعاملات) کی ، پھر ابواب تدبیر المنز ل کی ، پھر ابواب سیاسۃ المُدُن کی ، پھر ابواب السمسعشیة کی اور آخر میں سیرت نبوی فتن اور مناقب کی روایات کی شرح کی ہے۔

اب شاہ صاحب رحمہ اللہ کی بات شروع کی جاتی ہے: فرماتے ہیں کہ میں نے یہ کتاب دوقسموں پرتقسیم کی ہے، پہلی فتم میں قواعد کلیے اورضوا بط عامہ کا بیان ہے۔ قاعدہ:اس اصل کو کہتے ہیں جوایک باب کے مضامین اپنے اندر سمیٹے ہوئے ہوا ورقاعدہ کلیے اس اصل کو کہتے ہیں جواور قاعدہ کلیے اس اصل کو کہتے ہیں جو مختلف ابواب کے مسائل کو اپنے دامن میں سمیٹے ہوئے ہو، بالفاظ دیگر: قاعدہ دوچارجز ئیات میں سمیٹے ہوئے ہو، بالفاظ دیگر: قاعدہ دوچارجز ئیات آتی ہیں۔

غرض قسم اول میں قواعد کلیے کابیان ہیں، اگران کو اچھی طرح سمجھ لیا جائے تو شرائع یعنی قوانیمن خداوندی میں جو کہتیں اور الحصلے تیں لی خواجیں وہ مرتب شکل میں ذہن نشین ہوجائیں گی اور ان کے اسرار ور موزکو بہت آسانی ہے سمجھا جاسے گا۔

رہی یہ بات کہ ان قواعد کلیے کا مأخذ کیا ہے؟ تو جاننا چاہئے کہ ان میں سے بیشتر قواعد تو نزول قرآن کے وقت موجود مذاہب وملل والوں کے درمیان مسلم تھے، ان کے بارے میں اہل ملل میں کوئی اختلاف نہیں تھا یعنی بیسب اجماعی قاعدے ہیں، اور اجماع بذات خودایک ماخذہ ہوا ہوا تنے مشہور تھے کہ صحابہ کو ان کے پوچھنے کی ضرورت نہیں، قاعدے ہیں، اور اجماع بذات خودایک ماخذہ ، اور بیضوا بطات خاصہ ہور تھے کہ صحابہ کو ان کے پوچھنے کی ضرورت نہیں۔

اس لئے آپ ﷺ نے وہ ضا بطے بیان نہیں فرمائے ، بلکہ ان ضابطوں کو بنیا دبنا کر ان پر مسائل متفرع فرمائے ہیں۔

البتہ جزیات بیان کرتے وقت ان اصولوں کی طرف اشارہ فرمایا ہے، جیسے بلی کے جھوٹے کا حکم بیان کرتے ہوئے البتہ جزیات بیان کرتے وقت ان اصولوں کی طرف اشارہ فرمایا ہے، جیسے بلی کے جھوٹے کا حکم بیان کرتے ہوئے البتہ جزیات بیان کرتے وقت ان اصولوں کی طرف اشارہ فرمایا ہے، جیسے بلی کے جھوٹے کا حکم بیان کرتے ہوئے البتہ جزیات بیان کرتے وقت ان اصولوں کی طرف اشارہ فرمایا ہے، جیسے بلی کے جھوٹے کا حکم بیان کرتے ہوئے البتہ جزیات میان کرتے وقت ان اصولوں کی طرف اشارہ فرمایا ہے، جیسے بلی کے جھوٹے کا حکم بیان کرتے ہوئے کا حکم کیان کرتے ہوئے کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کا حکم کیان کرتے ہوئے کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کیانہ کیانہ کیانہ کے جھوٹے کیانہ کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کو خوائی کے کہ کو کیانے کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کیانہ کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کیانہ کو کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کیانہ کیانہ کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کیانہ کیانہ کیانہ کیانہ کیانہ کیانہ کیانہ کیانہ کیانہ کرتے ہوئے کیانہ کیانہ

ارشادفر مایا:﴿إنها من الطُّوافین علیکم أو الطوافات﴾ (بلی ہروفت گھر میں آنے جانے والےلوگوں میں سے ہے یا فرمایا کہوہ ہروفت گھر میں آنے جانے والے جانوروں میں سے ہے )

اس ارشاد میں اس ضابطہ کی طرف اشارہ فر مایا ہے کہ''حرج اور تنگی ہے احکام میں مہولت پیدا ہوتی ہے'' (السمشقة تَسجٰ لِبُ التیسیر ) غرض جزئیات بیان کرتے ہوئے جس طرح طے شدہ ضوابط کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے اس طرح آب مِنالِنْعِائِیم بھی اصول کی طرف اشارہ فر ماتے تھے اور صحابہ دوسری جزئیات کواس ضابطہ کی طرف اوٹا دیتے تھے کیونکہ عربوں میں ، جوملت اساعیلیہ کی طرف منسوب تھے، اور یہود ونصاری اور مجوس میں ان کی نظائر رائج تھیں اور صحابہ ان سے واقت تھے اوران کواس کی خوب مشق تھی ، اس لئے ان اصول کو بیان کرنے کی ضرورت نہیں تھی ، بس آن محضور مِنالِنَهِ اَلِیم کا اشارہ کا فی تھا۔

آ گے فرماتے ہیں کہ جب میں نے غور کیا تو بیہ بات سمجھ میں آئی کہ قوانین شرعیہ کی حکمتیں سمجھنے کے لئے پہلے دو بنیادی ہاتیں سمجھنی ضروری ہیں :

ایک: نیکی کیا ہےاور گناہ کیا ہے؟ جب تک ان دو ہاتوں کی حقیقت سمجھ میں نہیں آئے گی احکام کے اسرار ورموز نہیں سمجھے جاسکتے ۔

دوسری: مذہبی حکومت کے لئے کیا کیا چیزیں ضروری ہیں؟ کیونکہ قوا نین شرع کا بڑا حصدای سے متعلق ہے۔
اس لئے قتم اول میں بید و بحثیں ضروری ہو ٹیں ایک مبحث البروالاثم، دوم: مبحث سیاست ملیہ۔
پھر میں نے غور کیا توبیہ بات سمجھ میں آئی کہ نیکی اور گناہ کی حقیقت سمجھنے کے لئے پہلے تین چیزیں سمجھنی ضروری ہیں۔
اول: مجازات کی بحث یعنی انسانوں ہی کے لئے جزاؤ سزا کیوں ہے؟ کیونکہ جب مجازات کی وجہ سمجھ میں آئے گ
تہمی نیکی اور گناہ کا سوال پیدا ہوگا، اگر مجازات نہ ہوتو تمام اعمال یکسال ہوں گے، جیسے جانوروں کے لئے نہ کوئی نیکی ہے نہ کوئی گناہ۔

دوم: ارتفا قات کی بحث یعنی آ سائش سے زندگی گذارنے کے لئے مفید تدبیریں کیا ہیں اور مضربا تیں کیا ہیں؟ جو مفید ہا تیں ہیں وہ نیکی کے دائر ہمیں آتی ہیں اور مصرت رسال امور گناہ گھبرتے ہیں۔

سوم: سعادت نوعیہ کی بحث یعنی نوع انسانی کی نیک بختی کیا ہے اور بدبختی کیا ہے؟ نیک بختی کن ہاتوں سے حاصل ہوتی ہے اور بدبختی تک کونسی ہا تیں پہنچاتی ہیں؟ دارین کی فلاح ونجاح کیسے حاصل کی جائے اور خسران سے کیسے بچا جائے؟ جو ہاتیں سعادت کا سبب ہیں وہی نیک کام ہیں اور اسباب شقاوت گناہ ہیں۔

۔ پھر میں نے غور کیا تو یہ بات سمجھ میں آئی کہ یہ پانچوں مباحث چندا سے مسائل پرموقوف ہیں جن کواس فن میں آنکھ بند کر کے مان لینا چاہئے ،ان کی علتوں سے بحث نہیں کرنی چاہئے ، ورنہ بات بہت دور جاپڑے گی۔اوران کو بچند وجوہ

- ﴿ الْمَــُوْمُ لِبَالْمِيْرُالِ ﴾-

مانا جاسكتا ہے۔جودرج ذيل ہيں۔

(۱) یا تو وہ باتیں اس کئے مان کی جائیں کہ تمام ملل و مذاہب والے ان بیش جوں ، اور اس درجہ منفق ہیں کہ وہ باتیں در مسلمات مشہورہ 'میں داخل ہوگئی ہیں ، پھران کے دلائل ولل اور لِنم سے بحث کرنے کی کیا ضرورت ہے؟

(۲) یا وہ باتیں اس کئے مان کی جائیں کہ جمعلم نے وہ باتیں ہمیں سکھائی ہیں اس کے ساتھ سنظن ہے کہ وہ سچا ہے، وہ غلط بات بیان نہیں کرسکتا یعنی وہ باتیں تر آن کریم اور احادیث شریفہ میں آئی ہیں ، جن کے صدق پر ہمارا ایمان ہے۔

(۳) یا وہ باتیں اس لئے مان کی جائیں کہ وہ ایک ووسر نے ن میں ، جو اس فن سے اعلی ہے ، مدلل ہو چکی ہیں یعنی وہ مسائل فلسفہ تصوف میں زیر بحث آ چکے ہیں اور وہاں وہ مدلل کئے جاچکے ہیں ، پس جے دلائل د کی مینے ہوں وہاں وہ مدلل کئے جاچکے ہیں ، پس جے دلائل د کی مینے ہوں وہاں د کی کھے ، مبائل فلسفہ توں کی طرح ذکر کیا جائے گا۔

اب مقدمة الكتاب كے مضامین پورے ہوئے ،آ گے كتاب شروع ہوگی۔

#### ثم إنى جعلتُ الكتاب على قسمين:

أحدهما: قسم القواعد الكلّية ، التي تنتظم بها المصالحُ المرعيةُ في الشرائع؛ وأكثرُها كانت مسلّمة بين المِلَل الموجودة في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، ولم يكن فيها اختلاف بينهم، وكان الحاضرون مستغنين عن سؤالها، فنبّة النبيُ صلى الله عليه وسلم عليها، كما يُنبّهُ على الأصول المفروغ عنها عند إفادة الفروع، فتمكن السامعون من إرجاع الفروع إليها، لِمَا مارسوا

من نظائرها في العرب المنتسبين إلى الملة الإسماعيلية، واليهود والنصاري والمجوس.

ورأيتُ أن تفاصيلَ أسرار الشرائع ترجع إلى أصلين: مبحثِ البِرِّ والإِثم، ومبحثِ السياسات الملية.

ثم رأيت البرَّ والإثمَ لاتُكُتَنَهُ حقيقَتُهما إلا بأن يُعرف قبلَهما مباحثُ المجازاة والارتفاقات والسعادة النوعية.

ثم رأيت هذه المباحثُ تتوقَّف على مسائلَ، تُسلَّم في هذا العلم، ولا يُبحث عن لِمَيَّتِها؛ فإما أن تُصدَّقَ بها لاتفاق الملل عليها، حتى صارت من المشهورات، أو لحسنِ الظن بالمعلّم، أو لد لائلَ تُذكر في علم أعلى من هذا العلم.

وأعرضتُ عن الإطالة في إثبات النفس وبقائها، وتنعُّمها وتألُّمِها بعد مفارقة الجسد، لأنه مبحثٌ مفروعٌ عنه في كتب القوم.

وماذكرتُ من هذه المباحث إلا مارأيتُ الكتب التي وقعت إلىَّ خاليةً عن الكلام فيه أصلاً، أو عن التفريع والترتيب الذَيْن وُفِّقت لاستخراجِهما؛ ولا من المسلَّمات إلا مارأيتُ القوم لم يتعرضوا له،ولا لإيراد الدلائل السمعية عليه كثيرَ تعرُّضِ.

فلا جَرَمَ أنى أذكر في هذا القسم مسائلَ، يجب أن تُصدَّق بها في هذا الفن من غير تعرُّضِ لِلمَّيَّتِهَا، ثم كيفية المجازاة في الحيوة وبعد الممات، ثم الارتفاقاتِ التي جُبل عليها بنو آدم، ولم يُهُمِلُها قط عربُهم ولا عجمُهم، من جهة ما أو جبته عقولُهم، ثم بيانَ سعادة الإنسان وشقاوته بحسب النوع، وبحسب ما يظهر في الآخرة، ثم أصولَ البر والإثم التي تَوارد عليها أهلُ الملل، ثم ما يجب عند سياسة الأمة من ضرب الحدود والشرائع، ثم كيفية استنباط الشرائع من كلام النبي صلى الله عليه وسلم، وتَلقيها عنه.

والقسم الثانى فى شرح أسرار الأحاديث من أبواب الإيمان، ثم من أبواب العلم، ثم من أبواب العلم، ثم من أبواب الطهارة، ثم من أبواب الصوم، ثم من أبواب الطهارة، ثم من أبواب الصوم، ثم من أبواب الحج، ثم من أبواب الإحسان، ثم من أبواب المعاملات، ثم من أبواب تدبير المنازل ثم من أبواب سياسة المُدُن، ثم من أبواب آداب المعيشة، ثم من أبواب شتى؛ وهذا أوالُ الشروع فى المقصود، والحمد لله أولاً وآخِرًا.

ترجمه: پھر بیشک میں نے کتاب کودوقسموں ترقیم کیا ہے:

- ﴿ لَا لَا لَكُوْلِ لِللَّالِيِّ لَهِ ﴾

ان میں سے ایک: ان قواعد کلیہ کا تم ہے جن کے ذریعہ مرتب ہوجاتی ہیں وہ کھتیں جواحکام خداوندی میں ملحوظ ہیں، اوران میں سے بیشتر تسلیم شدہ تھیں اُن مذاہب کے درمیان جو نبی کریم سلائی کیا ہے دور میں موجود تھے۔اوران میں ان قواعد کے بارے میں کوئی اختلاف نہیں تھا، اور موجود ین بے نیاز تھان کے بارے میں سوال کرنے ہے، پس تنبیہ کی ان قواعد پر جس طرح تنبیہ کی جاتی ہوچک نبی کریم سلائی کیا ہے ان قواعد پر جس طرح تنبیہ کی جاتی ہوچک ہوچک ہو ہوگ نبی تو اعد پر جس طرح تنبیہ کی جاتی ہو ہوگ ہو۔ اوران میں مہارت پیدا ہوجانے کی وجہ سے ان کے ہو۔ پس سننے والے قادر ہوگئے جز کیات کوان قواعد کی طرف لوٹانے پر ،ان میں مہارت پیدا ہوجانے کی وجہ سے ان کے نظام سے جوان عربود ونصاری اور مجوس میں رائے تھیں۔ اور دیکھا میں نے کہ قوانین شرعیہ کے رموز کی تفصیلات دو بنیادوں کی طرف لوٹتی ہیں ایک نیکی اور گناہ کی بحث دوسری مذہبی سیاست کی بحث۔

پھر دیکھامیں نے کہ نیکی اور گناہ کی حقیقت نہیں سمجھی جاسکتی مگر اس طرح کہ ان دونوں بحثوں سے پہلے پہچان لی جائے مجازات کی بحث اورار تفاقات کی بحث اور سعادت نوعیہ کی بحث۔

پھردیکھامیں نے کہ بیمباحث موقوف ہیں چندایسے مسائل پر جو مان لئے جائیں اس علم میں،اور نہ بحث کی جائے ان کی علت ہے، پس یا تو بید کہ ان کو مان لیا جائے ندا ہب کے ان پراتفاق کرنے کی وجہ ہے، یہاں تک کہ ہو گئے ہیں وہ مشہور ہا توں میں ہے، یا معلم کے ساتھ حسن ظن کی بناء پر، یا ایسے دلائل کی وجہ ہے جو ذکر کئے گئے ہیں ایک ایسے علم میں جواس علم سے برتر ہے۔

اور میں نے اعراض کیا ہے لمی گفتگو کرنے سے نفس کے اثبات میں ، اورجہم سے جدا ہونے کے بعد اس کے باقی رہنے میں اور راحتیں پانے میں اور کلیفیں اٹھانے میں ، اس لئے کہ اس بحث سے نمٹا جا چکا ہے علاء کی کتابوں میں۔
اور نہیں ذکر کیا ہے میں نے ان مباحث میں سے مگر ان باتوں کو کہ دیکھا میں نے ان کتابوں کو جو محص تک پہنچی ہیں بالکل خالی ان مسائل میں گفتگو سے ، یا اس تفریع وٹر تیب سے خالی جن کو ذکا لئے کی مجھے تو فیق دی گئی ہے ، اور مسلمہ باتوں میں سے نہیں ذکر کیا ہے میں نے مگر ان باتوں کو کہ دیکھا میں نے علاء کو کہ نہیں تعرض کیا ہے انہوں نے ان باتوں سے ، اور ان مسائل یرد لائل نقلیہ پیش کرنے سے بھی میں نے بہت زیادہ تعرض نہیں کیا۔

پس البتہ ذکر کرونگامیں اس قتم میں (یعنی مبحث اول میں) ایسے مسائل کوجن کو مان لینا ضروری ہے اس فن میں ،
ان کی وجہ سے تعرض کئے بغیر ، پھر ذکر کرونگامیں دنیوی زندگی میں اور مرنے کے بعد جزاؤ سزا کی کیفیت کو، پھر ان ارتفاقات کوجن پر انسانوں کی تخلیق ہوئی ہے (یعنی وہ انسان کی فطرت میں داخل ہیں) اور بھی بھی ان مفید اسکیموں کو بے کا زنہیں چھوڑا عربوں نے اور نہ جمیوں نے ،اس وجہ سے کہ ان مفید اسکیموں کو ان کی عقلوں نے ثابت کیا ہے ،
پھر ذکر کروں گامیں انسان کی سعادت وشقاوت کی تفصیل کو ،نوع کے اعتبار سے ،اور آخرت میں ظاہر ہونے کے اعتبار

ے، پھر نیکی اور گناہ کے وہ اصول بیان کرونگا جن پرتمام ندا ہب متفق ہیں ، پھر وہ باتیں بیان کرونگا جو ملک کے نظم وانتظام کے لئے ضروری ہیں یعنی سزائیں اور قوانین مقرر کرنا ، پھر حضورا کرم مِیالیَّقِائِیِّمْ کے کلام سے قوانین شرعیہ کو مستنبط کرنے کا طریقہ ذکر کرونگا اوران قوانین کو حضور سے حاصل کرنے کا طریقہ سمجھاؤں گا۔

اور دوسری شم ان احادیث کے رموز کی وضاحت میں ہے جوایمان سے بقی رکھتی ہیں، پھران حدیثوں کی وضاحت ہیں ہے جوایمان سے بعلق رکھتی ہیں، پھر ان حدیثوں کی وضاحت ہیں ہے جو علم سے تعلق رکھتی ہیں، پھر پاکی سے تعلق رکھنے والی، پھر نماز، پھرز کو ق، پھر روز ہ پھر جج پھر تصوف پھر معاملات بھر گھر بلوزندگی پھر شہری سیاست پھر معیشت پھر متفرق مضامین سے تعلق رکھنے والی روایات کی شرح ہے۔ اور بیم تقصود کو شروع کرنے کا وقت آگیا اور سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں، ابتداء میں بھی اور انتہاء میں بھی۔

#### لغات:

اِنْتَظَمَّ اللؤلؤ: ترتیب واربونا انتظم الأمو: منضبط بونا الموعیة اسم مفعول ہے بلوظ رکھی ہوئی ، رعایت کی بوئی اللؤلؤ: ترتیب واربونا انتظم الأمو: منضبط بونا الله عبد الرنا الله عبد الله بارت بیدا کرنا الله بارت بیدا کرنا الله بارت بیدا کرنا الله بارت بیدا کرنا الله بارت بین الله بارت بین به بارت الله الدو اب و کی به بحال رکھنا اسلاحانا مناس القوم : امورکی تدبیروا تظام کرنا السیاسات الملیة: ند بی حکومت ،حکومت الہید



قواعد کلیہ کے بیان میں مبحث اول تکلیف شرعی اور جزاؤسزا کے بیان میں

### مبحثاول

# تکلیف شرعی اور جزاء وسزا کے بیان میں

- باب (۱) صفت ابداع ،خلق اور تدبير كابيان
  - باب (٢) عالم مثال كابيان
- باب (٣) ملاً اعلى (مقرب فرشتول) كابيان
  - باب (٣) ستت الهي كابيان
- باب (۵) روح کی حقیقت وماهیت کابیان
- باب (۱) انسان کے مکلّف ہونے کابیان
- باب (2) انسان کامکلّف ہوناعالم کی پلاننگ میں داخل ہے
  - باب (۸) تکلیف شرعی جزاؤسزاکو جاہتی ہے
  - باب (٩) الله تعالى نے لوگوں كى فطرت مختلف بنائى ہے
  - باب (۱۰) عمل كاباعث بننے دالے خيالات كے اسباب
- باب (۱۱) عمل کانفس ہے وابستہ ہونا اوراس کاریکارڈ کیا جانا
  - باب (۱۲) اعمال کاملکات ہے جوڑ
  - باب (۱۳) مجازات کے اسباب کابیان

# بياوشم

## قواعد كليه كابيان

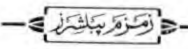
پہلے قاعدہ اور قاعدہ کلیہ کا مطلب بیان کیا جا چگا ہے اور یہ بھی بتایا جا چکا ہے کہ ججۃ اللّہ کی دوشمیں ہیں، پہلی قشم میں وہ قواعد کلیہ بیان کئے گئے ہیں جن کو پیش نظر رکھ کرا حکام شرعیہ میں ملحوظ مصلحتوں کو سمجھا جاسکتا ہے اس قشم میں سات مباحث اورستر باب ہیں۔

سوال: یہ بات کیسے درست ہوسکتی ہے؟ قتیم اول میں تو چوراس ابواب ہیں اور مبحث خامس کے شروع میں ایک مقدمہاور تمتہ کے آخر میں ایک طویل فصل بھی ہے پس کل چھیاسی ابواب ہوئے؟

جواب: شروع میں شاہ صاحب کا ارادہ اتنے ہی ابواب لکھنے کا ہوگا، بعد میں ابواب بڑھ گئے ، علاوہ ازیں تتمہ بعد میں بڑھایا ہے بس اس کے جارابواب اورایک فصل اس میں شامل نہیں ،مگر پھر بھی استی یا اکیاسی ابواب ہوتے ہیں۔ پس اس سوال کا صحیح جواب میہ ہے کہ بعض فصلوں کو اور بعض ذیلی مضامین کو باب بنادیا گیا ہے اس لئے یہ تعداد بڑھ گئی ہے جبیہا کہ آ گے معلوم ہوگا۔۔۔

سوال: ٹھیک ہے بعد میں ابواب بڑھ گئے، مگر پیچھے لکھا ہوا مصنف نے کاٹ کرٹھیک کیوں نہیں کیا؟ جواب: کہتے ہیں کہ شاہ صاحب قدس سرہ نے کتاب کا مسودہ چھوڑا تھا، مبیضہ تیار کرنے کا آپ کوموقعہ نہیں ملاتھا، اگر تبیض کرتے تو ضروراصلاح کرتے مگراس کا موقعہ نہیں ملا،اس لئے پہلے جولکھ دیاوہ ی رہ گیا۔ مگریہ جواب کمزورہے، کیونکہ یہ بات سیجے نہیں کہ شاہ صاحب رحمہ اللہ نے کتاب کا مسودہ چھوڑا تھا اور کتاب کی تبیض

کا موقعہ آپ کوئیں ملاتھا۔ وجہ یہ ہے کہ کراچی کامخطوطہ ۱۱۵۵ھ کا مرقومہ ہے، اورطلبہ نے اس کوشاہ صاحب رحمہ اللہ ہے کاموقعہ آپ کوئیں ملاتھا۔ وجہ یہ ہے کہ کراچی کامخطوطہ ۱۱۵۵ھ کا مرقومہ ہے، اورطلبہ نے اس کوشاہ صاحب رحمہ اللہ ہے پڑھا ہے اور۱۲۱اھ میں درس پایئے تحمیل کو پہنچا ہے۔ نیز شم اول کے آخر میں تتمہ اور کتاب کے آخر میں ابسواب شقی آپ نے بعد میں بڑھائے ہیں۔ یہ اس بات کی صرح کہ دلیل ہیں کہ شاہ صاحب نے کتاب کامسودہ نہیں چھوڑا تھا۔ اس لئے اس سوال کا سیحے جواب یہ ہے کہ تتمہ کے ابواب تو اس میں شامل نہیں اور کا تب نے یا ناشر نے بعض ذیلی مضامین کو مستقل باب بنادیا اس لئے تعداد بڑھ گئی مشلاً محث خامس کا باب (۱۵)مخطوطہ برلین اور پٹنہ میں باب (۱۵) میں داخل ہے اور مطبوعہ نسخہ میں اس کو مستقل باب بنایا گیا ہے۔



# مبحثاول

### تكليف شرعى اورجزاؤ سزاكے اسباب كابيان

اس مبحث میں تیرہ ابواب ہیں اور اس پورے مبحث میں دوبا تیں بیان کی گئی ہیں۔

ایک: انسان کومکلّف کیوں بنایا گیا ہے؟ اس کے اسباب اور وجوہ کیا ہیں؟ اللّٰہ کی بے شارمخلوقات زمین میں پھیلی ہوئی ہیں،کسی کومکلّف نہیں بنایا،صرف انسانوں کو کیوں مکلّف بنایا؟

دوسری: انسان جوبھی کام کرے گا،اچھایا برااس کا بدلہ ضرور ملے گا،اچھا کرے گا انعام پائے گا، برا کرے گا سزا پائے گا، پیمجازات انسان ہی کے لئے کیوں ہے؟ اس کے اسباب ووجوہ کیا ہیں؟

ندگورہ دوباتیں بظاہر دوباتیں ہیں، مگر وہ درحقیقت ایک ہی مسئلہ ہیں، انسان کو پچھکا موں کے کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور پچھکا موں سے روکا گیا ہے، دیگر مخلوقات کواس طرح کے احکام نہیں دیے گئے، پھرانسان کو بعض کا موں کے کرنے نہ کرنے پر سزادی جاتی ہے، کیونکہ اس کو کرنے نہ کرنے پر سزادی جاتی ہے، کیونکہ اس کو کرنے نہ کرنے پر سزادی جاتی ہے، کیونکہ اس کو مکلف بنایا گیا ہے، دیگر مخلوقات کے لئے جزاؤ سزانہیں، کیونکہ وہ مکلف نہیں، آخر بیفرق کیوں ہے؟ اس کے اسباب ووجوہ کیا ہیں؟ اس محث سے تاس محت سے بات واضح موجوہ کیا ہیں؟ اس محت میں ذکر ہے، جب اس محث کے تمام ابواب مکمل ہوجائیں گے تب ہیہ بات واضح ہوجائے گی، ایک دوباب پڑھ کریہ صفمون سمجھ میں نہیں آئے گا۔

#### باب — ا

# صفت إبداع خلق اورتد بير كابيان

اللہ تعالیٰ کی بہت کی صفتیں اور بے شاراسائے حنیٰ ہیں،اور ہرصفت کا دائرہ کارالگ ہے مثلاً صفت ِ غفور کا تعلق مؤمن کے ساتھ نہیں اور مسنت قسم کا تعلق مؤمن کے ساتھ نہیں اور مسنت قسم کا تعلق کا فر کے ساتھ ہے مؤمن کے ساتھ نہیں اس طرح اس عالم کے ساتھ تین صفات کا تعلق ہے یعنی بیالم انہی تین صفات کی کرشمہ سازی ہے اوران تین صفات کا کام ترتیب وار ہے۔

يبلى صفت ابداع ب،ابداع باب افعال كامصدرب،اس كامجرد بَدَعَ (ف) بَدْعًا بِص كمعنى بيل كَمْ نا،



بغیر نمونہ کے کوئی چیز بنانا، ابتداء کرنا، ایجاد کرنا اور باب کرم ہے بَدُع کے معنی ہیں ہے مثال ہونا، انو کھا ہونا کہ ابداع کے معنی ہیں ہے مثال ہونا، انو کھا ہونا کہ ابداع کے معنی ہیں عدم محض ہے یعنی سابق مادہ کے بغیر کسی چیز کو وجود پذیر کرنا اور بیاللہ ہی کا کام ہے وہ نیست ہے ہست کرتے ہیں، مادہ اور مثال کے بغیرانو کھے طریقے پر پیدا کرتے ہیں۔ ارشاد ہے ﴿بَدِيبُ السَّمْوَاتِ والأَدْ ضِ﴾ (البقرہ ۱۵) اللہ تعالیٰ آسانوں اور زمین کے موجد ہیں، انو کھ طریقے پر پیدا کرنے والے ہیں۔

اور بخاری شریف میں حضرت عمران بن تُصنین رضی الله عنه کی روایت ہے که اہل یمن خدمت نبوی میں حاضر ہوئے اورعرض کیا:

ی ہم آپ کی خدمت میں دین سکھنے کے لئے حاضر ہوئے ہیں اور اس : لئے آئے ہیں کہ اس کا ئنات کے آغاز کے بارے میں دریافت مہ کریں کہ س طرح ہوا؟ آپ نے فرمایا: اللہ تھے اور ان سے پہلے کوئی چیز نہیں تھی۔

جئناك لِنتفقه في الدين، ولِنَسْأَلك عن أول هذا الأمر، ما كان؟ قال: كان الله ولم يكن شيئ قبله (١١٠٣:٢)

يهى روايت كتاب بَدْء المحلق كشروع مين ٣٥٣ پر بهى جاس كالفاظ بين كان الله ولم يكن شيئ غيره (الله پاك تصاوران كےعلاوه كوئى چيز بين هي ) حافظ ابن حجر رحمه الله نے اس كی شرح ميں لکھا ہے: فيسه دلالة على أنه لم يكن شيئ غيره، لاالماء ولا العرش ولاغير هما، لأن كلَّ ذلك غيرُ الله تعالى.

اس روایت سے ثابت ہوا کہ کا ئنات کی ابتداء میں کچھ بیس تھا، اللہ تعالیٰ نے بیام بغیر مادہ اور مثال کے پیدا کیا ہے اور اس کا ئنات کی ابتداصفت ابداع سے ہوئی ہے۔

ورسری صفت بخلق ہے، حَلَقَ ان کو نفقا کے معنی ہیں پیدا کرنا، عدم ہے وجود میں لانا یعنی مادہ ہے کوئی چیز بنانا، سابق خمونہ کے مطابق کوئی چیز بنانا، سابق خمونہ کے مطابق کوئی چیز بنانا، جیسے آ دم علیہ السلام کوئی ہے بنایا، اور جنات کے جدام جد جَانَ کو آگے گے آمیزہ ہے بنایا۔ سوال: قر آن کریم میں آسانوں اور زمین کے تعلق ہے جہاں لفظ بدیع استعمال کیا گیا ہے، وہیں حلق المسماوات والارض بھی بار بار آیا ہے اور ان دونوں لفظوں کے معنی الگ الگ ہیں، ۔پس سیحے صورت حال کیا ہے؟ آسان وزمین بغیر مادہ کے بیدا کئے گئے ہیں یامادہ سابق سے پیدا کئے گئے ہیں؟

جواب (۱) خلق جمعنی ابداع ہے اور جس طرح ایمان واسلام کی حقیقیں الگ الگ ہیں مگر نصوص میں ایک کی جگہ دوسر الفظ استعال ہوتا ہے اور قضاء کے معنی الگ الگ ہیں اور ایک کی جگہ دوسر الفظ استعال ہوتا ہے ای طرح خلق کا لفظ بین اور ایک کی جگہ دوسر الفظ استعال ہوتا ہے ای طرح خلق کا لفظ بمعنی ابداع استعال کیا گیا ہے اور آسمان وزمین بغیر مادہ اور مثال سابق کے انو کھے طور پر پیدا کئے گئے ہیں۔ مثل کا لفظ بمعنی ابداع کی کر شمہ سازی ہے ، پھراس مادہ ہے آسمانوں اور زمین کی ہوئے گئے ہیں مادہ سانوں اور زمین کی ہیئے کذائی بنائی گئی میصفت خلق کی مہر بانی ہے۔

### القسم الأول

فى القواعد الكلية التى تُسْتَنبَطُ منها المصالحُ المرعيةُ فى الأحكام الشرعية سبعين بابًا سبعةُ مباحثُ فى سبعين بابًا المبحث الأول: فى أسباب التكليف والمجازاة باب التكليف والمجازاة باب الإبداع والْخَلْق والتدبير

اعلم أن لله تعالى بالنسبة إلى إيجاد العالم ثلاث صفاتٍ مترتبةً:

أحدها: الإبداع، وهو إيجاد شيئ لا من شيئ؛ فَيُخُرج الشيئ من كُتْم العدم بغير مادة، وسُنل رسولُ الله صلى الله عليه وسلم عن أول هذا الأمر؟ فقال: ﴿كَانَ الله ولم يكن شيئ قبله ﴾ والثانية: الخلق، وهو إيجاد الشيئ من شيئ، كما خَلَقَ آدم من التراب ﴿وَخَلَقَ الْجَانُ مِن مَا رِجِهِ مِنْ نَارِ﴾

تر جمہ: پہلی شم ان قواعد کلیہ کے بیان میں ہے جن کے ذریعہ وہ محتی نکالی جاسکتی ہیں جواحکام شرعیہ میں ملحوظ رکھی گئی ہیں۔

قشم اول میں سات مباحث میں ستر بابوں میں <sub>-</sub>

یہلامبحث: تکلیف شرعی اور جزاؤ سزا کے اسباب کے بیان میں ہے۔

باب (۱)صفت ابداع جلق اور تدبیر کے بیان میں ہے۔

جان لیجئے کہ اللہ تعالیٰ کے لئے عالم کی ایجاد کے تعلق سے تین صفتیں ہیں ، تر تیب وار۔

ان میں سے ایک ابداع ہے، اور وہ کسی چیز کو بغیر کسی چیز کے یعنی بغیر مادہ کے پیدا کرنا ہے، پس اللہ تعالیٰ بغیر مادہ کے پردۂ عدم سے چیز وں کو نکالتے ہیں ۔اور رسول اللہ مِثَالِنْهُ اِللَّمْ اِسْ کا سُنات کے آغاز کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا:''اللہ تعالیٰ تھے اور ان سے پہلے کوئی چیز ہیں تھی''

اور دوسری صفت خلق ہے، اور وہ کسی چیز ہے یعنی مادہ ہے کوئی چیز بنانا ہے، جس طرح آ دم علیہ السلام کوشی ہے بنایا اور جَانَ کوآ گ کے آمیزہ ہے بنایا۔







# الله تعالى نے عالم كى تشكيل كس طرح فرمائى ہے؟

منطق میں آپ نے پڑھا ہے کہ جنس وہ کلی ہے جو بہت تی الیم چیزوں پر بولی جائے جن کی حقیقیں جدا جدا ہوں ، جیسے حیوان ،جسم نامی وغیرہ اورنوع وہ کلی ہے جوالیم بہت تی چیزوں پر بولی جائے جن کی حقیقت ایک ہو، جیسے انسان ، زید ،عمر بکروغیرہ بہت سے ایسے افراد پر بولا جاتا ہے جن کی حقیقت ایک ہے۔

نیزمنطق میں آپ نے میجھی پڑھا ہے کہ اجناس کی ترتیب نیچے سے اوپر کی طرف ہے یعنی خصوص ہے عموم کی طرف،
اورانواع کی ترتیب اوپر سے نیچے کی طرف ہے یعنی عموم سے خصوص کی طرف، کیونکہ نوع اورجنس میں عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، نوع خاص ہے اورجنس عام ہے، اس سے معلوم ہوا کہ نوع کے مزاج میں خصوصیت ہے اورجنس کے مزاج میں عمومیت، پس اعلی درجہ کی افوع وہ ہے جواخص ترین ہو، اور اعلی درجہ کی جنس وہ ہے جواعم ترین ہو، سب سے اونی نوع کو نوع عمومیت، پس اعلی درجہ کی افواع کہتے ہیں اور سب سے اعلی جنس کو جنس الاجناس ۔ مثلاً سب سے نیچے کی جنس ہے جیوان، اس کے اوپر جسم نامی، اس کے اوپر جسم مطلق ، اس کے اوپر جسم مطلق ، اس کے اوپر جو ہر اور آخری اضافی نوع کے اوپر جسم مطلق ہے، اس کے اوپر جسم مطلق ہیں ان کو متوسطات بھی بین بین کہتے ہیں۔ وہ من وجینس ہیں اور من وجینس ہیں اوپر من وجینس ہیں وہیں من وجینس ہیں اوپر من وجینس ہیں اوپر من وجینس ہیں اوپر من وجینس ہیں وہیں من وجینس ہیں اوپر من وجینس ہیں وہیں ہیں من وجینس ہیں وہیں من وجینس ہیں من من وجینس ہیں ہیں من وجینس ہیں ہیں من وجینس ہیں ہیں ہیں من وجینس ہیں ہیں من وجینس ہیں ہیں ہیں من وجینس ہیں ہیں من

نوٹ:مناطقہ نے وجودکونہیں لیاانہوں نے آخری جنس جو ہر کوقر اردیا ہے، وجودکوحضرت نانوتوی قدس سرہ نے بڑھایا ہے۔(نوٹ ختم ہوا)

شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ دلائل عقلیہ اور نقلیہ سے یہ بات ثابت ہے کہ اللہ نعالی نے اس جہاں کوانواع واجناس کی شکل میں پیدا کیا ہے، کچھ چیز وں کوہنس ہا یا ہے اور کچھ چیز وں کونوع ، جو عام ہے وہ جنس ہے اور جو خاص ہے وہ نوع ہے۔
ہے، جیسے حیوان ، انسان سے عام ہے پس وہ جنس ہے اور انسان حیوان سے خاص ہے پس وہ نوع ہے۔
رہی یہ بات کہ اللہ نعالی نے انواع واجناس کی تشکیل کس طرح فرمائی ہے؟ تو جاننا چاہئے کہ خصوصیات کے ذریعہ انواع واجناس تعین کی گئی ہیں، نوع کی الگ خصوصیات رکھی ہے اور جنس کی الگ ، مثلاً حیوان (جانور، جاندار) کی خصوصیات بین علی جا کیں ، مثلاً حیوان کہ ہلائے گی ، پھر حیوان کی انواع بین: حساس ہونا، متحرک بالارادہ ہونا، جس مخلوق میں خصوصیات پائی جا کیں گی وہ حیوان کہ ہلائے گی ، پھر حیوان کی انواع بنا کیں ، اس طرح کہ ان میں خصوصیات رخصوصیات بیدا کیں مثلاً انسان ایک جانور ہے اس میں حیوان کی بھی خصوصیات بیدا کیں کہ خیاد پر بولتا ہے، سوچ سمجھ کر بات چیت کرتا ہے، اس کی موجود ہیں پھراس میں مزید خصوصیات بیدا کیں کہ وغیرہ اگر چہ بالوں سے ڈھکی ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہیں، مگر سارا جسم کھال بالوں سے ڈھکی ہوئی نہیں ہوتی، بعض حصے جسے سروغیرہ اگر چہ بالوں سے ڈھکی ہوئے ہوئے ہیں، مگر سارا جسم

بالوں سے ڈھکا ہوانہیں ہوتا،اس کا قد سیدھا ہوتا ہے دوسرے حیوانات کی طرح چارپیروں پڑٹیبل کی طرح پڑا ہوانہیں ہوتا اوروہ دوسروں کی باتوں کو مجھتا ہے۔ بیسب انسان کی خصوصیات ہیں۔ پیخصوصیات جس حیوان میں پائی جائیں گی وہ انسان کہلائے گا۔

ای طرح گھوڑا بھی ایک جاندار ہے،اس میں حیوان کی بھی خصوصیات موجود ہیں،مزید خصوصیات اس میں یہ ہیں کہ وہ جنہنا تا ہے،اسکی کھال بالوں ہے ڈھکی ہوئی ہے،اس کا جسم چار پیروں پرمیز کی طرح بچھا ہوا ہے اوروہ باوجو دزیر کی کے دوسروں کا مافی الضمیر سمجھانے ہے بھی نہیں سمجھتا، نہ وہ اپنا مافی الضمیر دوسروں کو سمجھا سکتا ہے،ان خصوصیات زائدہ کی وجہ سے فرس حیوان کی ایک الگ نوع بن گیا۔

ای طرح زہر کی خصوصیت ہے کہ جوا ہے کھائے اس کووہ ہلاک کردے ، سونٹھ کی خاصیت گرمی افریکی ہے اور کا فور کی خاصیت برودت ہے ، یہی حال تمام معدنیات ، نیا تات اور حیوانات کا ہے جنسی خصوصیت کی وجہ ہے وہ اجناس یعنی دھات ، گھاس اور جانور ہیں ، پھرنوعی خواص کی وجہ ہے وہ مختلف انواع بن جاتے ہیں۔

ابخلاصه كے طور پرتين يا تيں مجھ ليني حامكيں:

- التد تعالی کی عادت شریفہ بیچل رہی ہے کہ اللہ نے جس چیز کی جوخصوصیت پیدا کی ہے، وہ کبھی اس چیز سے جدانہیں ہوتی ،آگ کی خاصیت جلانا ہے پانی کی خاصیت بجھانا اور سیراب کرنا ہے، بیآ گ اور پانی سے بہھی جدانہیں ہوتی ،آگ کی خاصوصیات گھوڑ ہے ہے بہھی جدانہیں ہوتیں ، وس علی ہذا مگراس کا بیہ مطلب نہیں کہ اللہ پاک ان خصوصیات کو جدانہیں کر سکتے ،اللہ پاک سب بچھ کر سکتے ہیں ،مطلب بیہ ہے کہ سنت اللہ یونہی جاری ہے۔
- جی جس طرح اجناس میں خصوصیت درخصوصیت پیدا کرنے سے انواع بنتی ہیں،ای طرح انوع میں خصوصیت درخصوصیت پیدا کرنے سے انواع کے افراد بنتے ہیں، مثلاً زید میں حیوان کی سبھی خصوصیات پائی جاتی ہیں نیز انسان کی سبھی خصوصیات بائی جاتی ہیں نیز انسان کی سبھی خصوصیات موجود ہیں اور مزید ہاتیں ہے ہیں کہ اس کا رنگ ایسا ہے، ناک نقشہ ایسا ہے، بولنے کا انداز ایسا ہے وغیرہ وغیرہ مشخصات کی وجہ سے وہ انسان کا ایک فرد بن گیا ہے۔
- آ اوپر سے لے کرینچے تک مرتب انواع واجناس کی خصوصیات بظاہر گڈٹڈ ہوتی ہیں، پھرعقل کے ذریعہ ان کا فرق بہچانا جاتا ہے مثلاً زید میں جو ہر کی ،جسم مطلق کی ،جسم نامی کی ، فرق بہچانا جاتا ہے مثلاً زید میں جو ہر کی ،جسم مطلق کی ،جسم نامی کی ، حیوان کی اورانسان کی بھی خصوصیات بھی ، پھرعقل تعیین کرتی ہے کہ زید جو اپنے حیوان کی اورانسان کی بھی خصوصیات بھی ، پھرعقل تعیین کرتی ہے کہ زید جو اپنے قیام میں کئی کی محتاب ہے کہ نامی کا خاصہ ہے اوراس میں جو ابعاد ثلاثہ (طول عرض اور عمق ) پائے جاتے ہیں وہ جسم مطلق کا خاصہ ہیں اورنشو ونما جسم نامی کا خاصہ ہے اوراس کی حسّاسیت حیوان کا خاصہ ہے اوراس کا ناطق ہونا انسان کا

خاصہ ہےاوراس کانشخص جواس کوعمر بکر سے متاز کرتا ہے فرد کا خاصہ ہے۔

او پر جو کچھ بیان کیا گیا ہے اس کے دلائل عقلیہ اسی نے ساتھ ہیں ، نیعنی وہ سب با تیں عقل کی روشنی میں بیان کی گئ ہیں اور اس کے دلائل نقلیہ درج ذیل احادیث ہیں۔

- (۱) متفق علیہ حدیث ہے کہ تَسلُبِیْنَہ (مجبوی ، دودھاورشہد کاحریرہ ) بیار کے دل کوراحت پہنچا تا ہے اور پچھتزن وملال دورکرتا ہے (مشکلوۃ کتاب الاطعمہ حدیث ۹۱۷۹)
- (۲) متفق علیہ حدیث ہے کہ'' کلونجی میں موت کے علاوہ ہر بیاری کی شفاہے'' (مشکوۃ کتاب الطب حدیث ۴۵۲۰) کلونجی: ایک کالا دانہ ہے، جوا جا رمیں بھی ڈالا جاتا ہے۔
- (٣) منداحد (٢٩٣١) میں روایت ہے کہ اوٹوں کے پیشاب اور دودھیں ان (عُرَفِیْن) کے فساد معدہ کاعلاج ہے۔
  (٣) تر مذی اور ابن ماجہ میں روایت ہے کہ حضرت اساء بنت عُمیس ٹے شہر ہم کامسہل لیا (شہر ہم ایک دانہ ہے چنے کی طرح ، بہت گرم ، اس کا پانی دوا کے طور پر پینتے ہیں ) تو آپ نے فرمایا کہ '' وہ گرم انگار ہے 'پھرانھوں نے سَن کا کا مسہل لیا تو آپ نے فرمایا کہ '''اگر کسی چیز میں موت کاعلاج ہے تو سامیں ہے '' (مشکوۃ کتاب الطب حدیث ۲۵۲۷) مسہل لیا تو آپ نے فرمایا کہ '''اگر کسی چیز وں کی خصوصیات مذکورہ بالا روایات میں اور ان کے علاوہ بہت تی روایات میں نبی گریم عِلاَیْوَائِیْم نے بہت تی چیز وں کی خصوصیات بیان فرمائی ہیں اور آثار کو اشیاء کی طرف منسوب کیا ہے ، پس ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے چیز وں میں خصوصیات رکھی ہیں۔
  ہیں حصوصیات ان کو دوسری چیز وں سے ممتاز کرتی ہیں۔

وقد دلَّ العقلُ والنقل على أن الله تعالى خلق العالَم أنواعا وأجناسا، وجعل لكل نوع وجنس خواصً؛ فنوع الإنسان - مثلاً - خاصَّتُه: النَّطُقُ، وظُهورُ الْبَشَرةِ، واسْتِواءُ القامة، وفَهُم الخطاب؛ ونوعُ الفرس خاصتُه: الصَّهِيلُ، وكونُ بَشَرتِه شَعراءَ، وقامتِه عَوْجاء، وأن لايفهم الخطاب؛ وخاصة السُّم: إهلاكُ الإنسان الذي يتناوله؛ وخاصة الزنجبيل: الحرارة واليبوسة؛ وخاصة الكافور: البرودة؛ وعلى هذا القياس جميعُ الأنواع من المعدِن والنبات والْحَيوان. وجرت عادةُ الله تعالى أن لاتَنفَكَ الخواصُ عما جُعلت خواصَّ لها؛ وأن تكونَ مُشَخِّصاتُ الأفراد خصوصًا في تلك الخواص، وتَعَيَّنًا لبعض مُحْتَمَلا تها؛ فكذلك مُمَيَّزاتُ الأنواع خصوصا في خواص أجناسها؛ وأن تكون معانى هذه الأسامي المترتبةُ في العموم والخصوص كالجسم، والنامي، والحيوان، والإنسان، وهذا الشخص - متمازِجةً متشابِكةً في الظاهر، ثم يُدرك العقلُ الفرق بينها، ويُضيف كلَّ خاصة إلى ما هي خاصةٌ له.

وقد بيَّن النبي صلى الله عليه وسلم خواصَّ كثيرٍ من الأشياء، وأضاف الآثار إليها، كقوله

صلى الله عليه وسلم: ﴿ التَّلْبِينَةُ مُجِمَّةٌ لفؤاد المريض ﴾ وقوله: ﴿ فِي الحبة السوداء شِفاءٌ من كل داء إلا السَّامَ ﴾ وقولِه: ﴿ في أبوال الإبل وألبانها شفاء لِلذَّرَبَةِ بطونُهم ﴾ وقولِه في الشُّبْرُم: ﴿ حارٌ جارٌ ﴾

ترجمہ: اور عقل وقل اس پر دلالت کرتے ہیں کہ اللہ تعالی نے جہاں کوانواع واجناس کی شکل میں پیدا کیا ہے۔ اور ہرنوع اور ہرجنس کے لئے خصوصیتیں گردانی ہیں۔ پس نوع انسانی کی خصوصیت۔ بطور مثال – بامعنی بات بولنا، کھال کا کھلا ہوا ہونا، قد کا سیدھا ہونا اور بات کو سمجھنا ہے۔ اور نوع فرس کی خصوصیت: ہنہنا نا، اس کی کھال کا بالوں سے ڈھکا ہوا ہونا، اس کے قد کا میڑھا ہونا ہوں سے ڈھکا ہوا ہونا، اس کی کھال کا بالوں سے ڈھکا ہوا ہونا، اس کے قد کا میڑھا ہونا ہوں کو نہ سمجھے۔ اور زہر کا خاصہ اس شخص کو ہلاک کرنا ہے جواس کو استعمال کر ہے۔ اور سونٹھ کا خاصہ گرمی اور خشکی ہے اور کا فور ٹھنڈ اہوتا ہے۔ اور اس انداز پر معد نیات، نباتات اور حیوانات کی تمام انواع ہیں۔ اور اللہ کی عادت یہ چل رہی ہے کہ:

(۱) خواص جدانہ ہوں اُس چیز ہے جس کے لئے ان کوخواص گردانا گیا ہے۔

(۲) اور سے کہ افراد کومتعین کرنے والی چیز اُن خصوصیات میں شخصیص ہو (اجناس کے افراد انواع ہوں اور انواع کے افراد انواع ہوں اور انواع کے افراد ان کی جزئیات بیس اجناس وانواع کی خصوصیات میں مزنج کے بیس کے افراد تعین کئے جاتے ہیں) اور ان افراد کے بعض محتملات کی تعیین ہو (مثلاً انسان کے ہرفر دمیں متعدد احتمال ہیں، وہ زید جسیا بھی ہوسکتا ہے، عُمر و جسیا بھی ،ان احتمالات میں سے بعض کی تعیین کرنے سے زید بن جاتا ہے) پس اس طرح انواع کو جدا کرنے والی چیزان کی اجناس کی خصوصیات میں مزنج کے جسے میں ہوتی ہے۔

(۳) اور بیرکدان ناموں کے معانی (بعنی خصوصیات) جوعموم وخصوص میں ترتیب وار ہیں — جیسے جسم مطلق جسم نامی ،حیوان ،انسان اور بیفرد — (ان الفاظ کے معانی ) بظاہر گتھے ہوئے اور گڈیڈ ہوں ، پھرعقل ان کے درمیان فرق پہچانے اور ہرخاصہ کواس چیز کی طرف منسوب کر ہے جس کا وہ خاصہ ہے۔

اور نبی گریم میلائید آئے ہے۔ بہت می چیزوں کی خصوصیات بیان فر مائی ہیں،اورآ ٹارگوان چیزوں کی طرف نسوب کیا ہے، جیسے آپ کاارشاد ہے کہ:''دودھ کاحریرہ بیار کے دل کوسکون پہنچا تاہے''اورآپ کاارشاد ہے کہ:''کلونجی میں موت کے علاوہ ہر بیاری کی دواہے''اورآپ کاارشاد ہے کہ:''اونٹوں کے معدے کی خرابی کاعلاق ہر بیاری کی دواہے''اورآپ کاارشاد ہے کہ:''اونٹوں کے معدے کی خرابی کاعلاج ہے''اور مشہر م کے بارے میں آپ کاارشاد ہے کہ''وہ گرم انگار ہے''

#### لغات:

تشخص ہے، ہشخص : وہ چیزیں ہیں جو کسی چیز کودوسری ہم جنس چیز وں سے جدااور ممتاز کرتی ہیں مثلاً زیدکودیگرافرادانانی سے جو چیزیں جدا کرتی ہیں وہ زیدکا شخص ہیں ..... مشخص اسم فاعل ہے ..... حصوصًا مصدر ہے معنی خاص کرنااور یہ تکون کی خبر ہے ..... تَعَیُّنا کاعطف حصوصًا پر ہاور یہ عطف تغییری ہے، اس کااور معطوف علیہ کا مطلب ایک ہے .... حصوصًا اس کی خبر ہے، اور اسم خمیر ہے جو ہے .... حصوصًا اس کی خبر ہے، اور اسم خمیر ہے جو مسیزات کی طرف راجع ہے ..... تَمَازُ جُا: با ہم ایک دوسرے کا ملنا ..... تشابکتِ الا مور دُنا ہم خلط ہونا ..... مُجمَّدة . معدے کا بگڑنا ..... حَارٌ مددوسر الفظروایات میں دوطرح آیا ہے حصصی کے ساتھ اس صورت میں تکرار برائے تاکید ہے جسے جاء زید زیداو پر ترجمہ اس کا کیا گیا ہے اور جیم کے ساتھ اس صورت میں تکرار برائے تاکید ہے جسے جاء زید زیداو پر ترجمہ اس کا کیا گیا ہے اور جیم کے ساتھ اس صورت میں تکرار برائے تاکید ہے جسے جاء زید



## صفت تدبير كابيان

اللہ تعالیٰ کی تیسری صفت، صفت تدبیر ہے دَبِّر تدبیدا کے معنی بیں انتظام کرنا، اللہ تعالیٰ کا گنات پیدا کرنے کے بعداس کانظم وانتظام خودہی فرمار ہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہی نے اسباب میں تا ثیرر کھی ہے اس لئے اسباب کی کارفر مائی بھی حقیقت میں اللہ ہی کا کارنامہ ہے۔ سورۃ الرحمان میں ہے ﴿ مُحَلَّ یَوْمٍ هُو َ فِیْ شَان ﴾ (وہ ہروفت کسی اہم کام میں ہوتے ہیں) یعنی ہر لمحدان کا الگ کام اور ہرروز ان کی نئی شان ہے، کسی کو مارنا، کسی کوجلانا، کسی کو بیار کرنا، کسی کو وزینا، کسی کو تندرست کرنا، کسی کو بڑھانا، کسی کودینا، کسی کودینا، کسی کے لیناان کے شئون میں واخل ہے۔

اور صفت تدبیر کی کرشمہ سازیوں کا خلاصہ بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا سَنات میں جو نظام چاہ رہے ہیں، پیش آنے والے واقعات کواس سے ہم آھنگ کرتے ہیں۔ موالید ثلاثہ (جمادات، نباتات اور حیوانات) کانظم وانتظام انہی کے دست وقدرت میں ہے۔ شاہ صاحب نے اس کی چارمثالیں دی ہیں:

- ا الله تعالی بادلوں سے بارش برساتے ہیں، پھر بارش سے سبزہ اگاتے ہیں تا کہ زمین کی پیدا وارلوگ کھائیں اور جانور بھی کھائیں اور مقررہ وقت تک بیرکارخانہ کھیات چلتار ہے۔ بیہ بارشیں برسانا اللہ کی صفت تدبیر کا کام ہے، اگر وہ بارش نہ برسائیں توانسان اور دیگر حیوانات کیسے زندہ رہیں؟
- ﴿ حضرت ابراہیم خلیل اللہ کے بارے میں بیمقدرتھا کہوہ لمبے عرصہ تک حیات رہیں ،ان کی اولا دہو،اوران کی اولا دہیں نبوت کاسلسلہ چلے،مگر دشمن نے ان کوآگ میں جھونک دیا،تواللہ نے آگ کوٹھنڈا کر دیا۔ بیاللہ کی صفت تدبیر

کا کام ہے۔اور بیگوئی انو کھاوا قعینہیں ،روزحوادث میں کسی کو بیچالیا جاتا ہے تا کیا مرمقدر بروئے کارآئے۔

اوران حضرت ایوب علیہ السلام بیمار پڑگئے، ان کے جسم میں فاسد مادہ پیدا ہوگیا، علاج کی کوئی صورت نہھی اوران کے حق میں مقدر بیتھا کہ وہ شفایاب ہوں تو اللہ تعالی نے زمین سے ایک چشمہ ذکالا، جس میں نہا کراور پانی پی کرآپ صحت مند ہوگئے۔ بیسب انتظام باب تدبیر سے تھا۔

﴿ بعثت نبوی کے وقت عالم کی صورت حال وہ تھی جس کا نقشہ سورۃ البینہ کے شروع میں کھینچا گیا ہے ساراعالم گراہی کی دلدل میں پھنس چکا تھا، چاروں طرف گھٹا ٹوپ تاریکی چھا گئی تھی، جومعمولی چراغوں سے بٹنے والی نہیں تھی، جب تک آفتا ب نبوت طلوع نہ ہو گام بننے والانہیں تھا، اس وقت اللہ تعالیٰ نے سید الاولین والآخرین ، مجبوب رب العالمین خاتم النبیین مِنْالْنَقَائِکَمْ ہم کومبعوث فر مایا اور آپ کی تعلیمات کے ذریعہ عالم کی اصلاح فر مائی ۔ بیسب اللہ کی صفت تربیر کی کرشمہ سازی ہے۔

مذکورہ بالامثالوں سے اللہ کی صفت تدبیر کے شئون سمجھے جاسکتے ہیں۔غرض اللہ تعالیٰ نے صفت ابداع سے عالم کا مادہ بنایا، پھرصفت خلق سے اس مادہ سے موالید ثلاثہ کو وجود بخشا، پھرصفت تدبیر نے اس کانظم وانتظام سنجالا۔

والثالثة: تدبير عالم المواليد؛ ومرجِعُه إلى تصيير حوادثِها موافقة للنظام الذى ترتضيه حكمتُه، مفضية إلى المصلحة التى اقتضاها جودُه؛ كما أنزل من السحاب مطرًا، وأخرج به نبات الأرض، ليأكل منه الناس والأنعام، فيكون سببا لحياتهم إلى أجل معلوم؛ وكما أن إبراهيم — صلوتُ الله عليه — ألقى في النار، فجعلها برداً وسلامًا، ليبقى حيا؛ وكما أن أيوب حليه السلامُ — كان اجتمع في بدنه مادَّةُ المرض، فأنشأ الله تعالى عينا، فيها شفاء مرضه؛ وكما أن الله تعالى عينا، فيها شفاء مرضه؛ وكما أن الله تعالى نظر إلى أهل الأرض، فَمَقَتُهُمْ: عربهم وعجمَهم، فأوحى إلى نبيه صلى الله عليه وسلم أن يُنذِرَهم، ويجاهدهم ليُخرج من شاء من الظلمات إلى النور.

ترجمہ: اور تیسری صفت عالم موالید کا انتظام کرنا ہے اور اس کا خلاصہ: عالم موالید میں رونما ہونے والے واقعات کو اس نظام سے ہم آ ہنگ بنانا ہے جس کو اللہ کی حکمت پہند کرتی ہے، اور اس مصلحت تک پہنچانے والا بنانا ہے جس کو اس نظام ہے، چیسے اللہ نے بادل ہے بارش برسائی ، اور اس کے ذریعیز مین کا سبزہ اگایا، تا کہ اس کولوگ اور چو پا یے کھائیں ، پس وہ مقررہ وقت تک ان کے زندہ رہنے کا سبب ہے: اور جیسے یہ بات ہے کہ حضرت ابراہیم ان پراللہ کی سے پایاں مہر بانیاں ہوں سے آگ میں ڈالے گئے ، پس اللہ نے اس آگ کو شنڈی بے گزند بناویا تا کہ وہ زندہ رہیں ؛ اور جیسے یہ بات ہے کہ حضرت ایوب سے ان پرسلامتی ہو سے بدن میں بیاری کا مادہ اکتھا ہوگیا ، پس اللہ نے ایک

ایسا چشمہ پیدا کیا جس میں ان کی بیاری کی شفاتھی ؛اورجیسے یہ بات ہے کہ اللہ تعالیٰ نے زمین والوں پرنظرڈالی ، پس ان سے سخت ناراض ہوئے ،عربوں سے بھی اور عجمیوں سے بھی ، پس وحی بھیجی اپنے پیغمبر مِسَالِیْمَائِیَا کی طرف کہ وہ ان کو ڈرائیں اوران پرتن تو ڑمحنت کریں ، تا کہ اللہ تعالیٰ جس کوچاہیں تاریکیوں سے روشنی کی طرف نکالیں۔

## تشريخ:

موالیدمولود کی جمع ہے اور موالید ثلاثہ معدنیات، نباتات اور حیوانات ہیں، چونکہ یہ تینوں چیزیں عناصرار بعہ ہے پیدا ہوتی ہیں اس لئے ان کوموالید کہا جاتا ہے۔

معد نیات: وہ مرکبات ہیں جن میں احساس اورنشو ونمانہیں ہوتا۔معد نیات،معدن کی جمع ہے جس کے معنی ہیں کھان،جس سے دھاتیں نکلتی ہیں۔

نبا تات: وہ مرکبات ہیں جن میں نشو ونما ہوتا ہے، مگرا حساس اور ارادہ نہیں ہوتا، نبا تات، نبات کی جمع ہے، جس کے معنی ہیں سبزی۔

حیوانات: وہ اجسام ہیں جو بڑھنے والے ،احساس کرنے والے اور بالارادہ حرکت کرنے والے ہیں۔ لغات: الموجع: لوٹنے کی جگہ، یہاں بمعنی خلاصہ ہے ..... مَقَتَ (ن) مقتا: بہت بغض رکھنا۔



# صفت تدبير كي مزيد وضاحت

صفت تدبیرکا خلاصہ بیبیان کیا گیا تھا کہ اللہ تعالی عالم موالید میں رونما ہونے والے واقعات کواس نظام ہے ہم آہنگ کرتے ہیں جس کوان کی حکمت پندگرتی ہے اور واقعات کواس انداز پر ڈھالتے ہیں کہ وہ اس مسلمت تک پہنچا دیتے ہیں جس کوان کا کرم چاہتا ہے۔ اب اس کی تفصیل کررہے ہیں تفصیل میں جانے ہے پہلے دوبا تیں سمجھ لی جا کیں۔

() بیعالم موالید جواہر واعراض کا مجموعہ ہے ، کیونکہ فلاسفہ کے نزد یک یہی اجناس عالیہ ہیں ،ان ہے او پر کوئی ایسا عام مفہوم نہیں جو دونوں کوشا مل ہو۔ اور جوہر: وہ ممکن ہے جو کل کے بغیر موجود ہو سکے ، جیسے کپڑا ، کتاب ،قلم وغیرہ بے شار چیزیں جو ہری وجود رکھتے ہیں۔ اور عرض: وہ ممکن ہے جو کسی کی بیا جائے یعنی وہ پائے جانے میں ، باقی رہنے میں ، اور کسی ہیں ۔ اور عرض: وہ موارا دے ، جیسے کپڑے کی سیابی سفیدی وغیرہ عرضی وجود رکھتے ہیں۔ پھر جواہر کی تو پچھ خاص اقسام نہیں گراعراض کی نوشمیں ہیں: کم ، کیف ، این ، متی ، اضافت ،ملک ، وضع ، فعل اور انفعال ۔ ان کی تفصیلات معین الفلسفہ میں دیکھیں۔

البتہ دوسرے دواعتباروں سے شرپایا جاتا ہے ایک: اس اعتبار سے کہ کسی سبب سے وہ چیز پیدا ہو کہ اگر وہ بیدا نہ ہوتی تو بہتر ہوتا دوسرے: کسی سبب سے وہ چیز پیدا نہ ہوجس کے آثار ونتائج اچھے ہیں۔ ان دواعتباروں سے عالم میں شرپایا جاتا ہے، جیسے ابراہیم خلیل اللہ کو آگ جلاڈ التی تو وہ آگ کی خوبی ہوتی ، کیونکہ آگ کا کام بی جلانا ہے، وہ ای مقصد کے لئے پیدا کی گئی ہے، مگریہ بات مقصد عالم اور مفادکل سے ہم آھنگ نہ ہوتی اور اس کے آثار ونتائج بھی اچھے نہ ہوتے اس اعتبار سے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو آگ کا جلانا شرہے۔

اب صفت تدبیر کی کارفر مائی ملاحظہ فر مائے: جب کسی ایسے واقعہ کے رونما ہونے کے تمام اسباب مہیا ہوجاتے ہیں جس میں آخری دومعنی کے اعتبار سے شر ہوتا ہے یعنی وہ واقعہ نظام کلی کے منافی ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ کی صفت تدبیر اپنا کام کرتی ہے۔ اور چار طرح سے تصرف کر کے اس واقعہ کو ہونے سے روک دیتی ہے، تا کہ نظام عالم متأثر نہ ہو۔ اور وہ چارصور تیں ہیں:

پہلی صورت:اسباب میں رکھی ہوئی تا ٹیرکوشکیرہ دیا جاتا ہے اور چیزوں کی صلاحیتوں کوسمیٹ لیا جاتا ہے، جیسے دجال ایک مؤمن بندے کوفل کرے گا، پھرسب لوگوں کے سامنے اس کوزندہ کرے گا۔اوراس سے اپنی الوہیت کا اقرار کے گا، وہ بندہ اقر ارنہیں کرے گا تو پھر دو بارہ د جال اس کوفل کرنا چاہے گا، مگراب قبل نہیں کرسکے گا،اللہ تعالیٰ اس کوفل پر قدرت نہیں دیں گے، حالا نکہ اس کافل کرنے کا ارادہ بالکل سچا ہوگا، آلات قبل بھی صحیح سلامت ہوں گے، مگر قبل نہیں ویں گے، مگر قبل کی ارادہ بالکل سچا ہوگا، آلات قبل بھی صحیح سلامت ہوں گے، مگر قبل نہیں

کرسکےگا، کیونکہاںٹد تعالیٰ دجال کی قتل کرنے کی صلاحیت قبض کرلیں گے۔ بیدوا قعہ سلم شریف میں ہے(مشکوۃ باب ذکر الدحال ح۲۷ ۵۴۷)

دوسری صورت: چیزوں کی صلاحیتوں کو برد هادینا، قُوی میں اضافہ کر دینا۔

پہلی مثال: جیسے ابوب علیہ السلام کے تھوکر مارنے سے زمین کے سُوتوں کا ٹوٹ جانا اور چشمہ کا پھوٹ نکلنا، حالانکہ ایک بیارنجیف ونزار آ دمی کے ایڑی مارنے سے چشمہ نہیں پھوٹنا، درحقیقت اللہ تعالیٰ نے ابوب علیہ السلام کی تھوکر میں بسط کردیا،اس میں اتنی طاقت پیدا کردی کہ اس نے زمین کا جگر جاکردیااور چشمہ بہ پڑا۔

فا کدہ: اور بیجومشہورہ کہ زمزم حضرت اساعیل علیہ السلام کے ایو یال رگڑنے سے نمودار ہوا ہے، بیہ اصل بات ہے۔ بخاری شریف کتاب احدادیث الا نبیاء باب و حدیث ٣٣٦٩ میں صراحت ہے کہ فباذا هی بالملک عند موضع ذمزم فَبَحَثَ بعقبه أو قال: بحناحه حتی ظهر الماء (پس اچا تک زمزم کی جگہ کے پاس حضرت ہاجر ہُنے فرشتہ کود یکھا، پس اس نے اپنی ایو کی سے کریدایا فرمایا کہ اپنا پر مارایہ ال تک کہ پانی ظاہر ہوا) جس وقت زمزم ظاہر ہوا اس وقت حضرت اساعیل علیہ الہلام کی گڑے فاصلہ پر ایک بڑے درخت کے نیچے لیٹے ہوئے تھے، جیسا کہ فدکورہ حدیث میں صراحت ہے۔

سوال: كياحضرت اساعيل عليه السلام كايزيان ركزنے سے زمزم ظاہر نہيں ہوسكتا؟

جواب: ہوسکتا ہے، اور ہزار ہار ہوسکتا ہے، جب ایوب علیہ السلام کے ٹھوکر مارنے سے چشمہ نمودار ہوسکتا ہے تو اساعیل علیہ السلام کے ایڑیاں رگڑنے سے زمزم کیول نمودار نہیں ہوسکتا؟ مگر بات امکان کی نہیں، وقوع کی ہے کہ کیا ایسا ہوا؟ جواب بیہے کہ اس کا ثبوت نہیں اور ایوب علیہ السلام کے واقعہ کا قرآن کریم میں ذکر ہے (فائدہ تمام ہوا)

دوسری مثال: اللہ کے بعض بندول نے بعض جنگول میں وہ کارنا ہے انجام دیئے ہیں کہ عقل باور نہیں کرتی کہ ایک شخص تو کیا، کئی شخص مل کر بھی وہ کام انجام نہیں دے سکتے ، پھر یہ کیسے ممکن ہوا؟ اس طرح کہ اللہ نے اس بندے کی صلاحیتوں کو بڑھا دیا۔

حاشیہ میں لکھا ہے کہ بید حضرت علی رضی اللہ عنہ کے واقعہ کی طرف اشارہ ہے۔ آپ نے جنگ خیبر میں تن تنہا قلعہ کا دروازہ اکھاڑ دیا تھا، مگر بیوا قعہ چونکہ یا بیر شبوت کونہیں پہنچا،اس لئے شاہ صاحب نے نام نہیں لیا۔

تیسری صورت: چیزوں کی صلاحیتوں میں تبدیلی کردینا، جیسے حضرت ابراہیم علیہ السلام کوجس آگ میں جھونکا گیا تھااللہ نے اس آگ کی تا ثیر بدل دی اوراس کو بجائے گرم کے شنڈ اکر دیا اور آگ نے وہ کام کیا جو برف کرتا ہے۔ چوتھی صورت: دل میں خیر کی بات ڈالنا۔ حضرت خضر علیہ السلام نے جو تین کام کئے ہیں وہ الہام خداوندی سے کئے ہیں ،اس طرح حضرت مولیٰ علیہ السلام کو ان کی والدہ نے دریائے نیل میں الہام خداوندی سے ڈالا تھا، اس طرح حضرت مولیٰ علیہ السلام کو ان کی والدہ نے دریائے نیل میں الہام خداوندی سے ڈالا تھا، اس طرح حضرت مولیٰ علیہ السلام کو ان کی والدہ نے دریائے نیل میں الہام خداوندی سے ڈالا تھا، اس طرح حضرت مولیٰ علیہ السلام کو ان کی والدہ نے دریائے نیل میں الہام خداوندی سے ڈالا تھا، اس طرح حضرت مولیٰ علیہ السلام کو ان کی والدہ نے دریائے نیل میں الہام خداوندی سے ڈالا تھا، اس طرح حضرت مولیٰ علیہ السلام کو ان کی والدہ نے دریائے نیل میں الہام خداوندی ہے۔ ا نبیائے کرام پر آسانی کتابوں اور قوانین کا نزول بھی باب الہام ہے ہے، کیونکہ دل میں خیر کی بات ڈالنے کی بہت ت صورتیں ہیں۔کوئی بھلائی کامشورہ دیدے،خود سوچنے ہے کوئی بھلائی کی بات ذہن میں آجائے،کوئی فیبی آ واز سن لے، کوئی اچھاخواب دیکھے لے،وحی تشریعی یاغیرتشریعی نازل ہوکرکوئی بات بتادے بیسب صورتیں الہام میں شامل ہیں۔ فاکدہ: الہام ہمیشہ صاحب معاملہ ہی کوئیس ہوتا، کبھی صاحب معاملہ کے فاکدہ کے لئے دوسرے کو بھی ہوتا ہے، جیسے موئی علیہ السلام کے فائدہ کے لئے اللہ تعالی نے ان کی والدہ کو الہام فرمایا۔

فا کدہ:اللہ تعالیٰ کی صفت تدبیر کے مختلف پہلوقر آن کریم میں اتنی تفصیل سے مذکور ہیں کہ ان پر کوئی اضافہ نہیں ہوسکتالہٰذا قار ئین قرآن کریم کی تلاوت کرتے وقت اس صفحون پرغور کریں۔

و تفصيلُ ذلك : أن الْقُوى المُوْدَعَة في المواليد، التي لاتنفكُ عنها، لما تزاحمت و تصادمت، أو جبت حكمةُ الله حدوثَ أطوارٍ مختلفةٍ : بعضُها جواهرُ ، و بعضها أعراضٌ ، و الأعراضُ : إما أفعالٌ أو إرادات من ذوات الأنفس، أو غيرُهما.

وتلك الأطوار الاشرفيها بمعنى عدم صدور ما يقتضيه سببه، أو صدور ضد ما يقتضيه و الشيئ إذا اعتبر بسببه المقتضى لوجوده كان حَسنًا الامَحَالة، كالقطع حَسنٌ من حيث أنه يقتضيه جوهًر الحديد، وإن كان قبيحًا من حيث فوتِ بنية إنسان؛ لكن فيها شر بمعنى حدوثِ شيئٍ غيرُه أو فق بالمصلحة منه، باعتبار الآثار، أو عدم حدوثِ شيئٍ آثارُه محمودة.

وإذا تَهَيَّاتُ أسبابُ هذا الشر اقتصَت رحمةُ الله بعباده، ولطفه بهم ، وعمومُ قدرته على الكل، وشمولُ علمه : أن يتصرف في تلك القوى، والأمورِ الحاملة لها، بالقبض والبسط والإحالة والإلهام، حتى تُفْضِي تلك الجملةُ إلى الأمر المطلوب.

أما القبض : فمثاله ما ورد في الحديث: أن الدجال يريدأن يقتل العبدُ المؤمنَ في المرة الثانية،فلا يُقْدِرُه الله تعالى عليه، مع صِحَّةِ داعيةِ القتل، وسلامةِ أدواته.

وأما البسط: فمشاله: أن الله تعالى أنبع عينا لأيوب — صلوات الله عليه — بركضه الأرض؛ وليس في العادة أن تُفْضِي الرَّكْضَةُ إلى نُبوع الماء، وأَقْدَرَ بعضَ المخلصين من عباده في الجهاد على مالا يتصوَّرُه العقلُ من مِثْلِ تلك الأبدان، ولامن أضعافها.

وأما الإحالة: فمثالها: جعلُ النارِ هواءً طيبة لإبراهيم عليه الصلوة والسلام.

وأما الإلهام:فمثاله: قصة خرق السفينة، وإقامة الجدار، وقتل الغلام، وإنزال الكتب

والشرائع على الأنبياء عليهم السلام.

و الإلهام: تارة يكون للمبتلى ،وتارة يكون لغيره لأجله، والقرآن العظيم بيَّن أنواعَ التدبير بما لامزيد عليه.

ترجمہ:اوراس کی تفصیل ہے ہے کہ موالید میں جوصلا صیتیں امانت رکھی ہوئی ہیں، جوان سے جدا نہیں ہوتیں، جب ان میں شکشش ہوئی اور وہ باہم ظرائیں تو اللہ کی حکمت نے مختلف انداز کے پیدا کرنے کو واجب کیا، ان میں سے بعض جواہر ہیں اور بعض اعراض اوراعراض یا تو جا نداروں کے افعال ہیں یااراد ہے ہیں یاان دونوں کے علاوہ ہیں۔ اوران اندازوں میں کوئی برائی نہیں ہے بایں معنی کہ وہ چیز صادر نہ ہوجس کو اس کا سبب چاہتا ہے، یاس چیز کی ضد صادر ہوجس کو وہ سبب چاہتا ہے اور کوئی بھی چیز جب موازنہ کی جائے اس کے اس سبب کے ساتھ جواس کے وجود کو چاہتی ہوگی ، چیے (چاتو تعوار کا) کا ثنا اچھا ہے اس اعتبار سے کہ وہ لو ہے کی دھات کا مقتضی ہے، اگر چہ سے چیز بری ہے انسان کے جسم کے ہر باد ہوجانے کے اعتبار سے، البتہ اُن اطوار میں شر ہے بایں معنی کہ ایسی چیز بیدا ہونا جس کے غیر اور ہونا جس کے خود ہوں اس کے محملے تا کی ایسی چیز کا نہ پیدا ہونا جس کے خود ہوں ۔

اور جب اس شرکے اسباب مہیا ہوجاتے ہیں تو ہندوں پراللہ کی مہر بانی ، اور بندوں پراللہ کا لطف ، اور اللہ کی قدرت کا ہر چیز کوعام ہونا ، اور اللہ کے اللہ ان صلاحیتوں میں اور ان اعضاء میں جوان صلاحیتوں کی اور ان اعضاء میں جوان صلاحیتوں کو اپنے اندر لئے ہوئے ہیں تصرف کریں قبض وبسط اور احالہ والہام کے ذریعیہ، تاکہ بیسب (یعنی چاروں صورتیں) امر مطلوب تک پہنچادیں۔

ر ہاقبض: تواس کی مثال وہ ہے جو حدیث میں آئی ہے کہ دجال ایک مؤمن بندے و دوسری مرتبہ ل کرنا چاہے گا پس اللہ تعالی اس کواس کی قدرت نہیں دیں گے قتل کے اراد ہے کے بچہ و نے اور آلات قبل کے درست ہونے کے باوجود۔
اللہ تعالی اس کی مثال ہے ہے کہ اللہ تعالی نے ایک چشمہ ڈکالاحضرت ایوب علیہ السلام کے لئے — اللہ کی بے بایاں جمتیں ہوں ان پر سان کے زمین پر محفو کر مار نے کے ذریعہ، حالا نکہ عام طور پر محفو کر مارنا پانی پھوٹے تک نہیں پہنچا تا اور اللہ نے اپنے بعض مخلص بندوں کو جنگ میں ایسے کام کی قدرت دی جو عقل میں نہیں آتی ، اس جیسے بدنوں سے ، اور نہ اس کے دوچند بدنوں سے ، اور نہ اس کے دوچند بدنوں سے ، اور نہ سے کہ دوچند بدنوں سے ۔ اور نہ کے دوچند بدنوں سے ۔ اور نہ کے دوچند بدنوں سے ۔ اور نہ کے دوچند بدنوں ہے ۔

اورر ہااحالہ: تواس کی مثال: آگ کوعمہ ہ ہوا بنانا ہے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے لئے۔ اور ر ہاالہام: تو اس کی مثال بخشتی کو بھاڑنے ، دیوار کوسیدھاکرنے اورلڑ کے کوئل کرنے کے واقعات ہیں۔اور کتابوں اورقوانین کوانبیائے کرام پراتارناہے۔ اورالہام: بھی مبتلا ہے کو ہوتا ہے اور بھی اس کے فائدے کے لئے اس کے علاوہ کو ہوتا ہے۔اور قرآن عظیم نے تدبیر خداوندی کی انواع بیان کی ہیں اتنی تفصیل ہے کہ ان پراضا فیمکن نہیں۔

#### لغات:

النقوى جمع ہے المقوۃ كى جمعنى طاقت، صلاحيت ..... طَوْر (مصدر) بيئت، حال، اندازہ جمع أطواد كہاجاتا ہے المناس أطواد يعنى لوگ مختلف فتم كاور مختلف حالات كے بيل ..... لامَ حَالَة من الأمر: ضرورى، بيشك ..... البنية: وَهَا نَجِهَ بِنْية الكلمة: صيغه، ماده ..... قبض (ن) قَبْضًا الشيئ :سميننا ..... بسط (ن) بَسْطًا: يَصِيلا نا، برُهَا نا، كشاده كرنا وَهَا نَجِهَ إِنْهَا مَا وَيَكُرنا، عَمَالاً الله وَالنا .... أحال إحالة : ايك حالت مے دوسرى حالت ميں بدلنا ..... أنْهَمَ إِنْهَامًا: وَي كرنا، عَمَانا، توفيق وينا، ول ميں وُالنا۔

### باب \_\_\_\_

# عالم مثال كابيان

عالم كے لغوى معنى بيں: وہ چيز جس سے كوئى چيز جانى جائے، جيسے حسات، وہ چيز جس سے مہرلگائى جائے اور عرف ميں عالم كہتے ہيں اس چيز كوجس سے اللہ تعالى كوجانا جائے اور سارى مخلوقات كى يہى شان ہے يعنى كائنات كے ذرہ ذرہ سے خالق كو يہجانا جاسكتا ہے۔ اس لئے عالم كا اطلاق مجموعہ كائنات پر بھى ہوتا ہے اور اس كے اجزاء پر بھى بلكہ كائنات كے ہر ہر فرد پر بھى اس كا اطلاق كيا جاسكتا ہے، جيسے عالم زيد، عالم بكروغيرہ تفسير روح المعانى ميں ہے والمعالم كالمخالة محالم خالف تعالى شائد، و هو كل ما سواہ من الجواهر والأعراض، ويطلق على مجموع الأجناس، و هو الشائع، كما يُطلق على واحد منها فصاعدًا (١٤٨١)

اوراجزائے عالم پرعالم كااطلاق مختلف اعتبارات سے كياجا تا ہے مثلاً:

- (۱) كوئى عالم كى دوقتميں كرتا ہے روحانی اورجسمانی۔
- (۲) کوئی عناصر کی دنیا کوعالم سِفلی اور عالم کون وفساد کہتا ہے اور افلاک اور ان کے اندر کی چیزوں کو عالم عُلوی کہتا ہے۔
- (٣) کوئی حواس سے محسوس ہونے والی چیز وں کوعالم شہادت اور محسوس نہ ہونے والی چیز وں کوعالم غیب کہتا ہے۔ (٣) کوئی ان چیز وں کو جوغیر متعینہ مدت کے لئے مادہ کے بغیر پیدا کی گئی ہیں، جیسے عقول عشرہ اور نفوس ، ان کو عالم امر، عالم ملکوت اور عالم غیب کہتا ہے اور جو چیزیں مادہ سے اجل مقرر کے لئے پیدا کی گئی ہیں، جیسے موالید ثلاث ان کو عالم خلق اور عالم شہادت کہتا ہے۔

- (۵) کوئی عالم کی دوقتمیں کرتاہے: عالم ارواح اور عالم اجسام۔
  - (۱) کوئی عالم کوظا ہرو باطن میں تقسیم کرتا ہے۔
- (2) اوردب المعالمدين كي تفسير مين موسن كوملى وعلى وعالم قراردية بين، جيسے عالم انس، عالم جن، عالم ملائكه، عالم طلائكه، عالم طور، عالم وحوث وغيره اوراگرينچاتر كرانواع كے اعتبار سے عالم كي تقسيم كى جائے تو بے شار عالم ہوجائيں گے۔ (٨) اور عرف عام ميں عالم كى دوقتميں كى جاتى ہيں: دنيا اور آخرت \_اور برزخ جس كا دوسرانام عالم قبر ہے وہ اى دنيا كا حصہ ہے جس ميں آخرت كے احكام متر شح ہوتے ہيں ۔

حضرت شاہ صاحب قدس سرہ ایک نیاعالم ثابت کرتے ہیں اور اس کا نام عالم مثال رکھتے ہیں۔ مثال کے معنی ہیں مانند، ایک جیسی چیز، یہی معنی میٹل کے بھی ہیں ﴿ لَیْسَ کَمِشْلِهِ شَنْی ﴾ حضرت فرماتے ہیں کہ بہت می احادیث ہے یہ بات ثابت ہے کہ کا سُنات میں ایک ایساعالم بھی پایا جاتا ہے جو:

- (۱) غیرمادّی ہے بعنی عناصرار بعہ ہے نہیں بنا۔
- (۲) اس عالم میں معانی یعنی حقائق کے لئے بھی جسم ہیں اور بیاجسام مثالی ہیں ہر معنی کواس کی حالت کا لحاظ کر کے جسم دیا جاتا ہے مثلاً بزدلی کوخر گوش کا اور دنیا کوالیسی بوڑھی عورت کا جس کے سر کے بال کھچڑی ہورہے ہوں۔
- (٣) اس د نیامیں چیزیں پائے جانے سے پہلے عالم مثال میں پائی جاتی ہیں ، وہاں ان کانحقق مخصوص نوعیت کا ہے۔
- (۴) پھر جب وہ چیزیں اس دنیا میں یعنی خارج میں پائی جاتی ہیں تو بیاوروہ ایک ہوتی ہیں رہی ہیہ بات کہ اتحاد کی کیا نوعیت ہے؟ تو اس کی تعیین مشکل ہے،اتحاد کی مختلف صورتوں میں ہے کوئی صورت ہوتی ہے۔
- (۵) اور بہت سی چیزیں وہ ہیں جن کے لئے عوام کے نز دیک جسم نہیں اور وہ عالم مثال میں ایک جگہ سے دوسری جگہ نتقل ہوتی ہیں،اوراترتی چڑھتی ہیں اگر چہلوگ ان کونہیں دیکھتے۔

سوال: بیعالم کہاں ہے؟

جواب: بیمالم جس طرح مادی نہیں، مکانی اور زمانی بھی نہیں،اس لئے اس کی جگہ تعین نہیں کی جاسکتی،بس اتنا کہا جائے گا کہ ایساعالم موجود ہے۔

سوال: أس عالم كانام عالم مثال كيوں تجويز كيا گياہے؟

جواب: چونکہ عالم مثال میں دنیاوآخرت کی تمام چیزیں مثالی صورت میں پائی جاتی ہیں اس لئے اس کو عالم مثال نام دیا گیا ہے۔ مثال کے لئے دوسرالفظ ظِل (سابیہ) بھی استعال کر سکتے ہیں یعنی عالم مثال میں تمام دنیوی اوراخروی چیزوں کے اظلال پائے جاتے ہیں ہمونے پائے جاتے ہیں اور صوفیہ کی اصطلاح میں مثال کے معنی عینیت کے ہیں (کشاف اصطلاحات الفنون ۱۳۲۱:۲) پس عالم مثال کواس وجہ ہے بھی عالم مثال کہا جاتا ہے کہ اس عالم کی چیزیں اور اس کے انسان کواس وجہ سے بھی عالم مثال کہا جاتا ہے کہ اس عالم کی چیزیں اور اس حجہ سے بھی عالم مثال کہا جاتا ہے کہ اس عالم کی چیزیں اور اس حجہ سے بھی عالم مثال کہا جاتا ہے کہ اس عالم کی چیزیں اور اس حجہ سے بھی عالم مثال کہا جاتا ہے کہ اس عالم کی چیزیں اور اس

### دنیا کی چیزیں بعیسہایک ہیں۔

### ﴿باب ذكر عالم المثال﴾

إعلم أنه دلّت أحاديث كثيرة على أن في الوجود عالَما غيرَ عنصُرِئ، تَتَمَثَّلُ فيه المعانى بأجسام مناسِبة لها في الصفة، وتَتَحَقَّقُ هنالك الأشياءُ قبل وجودها في الأرض، نحوًا من التَّحَقُّق الله الأشياء عنه و هو؛ وأن كثيرًا من الأشياء، مما لاجسم لها عند العامَّة، تنتقل وتنزل، ولايراها جميعُ الناس.

ترجمہ: عالم مثال کا تذکرہ: یہ بات جان لیجئے کہ بہت کی حدیثیں اس پر دلالت کرتی ہیں کہ ایک ایبا عالم بھی موجود ہے جو مادی نہیں ہے، معانی اس عالم میں پائے جاتے ہیں ایسے جسموں کے ساتھ جوان معانی کے ساتھ حالت میں مناسبت رکھنے والے ہیں اور چیزیں وہاں پائی جاتی ہیں، ان کے زمین میں پائے جانے سے پہلے، پائے جانے کی کسی نوعیت ہے، پھر جب وہ چیزیں اس دنیا میں پائی جاتی ہیں تو وہ وہ ہی ہوتی ہیں، اتحاد کے معانی میں سے کسی معنی کے اعتبار سے اور (احادیث اس پر بھی دلالت کرتی ہیں ) کہ بہت سی چیزیں، ان چیزوں میں سے جن کے لئے عوام کے زمین ہیں جہنم نہیں ہے منتقل ہوتی ہیں اور احراج تی ہیں درانحالیکہ ان کوسب لوگ نہیں دیکھتے۔

## تشريخ:

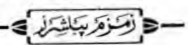
(۱) عُنصوع بی زبان کالفظ ہاں کے لغوی معنی ہیں اصل ۔ اوراصطلاح میں عضراس بسیط (غیرمرکب) اصل کو کہتے ہیں جس سے تمام مرکبات ترکیب پاتے ہیں ۔ قدیم فلاسفہ کے زدیکے عناصر چار تھے، یعنی آگ، پانی ، ہوا اور مٹی ، انہی کوارکان اوراصول کون وفساد بھی کہتے ہیں ۔ قدیم فلاسفہ نے استقراء سے یہی چارعناصر دریافت کئے تھے۔ ان کے نزدیک موالید ثلاثه انہی عناصر اربعہ ہے مرکب ہیں جدید نظریہ کے لئے میری کتاب معین الفلسفہ دیکھیں ۔ شاہ صاحب رحمہ اللہ صرف یہ بتانا چاہتے ہیں کہ عالم مثال مادی عالم نہیں یعنی وہ عناصر اربعہ سے مرکب نہیں ۔ صاحب رحمہ اللہ صرف یہ بتانا چاہتے ہیں کہ عالم مثال مادی عالم نہیں یعنی وہ عناصر اربعہ سے مرکب نہیں ۔

(۲) وجود کی دوشمیں ہیں: خارجی اورنفس الامری ، پس موجود کی بھی دوسمیں ہیں:

(الف) موجود خارجی: یعنی وہ موجود جس کا ہمارے ذہن ہے باہر خارج میں وجود ہے، جیسے زید،عمر، بکر کا وجود۔

(ب) موجودنفس الامری یعنی وہ موجود جس کا واقعی وجود ہے یعنی کسی کے ماننے پرموقو نسبیں ، جیسے جار کا جفت ہونا اور پانچ کا طاق ہونا اورطلوع تنمس اور وجود نہار کے درمیان تلازم : بیسب واقعی چیزیں ہیں ،خواہ اس کو ماننے والا کوئی ہویانہ ہو،اورخواہ کوئی اس کو مانے یانہ مانے ،وہ ایک حقیقت ہیں ،اعتبار معتبر پرموقوف نہیں ۔

شاہ صاحب قدس سرہ وجود خارجی کے لئے'' وجود'' کا مادہ استعمال کرتے ہیں، اوروجودنفس الامری کے لئے



تحقُّق اور تمثُّل كالفاظ استعال كرتے ہيں۔

(٣) معانی ، معنی کی جمع ہے معنی کے لغوی معنی ہیں : مقصوداور مراد ، اوراصطلاح میں حقیقت و ماہیت اور عقلی مفہوم کو بھی معنی کہتے ہیں۔ اور حقیقت و ماہیت ماب ہ المشی ہو ہو کو کہتے ہیں جیسے انسان کی ماہیت ہے حیوان ناطق کیونکہ اس سے انسان کا قوام ہے اور حیوان ناطق ایک عقلی مفہوم ہے ، خارج میں مستقلاً اس کا وجود نہیں ۔ عرف عام میں حقائق ومعانی کو ''معنویات'' ہے تعبیر کرتے ہیں۔

غرض عالم مثال میں جس طرح اس دنیا کی مادیات ( موجودات خارجیہ ) کامثالی وجود ہے، حقائق ومعانی کا بھی وہاں مثالی وجود ہے ہرحقیقت ومعنی کو اس کی صفت اور حالت کا لحاظ کر کے وہاں مثالی جسم دیا جاتا ہے جیسے موت کو مینڈ ھے کا جسم اور دنیا کو بوڑھی عورت کی شکل دی گئی ہے۔

(٣) مَنْحُوّا من المتحقَّق كامطلب بيہ كه عالم مثال ميں اشياء كا پايا جانا بالكل اس و نياميں پائے جانے كى طرح نہيں ہے، البتة اس كى پورى تفصيل ہم نہيں جانتے ، بس اجمالاً اتنا كہيں گے كہ و ہاں تحقق ہوتا ہے۔

- (۲) ندکر کے لئے ہو ہو ،اورمؤنٹ کے لئے ہی ہی ،دو چیز ول میں اتحاد بتانے کے لئے محاورہ ہے ملکہ سباء نے بیہ محاورہ استعمال کیا ہے ﴿قَالُتْ: کَانَّهُ هُوَ ﴾ (انمل ۴۲) اور جنت میں اہل جنت بیمحاورہ استعمال کریں گے ﴿قَالُوْا: هلّا الَّذِیْ رُذِ فَنا مِنْ قَبْلُ ﴾ (البقرة ۴۵) اور دو چیز ول میں اتحاد من کل الوجوہ نہیں ہوسکتا ،ورندوہ دو کہاں رہیں گی؟ من وجہ ہی اتحاد ہوسکتا ہے، شخ محماعلی تھا نوی نے کشاف اصطلاحات الفنون میں اس اتحاد کی متعدد صور تیں بیان کی ہیں ،مثلاً:
  - (۱) ذاتی اتحاد، بعنی حملِ ایجانی ہوسکے، جیسے زید انسان، پس زیداورانسان ایک ہی چیز ہیں۔
    - (۲) اتحاد فی المفہوم، جیسے اسداور غضنفر کا ایک ہی مفہوم ہے، پس بیدونوں متحد ہیں۔
- (۳) متعدد چیزین کسی خاص اعتبار سے متحد ہوں ، جیسے افرادانسانی انسان ہونے کے اعتبار سے متحد ہیں۔ غرض اس عالم کی چیزیں اور عالم مثال کی چیزیں وجود میں تو متحد نہیں ، ورنہ وہ متعدد کیسے ہوں گی؟ پھرا تحاد کی کیا صورت ہے؟ شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ اتحاد کی فہ کورہ صورتوں میں سے کوئی صورت ہوتی ہے، اس کی تعیین مشکل ہے۔

☆ ☆ ☆

# عالم مثال پردلالت كرنے والى روايات

اب ذیل میں شاہ صاحب رحمہ اللہ انیس (۱۹) نصوص پیش کرتے ہیں، جوعالم مثال کے ثبوت پر دلالت کرتی ہیں، ان کی شرح ترجمہ کے ساتھ کر دی جائے گی ، اور طریق استدلال شاہ صاحب بعد میں خود ہی ذکر فرما کیں گے۔ بیتمام



روایات بلفظ نہیں ہیں، بلکہ روایات کا خلاصہ ہیں۔

## [الأحاديثُ الدالَّةُ على عالَم المثال]

[١] قال النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿لما حلق الله الرَّحِمَ قامت، فقالت: هذا مقام العائذبك من القطيعة﴾

[۲] وقال: ﴿إِنْ البَقرة وآل عـمران تأتيان يوم القيامة، كأنهما غمامتان، أو غيايتان، أو فِرْقان
 من طير صوافٍ،تُحاجًان عن أهلهما ﴾

[٣] وقال: ﴿تجيئ الأعمال يوم القيامة: فتجيئ الصلاة، ثم تجيئ الصدقة، ثم يجيئ الصيام ﴾ الحديثَ

[٤] وقال: ﴿ إِنَّ السَّعِرُوفُ وَالسَّمَاكُو لَحَلَيْقَتَانَ ،تُنصَبانَ لَلنَّاسَ يَوْمُ القيامة: فأما المعروف فَيُبشر أهله، وأما المنكر فيقول: إليكم! إليكم!!، ولا يستطيعون له إلا لزومًا ﴾

[٥] وقال: ﴿إِنْ اللَّهُ يَبْعَثُ الأَيَامِ يومِ القيامة كَهَيْئَتِهَا، ويبعث الجمُعة زهراء منيرة ﴾

[٦] وقال: ﴿ يُوتِي بِالدنيا يوم القيامة في صورةِ عجوزِ شَمْطَاءَ، زَرْقَاءَ، أَنْيَابُهَا بادية مُشَوَّه خَلْقُها ﴾

[٧] وقال: ﴿ هل ترون ما أرى؟ فإني لأرى مواقع الفتن خلال بيوتكم كمواقع القطر ﴾

[٨] وقال في حديث الإسراء: ﴿فَإِذَا أَرْبِعَةُ أَنْهَارٍ: نَهْرَانُ بِاطْنَانَ، ونَهْرَانُ ظَاهْرَانَ؛ فقلت: ما هذا ياجبريل؟ قال: أما الباطنان ففي الجنة، وأماالظاهران فالنّيل والفُرات،

[٩] وقال في حديث صلاة الكسوف: ﴿صوِّرت لي الجنة والنار ﴾ وفي لفظ: ﴿بيني وبين جدار القبلة ﴾ وفيه: ﴿أنه بسط يده ليتناول عُنقودا من الجنة، وأنه تكعكع من النار، ونفخ من حرِّها، ورأى فيها سارق الحجيج، والمرأة التي ربطت الهرة حتى ماتت، ورأى في الجنة امرأة مومسة، سقت الكلب ﴾ ومعلوم أن تلك المسافة لاتتسع للجنة والنار، بأجسادهما المعلومة عندالعامة

[١٠] وقال: ﴿ حُقَّت الجنة بالمكاره، وحفت النار بالشهوات، ثم أمر جبريل أن ينظر إليهما ﴾

[١١] وقال: ﴿ ينزل البلاء فيعالجه الدعاء ﴾

[١٣] وقال: ﴿ خلق الله العقال ، فقال: أقبل ، فأقبل ، وقال له: أدبر فأدبر ﴾

[١٣] وقال: ﴿هذان كتابان من رب العالمين ﴾ الحديث.

[١٤] وقال: ﴿ يُؤْتِي بِالموت كَأَنَّه كَبِشْ ، فَيُذْبِح بِينِ الجنة والنار ﴾

[٥١] وقال تعالى: ﴿فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوْحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴾

[17] واستفاض في الحديث:

[الف]أن جبريل كان يظهر للنبي صلى الله عليه وسلم ،ويَتَرَاءَ ى له، فيكلّمه، ولا يراه سائر الناس.

[ب] وأن القبر يُفسح سبعين ذراعًا في سبعين، أو يُضَمُّ حتى تختلفَ أضلاعُ المقبور؛

[ج] وأن الملائكة تنزل على المقبور، فتسأله،

[ د ] وأن عمله يتمثل له.

[ ٥ ] وأن الملائكة تنزل إلى المحتضر، بأيديهم الحرير أو المِسْحُ؛

[ر] وأن الملائكة تضرب المقبور بمطرقة من حديد، فيصيح صيحة يسمعها مابين المشرق والمغرب.

[٧٧] وقيال النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿لَيُسَلَّط على الكافر في قبره تسعة وتسعون تِنِّينًا، تَنْهَسُه وتلدغه حتى تقوم الساعة﴾

[١٨] وقال: ﴿إذا أدخلَ الميتُ القبر مُثّلت له الشمس عند غروبها ،فيجلس يمسح عينيه، ويقول: دعوني أصلي،

[19] واستفاض في الحديث:

[الف] أن الله تعالى يتجلى بصور كثيرة لأهل الموقف.

[ب] وأن النبي صلى الله عليه وسلم يَدخُل على ربه، وهو على كرسيه؛

[ج] وأن الله تعالى يكلم ابن آدم شِفاهًا ؛ -- إلى غير ذلك مما لايحصى كثرةً

حدیث (۱) نی گریم مطالع آیا نے ارشاد فرمایا که 'جب الله تعالی نے 'ناتے''کو پیدا کیا، تو وہ کھڑا ہوا، اوراس نے کہا کہ یقطع حتی ہے آپ کی پناہ چا ہے والے کی جگہ ہے۔ الله تعالی نے فرمایا کہ کیا تو اس پر راضی ہے کہ جو تخفے کائے، میں اس کو اپنے سے کاٹوں، اور جو تخفے جوڑے میں اس کو اپنے سے جوڑوں؟ ناتے نے جواب دیا: ''میں اس پر راضی ہوں' الله تعالی نے فرمایا'' جانیہ تیرے لئے ہے' 'یعنی میں اس کی گارٹی دیتا ہوں (مشکوۃ باب البر والصلہ حدیث ۱۹۹۹) ہوں' الله تعالی نے فرمایا '' جانیہ تیرے لئے ہے' 'یعنی میں اس کی گارٹی دوسیالی اور نضیالی رشتہ داری۔ رحم نے کھڑے ہوکر رحمان کی کھڑے ہوکر اور نضیالی رشتہ داری۔ رحم نے کھڑے ہوکر رحمان کی پوچھا: کیا بات ہے؟ تب اس نے مذکورہ جملہ کہا تھا، جس کا مطلب سے ہے کہ رحمان کی کمر میں کولی بھری اور قطع رحمی سے پناہ چاہی، جس پر اس بیجہ جس طرح پناہ لینے کے لئے ماں کی کمر میں کولی بھرتا ہے، رحم نے بھی کولی بھری اور قطع رحمی سے پناہ چاہی، جس پر اس بیجہ جس طرح پناہ لینے کے لئے ماں کی کمر میں کولی بھرتا ہے، رحم نے بھی کولی بھری اور قطع رحمی سے پناہ چاہی، جس پر اس بیجہ جس طرح پناہ لینے کے لئے ماں کی کمر میں کولی بھرتا ہے، رحم نے بھی کولی بھری اور قطع رحمی سے پناہ چاہی، جس پر اس

سے مذکورہ وعدہ کیا گیا۔غور کیجئے ، نا تا ایک معنوی چیز ہے اس کا جسم نہیں ہے ،مگر حدیث اس کے جسم دار ہونے پر دلالت کرتی ہے ، بیجسم مثالی جسم ہے جواس کو عالم مثال میں ملاہے۔

حدیث (۲) اور فرمایا که زُهْ رُاوِیْن (دوروش سورتیں) بقرہ اورآل عمران پڑھا کرو، وہ دونوں قیامت کے دن سفارشی بن کرحاضر ہونگی، گویاوہ دوبادل ہیں یادوسائبان ہیں یاصف بستۃ اڑنے والے پرندوں کی دوقطار میں ہیں، وہ اپنے پڑھنے والوں کی طرف سے جھگڑا کریں گی (بیروایٹ سلم وترندی وغیرہ بہت سی کتابوں میں مختلف الفاظ سے مروی ہے، دیکھیے الدر المنثور اندامشکوۃ شریف فضائل القرآن حدیث ۲۱۲۰)

لغات: الغمام: بادل، اورا یک مگڑے و عَمامة کہتے ہیں، جمع عَمائم ..... الغیّایة: ہمروہ چیز جوانسان پرسایقین ہو،
جیسے سائبان، چھتری، بادل وغیرہ ..... الفرق: ہمر چیز کائکڑا ..... صَوَاتَ جَمع ہے صَافَ (اسم فاعل) کی بمعنی صف بستہ ۔
حدیث (۳) اور ارشاد فر مایا کہ قیامت کے دن اعمال حاضر ہول گے، پس (سب سے پہلے) نماز آئے گی، پھر
خیرات آئے گی، پھر روزہ آئے گا (آخر تک حدیث پڑھے) یہ بھی حدیث ہے، منداحم ۲۹۳: ۲۹۳ مشکوۃ کتاب الرقاق حدیث ہے، منداحم ۵۲۲۳ مشکوۃ کتاب الرقاق حدیث ہے، منداحم ۲۹۳: ۲۹۳ مشکوۃ کتاب الرقاق حدیث ہے، منداحم ۲۹۳: میں، قیامت کے دن اپنے مثالی اجسام کے ساتھ حاضر ہول گے۔

حدیث (۴)اورارشادفر مایا که معروف (الله کی مرضی کے موافق قول وفعل) اور منکر (الله کی مرضی کے خلاف قول وفعل) و مخلوق ہیں ، قیامت کے دن دونوں لوگوں کے لئے کھڑی کی جائیں گی۔ پس معروف اپنے لوگوں کوخوش خبری دے گاور رہا منکر تو وہ کہے گا: ''ہٹو بچو'' مگر لوگ اس سے چیکتے ہی چلے جائیں گے ( کنز العمال حدیث ۴۲۰۵۴) حدیث (۵) اور فر مایا کہ اللہ تعالی قیامت کے دن تمام دنوں کو اٹھائیں گے ، جیسے وہ ہیں ، اور جمعہ کو اٹھائیں گے روشن چمکتا (متدرک حاکم ۱: ۲۷۵ کنز العمال حدیث ۴۰۹۱)

حدیث (۲) حضرت فضیل بن عیاض فرماتے ہیں کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے فرمایا: ' دنیا قیامت کے دن لائی جائے گی ، ایسی بڑھیا کی شکل میں جس کے سرکے بال کھچڑی ہورہے ہوں گے ، جس کی آنہ صیں نیلگوں ہونگی ، جو دانت پھاڑ رہی ہوگی جو بہایت برشکل ہوگی۔ وہ مخلوقات کو جھا نک کر دیکھے گی۔لوگوں سے دریافت کیا جائے گا: اسے جانتے ہو؟ لوگ جواب دیں گے : پناہ بخدا! جو ہم اسے جانیں: انہیں جتلایا جائے گا بیوہ دنیا ہے جس کی خاطرتم باہم جھڑتے تھے، رشتوں کو توڑتے تھے، ایک دوسرے پر جلتے تھے اور باہم بغض ونفرت رکھتے تھے اور دھو کے میں رہتے تھے! پھراس کو جہنم میں ڈال دیا جائے گا۔وہ پکارے گی: ''میرے رب! میرے پیرواور میرے چیا کہاں ہیں؟'' اللہ عزوجل حکم دیں گے کہاں ہیں؟'' اللہ عزوجل حکم دیں گے کہاں ہیں؟'' اللہ عزوجل حکم دیں گے کہاں ہیں؟ میں دیا تھے میں دوسرے کیا تھے ملادو!'' (احیاءالعلوم ۱۸۲۳)

تشریکے: دنیا کوئی حتی اورجیم دار چیز ہیں ،وہ اس عالم کی حقیقت ہے،مگر قیامت کے دن وہ بڑھیا کی شکل میں آئے

گی ، پیعالم مثال میں اس کوملی ہوئی شکل ہے۔

لغات: شَمْطاء مُوَنْث أَشْمَط كَا، شَمِطَ (سَ) شَمَطًا سرمِين تَهِيرُى بِالوں والا بُونا ..... زَرْقَاءُ مُوَنث أَذْرَ قَ كَا، جِس كَمِعَىٰ بِين نِيل كُول، آسانى رنگ جييا ..... أَنْيَاب جَمَع نَابٌ كَى بَمِعَىٰ وانت ..... مُشَوَّة برشكل شَوِة يَشُوهُ شَوْهًا: برشكل بُونا ..... خَلْق: بناوٹ \_

حدیث (۷) حضرت اسامه رضی الله عنه بیان کرتے ہیں که رسول الله مِتَّالِیْنَائِیَا لَمْ مِی سے کسی قلعه پر چڑھے اور فر مایا که کیاتم وہ چیز د کمیورہے ہوجو میں د کمیورہا ہوں؟ لوگوں نے جواب دیا کہ بیں! آپ نے فر مایا که میں تمہارے گھروں میں بارش کی طرح فتنوں گوگرتے د کمیورہا ہوں (متنق علیه مقلوۃ کتاب الفتن حدیث ۵۳۸۷) فقتے بھی معنوی چیز ہیں اوران کا بارش کی طرح برسنا مثالی جسم کے ساتھ تھا۔

حدیث (۸) اورمعراج کی روایت میں فرمایا ہے کہ اچا تک چار نہریں سامنے آئیں، دو باطنی یعنی بہ کر جنت میں جارہی تھیں، اوردو ظاہری یعنی بہ کر باہر آرہی تھیں آنحضور ﷺ نے حضرت جبر ئیل علیہ السلام ہے دریافت کیا: یہ کیا ہے؟ انھوں نے بتایا کہ باطنی دو نہریں جنت کی نہریں ہیں اور ظاہری دو نہریں نیل وفرات ہیں (متفق ملیہ متلوۃ باب فی المواج حدیث ۵۸۶۳) تشریح : دریائے نیل وسطی افریقہ سے نکاتا ہے اور مصر میں داخل ہو کر بجر ابیض متوسط میں گرتا ہے اور فرات عراق میں ہو دو والے میں شامل ہو کر خابی فارس میں گرتا ہے اور فرات عراق میں ہو دو جانہ میں شامل ہو کر خابی فارس میں گرتا ہے۔ غرض بید دونوں زمین کے دریا ہیں مگر حضور نے ان کو عالم بالا میں دیکھا ہے ، بیان کی مثالی صور تیں تھیں ۔

حدیث (۹) اورسورج گہن کی نماز کی روایت میں ارشاد فرمایا ہے کہ جنت وجہنم میرے لئے مصور کی گئیں اورا یک روایت میں ہے کہ جنت وجہنم میرے لئے مصور کی گئیں اورا یک ہونت روایت میں ہے کہ آپ نے ہاتھ بڑھایا تا کہ جنت سے انگور کا خوشہ لے لیں اور یہ بھی ہے کہ آپ نے ہاتھ رہوھایا تا کہ جنت سے انگور کا خوشہ لے لیں اور یہ بھی ہے کہ آپ دوزخ کی وجہ سے رک گئے اور گرمی سے پھونک ماری اور آپ نے جہنم میں حاجیوں کا سامان چرانے والے کود یکھا ،اوراس عورت کود یکھا جس نے بلی کو ہا ندھ کر بھو کے مار دیا تھا۔اور آپ نے جنت میں ایک بدکار عورت کود یکھا جس نے پیاسے کتے کو پانی پلایا تھا ۔۔۔ اور یہ بات بدیہی ہے کہ اس مسافت میں (یعنی آپ کے اور جدار قبلہ کے درمیان میں ) جنت وجہنم کی اس مقدار (طول وعرض) کے ساتھ جو عام لوگ بھی جانتے ہیں سائی کہاں؟! (یہ ضمون مختلف حدیثوں کا خلاصہ ہے ، جو صحاح میں وار دجوئی ہیں)

حدیث (۱۰)اورارشادفر مایا که جنت نا گوار یول نے گھیری گئی ہے،اور جہنم خواہشات کے ساتھ گھیری گئی ہے، پھر جبرئیل کو حکم دیا کہ وہ دونوں کو دیکھیں (مفکوۃ کتاب الرقاق حدیث ۱۹۰۵) مکارہ اور خواہشات بھی معنویات ہیں مگران ک باڑ باندھی گئی ہے اور حضرت جبرئیل نے ان کو دیکھا بھی ہے، بیسب پچھ مثالی اجسام کے ذریعہ ہواہے۔ حدیث (۱۱)اور فرمایا کہ بلااترتی ہے تواس سے دعاکشتی کڑتی ہے یعنی دونوں میں کشاکشی ہوتی ہے (دواہ البزاد والطبرانی والحاكم، وقال صحيح الاسناد الترغيب والتربيب ٢٨٢:٢)

حدیث (۱۲) اورارشادفر مایا: الله تعالی نے عقل کو پیدا کیا ، پھراس سے کہا: ''سامنے آ' تو وہ سامنے آئی اوراس سے فرمایا کہ پیٹے پھیر، تواس نے پیٹے پھیرلی ، پھراللہ نے فرمایا: میری عزت کی قتم! میں نے بچھ سے زیادہ پسندیدہ مخلوق پیدائیس کی ، تیری وجہ سے میں لوزگا اور دونگا اور تیری وجہ سے ثواب ہے اور تجھ پرسزا ہے ، دواہ السطبرانسی فسی السکبیر والأوسط، وفیہ عمر بن أبی صالح ، قال الذهبی: لایعوف (مجمع الزوائد ۲۸:۸۸)

حدیث (۱۳)اورفر مایا: بیددو کتابیں (رجٹر) ہیں رب العالمین کی جانب ہے (حدیث آخرتک پڑھیے) امام احمد، نسائی اور تر مذی نے بیرحدیث روایت کی ہے (فتح الباری ۱۱:۸۸۸) ایک رجٹر میں تمام جنتیوں کے نام تتھے اور دوسرے میں دوز خیوں کے،اور آخر میں ٹوٹل تھا، جس میں کمی بیشی کاام کان نہیں۔

حدیث (۱۴)اورارشاوفر مایا که قیامت کے دن موت کومینڈ سے کی شکل میں لایا جائے گا اور جنت ودوزخ کے درمیان اس کوذنج کر دیا جائے گا (متنق علیہ سلم شریف کتاب الجنة ۱۸۴۰مهری)

آیت (۱۵)اوراللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: پس ہم نے مریم کے پاس اپنی روح بھیجی، پس وہ ایک درست انسان کی طرح اس کے سامنے ظاہر ہوئی، (سورۂ مریم آیت ۱۷)عام مفسرین کی رائے بیہ کہ اس آیت میں روح سے مراد حضرت جرئیل علیہ السلام ہیں مگر شاہ صاحب رحمہ اللہ روح سے جان مراد لیتے ہیں جو ایک امر رب اور معنوی چیز ہے، جس نے درست انسان کی شکل اختیار کی ، یہی مثال جسم ہے۔

حدیث: (١٦) اور بکثرت احادیث میں مضمون آیاہے کہ:

(الف) حضرت جبرئیل علیہ السلام آنخضرت مِیالیْقَائِیم کے سامنے ظاہر ہوتے تھے، اور وہ آپ کونظر آتے تھے، پس آپ ان سے ہاتیں کرتے تھے، اور ان کودیگر لوگ نہیں دیکھتے تھے۔

(ب)اور یہ کہ قبر کشادہ کی جائے گی ستر درستر ہاتھ (بعنی طول بھی ستر ہاتھ اور عرض بھی اتنا ہی اور ایک ہاتھ ڈیڑھ فٹ کا ہوتا ہے، پس مربع گیارہ ہزار پجیس فٹ ہوگا۔اور یہ کشادگی نیک آ دمی کے لئے ہوگی ) یا قبر ملائی جائے گی ،اتن کہ میت کی پسلیاں إدھراُ دھر ہوجا ئیں گی (قبر کا یہ بھینچنا ہر سے خص کے لئے ہوگا)

- (ع) اوربد كفرشة ميت كے پاس آتے ہيں، پس اس سوالات كرتے ہيں۔
  - (م) اوربیک میت گاعمل متشکل ہوکراس کے سامنے آتا ہے۔
- (۵) اور بیک فرشتے آتے ہیں قریب المرگ کے پاس ،ان کے ہاتھوں میں ریشم ہوتا ہے یا ٹاٹ ہوتا ہے۔
- (م) اور بیا کہ فرشے میت کولوہے کے گرزے مارتے ہیں، پس وہ ایسی جینے مارتا ہے جس کوساری مخلوق سنتی ہے۔ حدیث: (۱۷)اور نبی کریم مِنالِلَیْکَائِیْمِ نے ارشاد فر مایا کہ کا فریراس کی قبر میں ننا نوے اژ و ھے مسلط کئے جاتے ہیں،

- ﴿ الْمُسْرَقِرُ بِبَالْشِيرَارِ ﴾-

جوقیامت تک اس کونوچے اور ڈسے رہے ہیں۔

حدیث: (۱۸) اورفر مایا: جب میت قبر میں اتاری جاتی ہے توسورج اس کے لئے غروب کے وقت کی طرح متمثل ہوتا ہے، پس وہ اٹھ بیٹھتا ہے اور آئکھیں ملتا ہے اور کہتا ہے: ''مجھے چھوڑ و، میں نماز پڑھ لوں''(حدیث نمبر ۱۷سے یہاں تک جتنی روایات ہیں ان کوسیوطی رحمہ اللہ کی شوح الصدور بشوح حال الموتی و القبور اوراس کی تلخیص بُشری الکئیب بلقاء الحبیب میں دیکھا جاسکتا ہے )

حدیث: (۱۹) اوراحادیث میں پیضمون بھی بکثرت آیاہے کہ:

(الف) قیامت کے دن اللہ تعالیٰ میدان محشر میں مختلف صورتوں میں ججلی فر مائیں گے۔

ج)اور بیرکہاللہ تعالیٰ انسانوں سے روبہ روکلام فرمائیں گے — وغیرہ وغیرہ اُن روایات میں سے جن کا شار بوجہ کثرت ممکن نہیں۔

 $\stackrel{\wedge}{\sim}$ 

6

S

## مذکورہ روایات میں غور کرنے کے تین طریقے

ندكوره بالاروايات ميں غوركرنے كے تين طريقے ہيں:

آ اُن روایات گوظا ہر پرمحمول کیا جائے یعنی بظاہراُن کا جو پچھ مفہوم ہے اس کو مان لیا جائے ، اس صورت میں عالم مثال کو ماننا پڑے گا، کیونکہ ان روایات کی توجیہ عالم مثال کو مانے بغیر ممکن نہیں ، عالم مثال کو مان کریہ تو نجیہ ہوگی کہ مذکورہ بالا روایات میں بیان فرمودہ تمام با تیں واقعی اوٹوس الا مری ہیں ، اوران کے اجسام ان کے مثالی پیکر ہیں ۔ محدثین کرام کا اصول اس بات کو مفتضی ہے کہ ان روایات کو ان کے ظاہر پرمحمول کیا جائے ، ان کی کوئی تاویل نہ کی جائے۔

﴿ وَصَوَرَ مِنْ اِلْمُ مُؤْمِنَ مِنْ اِلْمُ اِلْمُ عَلَى مِنْ اِلْمُ عَلَى اِلْمُ مِنْ اِلْمُ عَلَى اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مُنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مُنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مُنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مُنْ اِلْمُ مُنْ اِلْمُ مِنْ اِلْمُ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰمِ مُنْ اللّٰ اللّٰ مِنْ اللّٰمُ مُنْ اِلْمُ مُنْ اِلْمُ مُنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰ مِنْ مُنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰمُ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰ اللّٰ مِنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مِنْ مُنْ اللّٰمِنْ مُنْ مُنْ اللّٰمُنْ مُنْ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مِنْ اللّٰمُ مُنْ مُنْ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مُنْ مُنْ اللّٰمُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللّٰمُ مُنْ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مُنْ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مُنْ ال

علامہ جلال الدین سیوطی رحمہ اللہ( متو فی اا9 ھ) نے اس قاعدہ پر تنبیہ کی ہے اور شاہ صاحب کا مزاج بھی یہی ہے۔ چنانچہ آپ نے انہی روایات کی بنیاد پر عالم مثال کو ثابت کیا ہے۔

(۳) ان روایات کی بیتاویل کی جائے کہ وہ صرف آ دمی کا احساس ہے، خارج میں ان میں سے کوئی چیز موجو ذہیں، جیسے خواب دیکھنے والا جوامور خواب میں دیکھتا ہے وہ صرف اس کا احساس ہوتا ہے، ان میں سے کوئی چیز خارج میں موجو ذہیں ہوتی ہوتی، ان میں سے کوئی چیز خارج میں موجو ذہیں ہوتی، حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے ای قتم کی تو جیہ درج ذیل آیت میں کی ہے۔ سورة الدخان آیت و اواا میں ارشاد ہے۔

فَارْ تَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَآءُ بِدُ حَانِ سوآپ ( كفار مَه كَ لِئَ ) اس دن كا انتظار يَجِئَ جَبَد آسان ايك مُبِيْنٍ، يَغْشَى النَّاسَ، هلذَا عَذَابُ واضح دهوال لے آئے، جو ان سب لوگول پر عام ہوجائے۔ يہ اَلِيْمٌ وردناك سزائے۔

حضرت ابن مسعود رضی اللہ عند نے فر مایا کہ: بینشانی پائی جا چکی ہے مکہ میں سخت قحط پڑا، لوگوں نے مر دار ، چمڑے اور ہڈیاں تک کھا نمیں اور صورت حال بیہ وگئی کہ جب وہ آسان کی طرف دیکھتے تھے تو بھوک کی وجہ نسے ،ان کو دھواں ہی دھواں نظر آتا تھا، آسان نظر ہی نہیں آتا تھا۔ حالا نکہ خارج میں کوئی دھواں نہیں تھا، بیصرف ان بھوکوں کا حساس تھا۔ بیہ روایت الدرالمنثورج ۲ ص ۲۸ میں ہے۔

اور محدث کبیر این الماجشون رحمه الله سے مروی ہے کہ جن احادیث میں الله تعالی کا میدان حشر میں اتر نا اور قیامت کے روز بندوں کا الله تعالی کود کجفنا مروی ہے۔ ان کا مطلب سے ہے کہ الله تعالی مخلوق کی نگاہوں میں تغیر کردیں گے، چنا نچہ وہ الله تعالی کواتر تا، بخلی فرما تا، مخلوق سے سرگوشی کرتا اور با تیں کرتا دیکھیں گے، مگر الله تعالی کی عظمت و کبریائی میں کوئی تبدیلی نہ ہوگی، نہ وہ ایک جگہ سے دوسری جگنتقل ہوں گے۔ اور الله تعالی ایسا اس لئے کریں گے تا کہ بندے جان لیس کہ الله تعالی ہر چیز پر پوری قدرت رکھنے والے ہیں۔ امام بغوی رحمہ الله نے شرح السند (۱۵:۸ میساب آخر من یعنو حظمته، یعنو جمن الناد ) میں عبد العزیز بن الی سلمہ الماجشون کا بیقول ذکر کیا ہے ایکے الفاظ ہیں: إن الله کیس یتغیر عظمته، ولکن عیناك یُغیّر هما حتی تراہ کیف شاء اھ

رسی بیان روایات کومضمون نبی کے لئے پیرا یہ بیان قرار دیا جائے ، مثلاً قبر میں پہنچنے والی تکلیف اور راحت کومختلف اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کی رائے یہ ہے کہ نشانی ابھی ظاہر نہیں ہوئی ، قیامت کے قریب ظاہر ہوگی ، واقعی دھواں آسان کو دھک لےگا،اور چالیس دن تک یہ کیفیت رہے گی ۔ دیکھئے الدرالهنثو رآیت مذکورہ کی تفسیر ۱۲ علی رائے ان کا یہ ماجشون : ماہ گوں کا معرب ہے محدث عبدالعزیز بن عبدالملک بن ابوسلمہ کے دا دا ابوسلمہ بہت سرخ تھے،اس لئے ان کا یہ لقب ہوگیا تھا بھریہ پورے خاندان کا لقب ہوگیا ۱۲



اندازے سمجھایا گیاہے کہ سوال وجواب ہوں گے، کوئی صحیح جواب دے گااور کوئی ہاہا کر کے رہ جائے گا، کسی کوقبر بھینچی گاتو کسی کے لئے 2×4×2کشادہ کی جائے گی ،کسی کے لئے جنت کی طرف در یچہ کھولا جائے گاتو کسی پرفر شتے گرز بجا نمیں گے اور اس کوسانپ بچھونو چیس گے اور ڈسیس گے۔ بیسب قبر میں پیش آنے والے رنج وراحت کو سمجھانے کے لئے پیرایہ بیان ہے اور بس۔

مگرشاہ صاحب کے نز دیک جوشخص صرف بہتیسری توجیہ کرتا ہے وہ اہل حق میں سے نہیں ، گمراہ ہے۔ باطل فرقے نصوص کی اسی طرح تاویل کیا کرتے ہیں۔

والناظر في هذه الأحاديث بين إحدى ثلاث:

[١] إما أن يُقِرَّ بظاهرها، فيضطَرَّ إلى إثبات عالَم، ذَكرنا شأنَه؛ وهذه هي التي تقتضيها قاعدة أهل الحديث؛ نَبَّهَ على ذلك السُّيوطي \_ رحمه الله تعالى \_ وبهاأقول، وإليها أذهب.

[۲] أو يقول: إن هذه الوقائع تَتَراء ى لحس الرائى، وتتمثل له فى بصره، وإن لم تكن خارجَ حسّه؛ وقال بنظير ذلك عبد الله بن مسعود فى قوله تعالى: ﴿يَوْمَ تَأْتِى السَّمَآءُ بِدُخَانَ مُبِيْنٍ ﴾ : إنهم أصابهم جَدْب، فكان أحدهم ينظر إلى السماء، فيرى كهيئة الدخان من الجوع؛ ويُذكر عن ابن الماجِشون: أن كل حديث جاء فى التنقل والرؤية فى المحشر، فمعناه: أنه يغير أبصار خلقه، فيرونه نازلا متجليا، ويناجى خلقه ويخاطبهم، وهو غير متغير عن عظمته، ولا منتقل، ليعلموا أن الله على كل شيئ قدير.

[٣] أويجعلها تمثيلا لِتَفْهِيْمِ معان أخرى؛ ولستُ أرى المقتصِرَ على الثالثة مِن أهل الحق.

ترجمه: اوران حديثول ميں غور كرنے والاتين صورتوں ميں سے كى ايك كے درميان ہے:

(۱) یا توبید کہ وہ ان احادیث کے ظاہر کا اقر ارکرے ، تو وہ مجبور ہوگا ایک ایسے عالم کو ثابت کرنے کی طرف جس کا حال ہم نے (باب کے شروع میں ) ذکر کیا ہے۔ اور یہی وہ طریقہ ہے جس کومحدثین کا قاعدہ چاہتا ہے ، سیوطی رحمہ اللہ نے اس پر تنبید کی ہے ، اور اس کا میں قائل ہوں اور اس کی طرف میں جاتا ہوں۔

(۲) یاوہ یہ کے کہ بیدوا قعات و کیمنے والے کے حواس کود کھتے ہیں، اور وہ دیکھنے والے کی نگاہ میں متشکل ہوتے ہیں، اگر چہاس کے حواس سے باہر وہ واقعات موجود نہیں ہیں اور اسی قتم کی بات حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ نے ارشاد فرمائی ہے ارشاد باری تعالی: ﴿ يَوْمَ مَنْ أَتِي السَّمْ اَءُ بِدُ خَانٍ مُبِيْنٍ ﴾ کی تفسیر میں کہ ان کو قبط سالی پینچی، پس ان میں سے فرمائی ہے ارشاد باری تعالی: ﴿ يَمْ اَتِّي السَّمْ اَءُ بِدُ خَانٍ مُبِيْنٍ ﴾ کی تفسیر میں کہ ان کو قبط سالی پینچی، پس ان میں سے ایک شخص آسان کی طرف دیکھتا تھا، پس وہ بھوک کی وجہ سے دھویں جیساد کھتا تھا۔ اور ابن الماجشون (تابعی) سے قبل

کیا جاتا ہے کہ ہروہ حدیث جو وارد ہوئی ہے اللہ تعالی کے منتقل ہونے کے بارے میں اور میدان قیامت میں اللہ تعالی کو کھنے کے بارے میں تواس کا مطلب ہیہ کہ اللہ تعالی اپی مخلوق کی نگاہوں میں تبدیلی کردیں گے، پس وہ اللہ تعالی کو اترتاء بجلی فرما تا دیکھیں گے اور اللہ اپنی مخلوق ہے سرگوشی فرما نمیں گے اور ان ہے بات چیت کریں گے درانحالیکہ وہ اپنی عظمت نے ہیں بدلیں گے، نہ ایک جگہ ہے دوسری جگہ مقال ہوں گے۔ تاکہ لوگ جان لیس کہ اللہ تعالی ہر چیز پر قادر ہیں۔ عظمت نے ہیں بدلیں کہ اللہ تعالی ہر چیز پر قادر ہیں۔ (۳) یا ان روایات کو پیرا بیئر بیان گردانے ، دوسرے معانی کو سمجھانے کے لئے اور میں اس تیسری تو جیہ پر اکتفا کرنے والے کو اہل حق میں سے نہیں سمجھتا۔

تصحيح: لتفهيم معان أخرى: مطبوع نسخ مين لِتَفَهِّم إلخ تقالضيح مخطوط كرا جي سے كى --

公

\$

公

## امام غزالي رحمه الله كاتائيدي حواليه

امام غزالی رحمہ اللہ نے احیاء علوم الدین (۳۷٪) میں عذاب قبر کی بحث میں نصوص کی توجیہ کے بیتینوں طریقے بیان کئے ہیں آپ نے پہلے قبر میں پہنچنے والی رنج وراحت کی روایات کصی ہیں ، پھرارشاد فرمایا ہے کہ ان روایات کے ظاہری معنی درست ہیں اوران میں مخفی راز ہیں ، جواہل بصیرت پر واضح ہیں ،اس کئے عوام کی جمھے میں اگران کی حقیقتیں نہ آئیں تو بھی ان کے ظاہری معنی کا انکار نہیں کرنا چاہئے ،ایمان کا کم از کم درجہ بیہ ہے کہ ان کو مان لیا جائے۔
موال: بیروایات ہم کیسے مان لیں ، بیروایات تو مشاہدہ کے خلاف ہیں؟! بعض لاشیں عرصہ دُارز تک سی صلحت سوال: بیروایات ہم کیسے مان لیں ، بیروایات تو مشاہدہ کے خلاف ہیں؟! بعض لاشیں عرصہ دُارز تک سی صلحت سے محفوظ رکھی جاتی ہیں ،ان کو فن نہیں کیا جاتا ہم کی کر کے ان کور کھا جاتا ہے ، یا سرد خانہ میں پڑی رہتی ہیں ،مگروہاں نہ تو کوئی سانپ ہوتا ہے ، نہ بچھو، پھر ہم مشاہدہ کے خلاف عذاب قبر کی بیروایات کیسے مان لیں؟!

جواب: اس قتم کی روایات کو ماننے کی تین صورتیں ہیں:

پہلی صورت: جوزیادہ واضح ، زیادہ محفوظ ہوں ہے کہ عذاب قبر کی تمام روایات کوظاہر پرمحمول کیا جائے ، اور مان لیا جائے کہ بیتمام معاملات قبر میں پیش آتے ہیں ، گوہمیں نظر نہیں آتے ؛ اس لئے کہ ہماری ہے آتکھیں لے غزالی میں اختلاف ہے کہ لفظ زاء کی تشدید کے ساتھ غزّ الی ہے یا تخفیف کے ساتھ غزّ الی ہے؟ اور اختلاف کی وجہ یہ ہے کہ اگریہ وت کا ننے کی طرف نسبت ہے تو تشدید کے ساتھ ہے ، اس صورت میں ہے ججۃ الاسلام امام ابو حامد محمد بن محمد طوی رحمہ اللہ (۲۵۰۔۵۸ ھے ۵۰۵۔۱۱۱۱ء) کا خاندانی لقب ہے۔خود امام صاحب نے سوت نہیں کا تا اور اگریہ طوی (ایران) کے قریب غز الله نامی گاؤں کی طرف نسبت ہے تو زاء کی تخفیف کے ساتھ ہے تا

عالم مشاہدہ کی چیزوں کود کیھنے کے لئے ہیں ، دوسرے عالم کی چیزوں کا بیآ تکھیں مشاہدہ نہیں کرسکتیں ، جیسے مجلس ذکر میں فرضتے حاضر ہوتے ہیں ، اوراہل محفل کو گھیر لیتے ہیں ، مگروہ ہمیں نظر نہیں آتے ، کیونکہ فرضتے دوسرے عالم کی مخلوق ہیں۔ اس طرح حضرت جرئیل علیہ السلام آنحضور مِلاَئْتِ اَلَّهُمُ کے پاس تشریف لاتے تھے اور صحابۂ کرام رضی الله عنہم اس کو مانے تھے ، اگر چہوہ حضرت جرئیل علیہ السلام کو نہیں دیکھتے تھے اور وہ یہ بھی مانتے تھے کہ آنحضور مِلاَئْتِ اَئِیْمُ کو حضرت جرئیل علیہ السلام نظر آرہے ہیں۔

اورا گرکوئی اس بات کو جے صحابہ مانتے تھے نہیں مانتا تو اس کوا پنے ایمان کی خبر لینی چاہئے ،اس کا وحی اور فرشتوں پر ایمان ہی صحیح نہیں ،اور جو شخص اسے مانتا ہے اور بیہ بات اس کے نزدیک ممکن ہے کہ آنحضور مِیلائو کیا ہے کہ وہ وہ جوعام امت کونظر ندآ ئیں تو پھر عذا ب قبر میں وہ بیہ بات کیوں نہیں مانتا؟! غرض قبر میں جوعذا بہوتا ہے اور جوراحتیں پہنچتی ہیں ،وہ واقعی چیزیں ہیں ،مگروہ دوسری دنیا کی چیزیں ہیں ،اس لئے وہ ہمیں نظر نہیں آئیں۔

دوسری صورت: قبر میں پیش آنے والے معاملات اگر چہ خارج میں موجود نہیں ہوتے مگر میت کو وہ محسوں ہوتے ہیں ، جیسے خواب کا معاملہ ہے ، گوئی خواب میں بادشاہ بنایا جاتا ہے ، ٹھاٹھ سے حکومت کرتا ہے اور کوئی جیل میں پہنچایا جاتا ہے ، ٹھاٹھ سے حکومت کرتا ہے اور کوئی جیل میں پہنچایا جاتا ہے ، پولیس والے اس پر ڈنڈے بجاتے ہیں ، اور وہ بری طرح چلاتا ہے مگر جب آنکھ کھلتی ہے تو پیتہ چلتا ہے کہ یہ خواب تھا حقیقت کچھ بھی نہیں تھی۔

مگرخواب کاخواب ہونا آنکھ کھلنے کے بعد ہی معلوم ہوتا ہے ،خواب (نیند) میں تو آدمی پیش آنے والے واقعات کو حقیقت ہی حقیقت سمجھتا ہے ، اسی طرح قبر کا معاملہ ہے مگر قبر میں قیامت تک آنکھ ہیں کھلے گی ، اس لئے وہ واقعات حقیقت ، ہی رہیں گے۔

غرض خواب میں جس طرح خواب دیکھنے والے کے دل ود ماغ میں یہ کیفیت پیدا کردی جاتی ہے اور خارج میں ان چیز ول کا وجود نہیں ہوتا، اسی طرح عذاب قبر کا معاملہ ہے، اور جس طرح خواب دیکھنے والے کے پاس بیٹھے ہوئے لوگوں کو بچھ نظر نہیں آتا، اسی طرح زندوں کو میت کے پاس بچھ نظر نہیں آتا، مگر میت کے احساس میں سب بچھ ہوتا ہے۔

تیسری صورت: عذاب قبر کی روایات کو ایک پیرایہ نبیان قرار دیا جائے، ان روایات سے مقصود یہ مضمون سمجھانا ہے کہ مرنے کے بعد قبر میں میت کس قسم کی تکالیف سے دو چار ہوتی ہے اور مقصود صرف پیرایہ بیان نہیں، بلکہ وہ حقیقت مقصود ہے جس کو سمجھانے کے لئے یہ پیرایہ بیان اختیار کیا گیا ہے۔ جسے سانپ کا کا ثنا اصل مقصود نہیں، بلکہ اس کے کالمے ہے جو زہر کی وجہ سے محسوس ہوتی زہر بدن میں سرایت کرتا ہے وہ مقصود ہے۔ بلکہ زہر بھی اصل مقصود نہیں، پھر وہ سانپ پالنے ہیں، ان کو اول تو سانپ کا شرح نہیں اور کا ٹیں تو ان کو کوئی تکلیف نہیں ہوتی ، ان کے تی میں سانپ کا کا ثنا نہ کا نزا بر ہوتا ہے۔

اس کے بالمقابل اگر کسی کوز ہر کا انجکشن دیدیا جائے اوراس کوسانپ کے کاٹے جیسی تکلیف ہو، تو بیا انجکشن دینا بھی سانپ کا کا ٹنا ہے ، اگر چہاس کوسانپ نے نہیں کا ٹا، مگراس کو سمجھانے کے لئے سانپ کے کاٹے ، اورا ژوھوں کے ڈٹے اور نوچنے کا پیرایہ بیان اختیار کرنا ضروری ہوگا، جیسے 'جماع کی لذت' "سمجھانے کے لئے'' صحبت' کا پیرایہ بیان اختیار کرنا ضروری ہے۔

ای طرح تمام 'اسباب' مقصور نہیں ہوتے ،مقصود ان کا'' نتیج' 'ہوتا ہے ، جیسے کھانے سے مقصور شکم سیری ہے اور پانی پینے سے مقصود سیرانی ہے اگر کوئی کھائے بغیر شکم سیر ہوجائے یا پانی پیئے بغیر سیرا ب ہوجائے یا صحبت کئے بغیراس کو لذت جماع حاصل ہوتو مقصود حاصل ہوگیا ،اگر چیصورت نہیں پائی گئی ،صوم وصال کی حدیث میں ارشاد نبوی ہے ﴿إِن رَبِي يُطعمني و يَسْقيني ﴾ اس میں یہی حقیقت سمجھائی گئی ہے۔ای طرح سانپوں کا کا ٹنا جوسب اُلم ہے وہ مقصود نہیں ، مقصود اس کا نتیجہ ہے جوعذا ب قبر کی صورت میں موجود ہے ،گوصورت موجود نہیں ۔

سوال: قبرمیں جورنج وراحت پہنچتی ہے،اس کاراز کیا ہے؟ بعنی اس کا سبب کیا ہے؟

جواب: انسان کی خوبیاں قبر میں راحتوں کی مختلف شکلیں اختیار کر لیتی ہیں ،اور بری صفات: تباہ کن اور تکلیف دہ عذاب کی شکلیں اختیار کر لیتی ہیں ،اور بری صفات: تباہ کن اور تکلیف دہ عذاب کی شکلیں اختیار کر لیتی ہیں دہنیا میں اعمال صالحہ کر کے خوبیاں پیدا کرنی چاہئیں تا کہ وہ قبر میں راحتوں کا سبب ہنیں۔اور برے اعمال سے بچنا چاہئے تا کہ بری صفات پیدا نہ ہوں جوعذاب قبر کا سبب بن جائیں۔

وقد صوَّر الإمام الغزالي في عذاب القبر تلك المقاماتِ الثلاث، حيث قال:

أمشالُ هذه الأخبار لها ظواهرُ صحيحةٌ، وأسرارٌ خفيةٌ ،ولكنها عند أرباب البصائر واضحة؛ فمن لم تنكشف له حقائقُها فلاينبغي أن يُنكر ظواهِرَها،بل أقلُّ درجات الإيمان: التسليمُ والتصديق.

فإن قلت : فنحن نُشاهد الكافر في قبره مدة، ونُراقبه، ولانشاهد شيئًا من ذلك ،فما وجه التصديق على خلاف المشاهدة؟

فاعلم أن لك ثلاث مقاماتٍ في التصديق بأمثال هذا:

أحدها وهو الأظهر والأصحُّ والأسلم : أن تُصَدِّق بأنها موجودة، وهي تلدغ الميت، ولكنك لاتشاهد ذلك، فإن هذه العين لاتصلح لمشاهدة الأمور الملكوتية؛ وكلُّ ما يتعلق بالآخرة فهو من عالم الملكوت، أما ترى الصحابة رضى الله عنهم - كيف كانوا يؤمنون بنزول جبريل عليه السلام وما كانوا يشاهدونه، ويؤمنون بأنه عليه السلام يشاهده؛ فإن كنت لا تؤمن بهذا فتصحيح أصل الإيكمان بالملائكة والوحى أهمُّ عليك؛ وإن كنت آمنت به،

- ﴿ لُوكُوْمُ لِيَكِلْشِيَرُ ۗ ﴾

وجوَّزْت أن يشاهِـدَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم مالا تُشاهدُه الأمة، فكيف لاتجوِّز هذا في الميت؟ وكما أن الملك لايُشبه الآدميين والحيواناتِ، فالحيَّاتُ والعقارب التي تَلْدغ في القبر ليست من جنس حَيَّاتِ عالَمنا، بل هي جنس آخر، وتُدرَك بحاسة أخرى،

المقام الثانى: أن تَتَدَكَّر أمر النائم، وأنه قد يرى فى نومه حية تلدغه، وهو يتألم بذلك ، حتى تراه رسما يصيح ويعرق جبينه، وقد ينزعج من مكانه؛ كلَّ ذلك يُدْرِكه من نفسه، ويتأذى به كما يتأذى اليقطان، وهو يشاهده، وأنت ترى ظاهر هساكنا، ولا ترى حَوالَيْه حية ولا عقربًا؛ والحية موجودة فى حقه، والعذاب حاصل، ولكنه فى حقك غير مشاهد؛ وإذا كان العذاب فى ألم اللدغ، فلا فرق بين حية تتخيل أو تُشاهد.

المقام الثالث: إنك تعلم أن الحية بنفسها لا تُولِم، بل الذي يلقاك منها هو ألم السّم؛ ثم السم ليس هو الألم، بل عذابُك في الأثر الذي يحصل فيك من السم، فلو حصل مثل ذلك الأثر من غيرسُمٌ، لكان العذاب قد توقر ؛ وكان لايمكن تعريف ذلك النوع من العذاب إلا بأن يُضاف إلى السبب الذي يُفضى إليه في العادة؛ فإنه لو خُلق في الإنسان لذة الوقاع — مثلاً من غير مباشرة صور ق الوقاع، لم يمكن تعريفها إلا بالإضافة إليه، لتكون الإضافة للتعريف بالسبب؛ وتكون ثمرة السبب حاصلة، وإن لم تَحَصَّل صورة السبب، والسبب يُراد لشمرته، لا لذاته، وهذه الصفات المهلكات تنقلب مؤذيات ومؤلمات في النفس عند الموت ،فيكون الإمها كآلام لدغ الحيات من غير وجودها (انتهي)

تر جمیہ:اورامام غزالی رحمہاللہ نے عذاب قبر کے بیان میں اِن تینوں مواقف کوخوب کھول کر سمجھایا ہے، جہاں وہ فرماتے ہیں:

اس میں روایتوں کے ظاہری صحیح معنی ہیں ، اور مخفی راز ہیں مگروہ ارباب بصیرت پر واضح ہیں ، لیس جس پر اِن روایات کی حقیقت منکشف نہ ہو،اس کے لئے زیبانہیں کہ وہ ان روایات کے ظاہری معنی کا اٹکار کرے ، بلکہ ایمان کا کم سے کم درجہ شلیم کرنا اور مان لینا ہے۔

پس اگرآپ پوچیس کہ ہم ایک کافر کو مدت تک اس کی قبر میں دیکھتے ہیں،اور ہم اس کی نگرانی کرتے ہیں،اور ہم اُن چیز ول میں سے (جن کاروایات میں تذکرہ آیا ہے) کچھ بھی نہیں دیکھتے، پھرمشاہدہ کے خلاف ماننے کی کیاصورت ہے؟ تو آپ جان لیس کہ آپ کے لئے اس فتم کی روایتوں کے ماننے کی تین طریقے ہیں:

ان میں سے ایک ۔ اور وہی واضح تر مجھے تر ،اور حفوظ تر ہے ۔ بیہے کہ آپ مان لیس کہ وہ چیزیں موجود ہیں ،

اور وہ میت کو ڈس رہی ہیں، گرآپ کو وہ چیزیں نظر نہیں آرہیں، کیونکہ یہ آنکھیں ' ملکوتی امور' کا مشاہدہ کرنے گی صلاحیت نہیں رکھتے ہیں، اور ہروہ چیز جودار آخرت سے تعلق رکھتی ہوہ عالم ملکوت کی چیز ہے ۔ کیا آپ سحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین کونہیں و کیھتے کہ وہ کس طرح ایمان رکھتے تھے حضرت جرئیل علیہ السلام کے اتر نے پر، حالانکہ وہ ان کونہیں دیکھتے تھے، اور سحابہ یہ بھی مانتے تھے کہ آنم خضور میلائیڈیڈ خضرت جرئیل علیہ السلام کود کھتے ہیں۔ پس آگر تیرااس پرایمان نہیں ہے تو ملائکہ اور وقی پرایمان کی بنیاد کوشیح کرنا تیرے لئے زیادہ اہم ہے (عذاب قبر کی بحث میں الجھنے ہے) اور اگر تو اس پرایمان رکھتا ہے اور اس بات کو جائز قرار دیتا ہے کہ بی گریم میلائیڈیڈ اُن باتوں کو دیکھیں، جن کو امت نہیں وکھتی ، تو پھر یہ بات میت کے تق میں کیوں جائز نہیں سجھتا؟ اور جس طرح یہ بات ہے کہ فرشتہ انسان اور حیوان کے مشابہ نہیں، اس طرح قبر میں جوسانپ اور بچھوڈ سے ہیں وہ بھی ہماری دنیا کے سانپوں کی جنس ہے نہیں ہیں، بلکہ وہ اور جنس ہیں، الکہ وہ اور اس کا اور اک اور اک اور حات ہے کیا جاتا ہے (حواس خسے سے ان کا اور اک اور حات ہے کیا جاتا ہے (حواس خسے سے ان کا اور اک نہیں کیا جاتا)

دوسرامقام: یہ ہے کہ آپ سونے والے کا معاملہ سوچیں، اور یادکریں کہ وہ خواب میں کبھی ایسے سانپ و یکھتا ہے جو
اس کوڈستے ہیں، اور وہ اس ڈسنے سے تکلیف اٹھا تا ہے حتی کہ آپ دیکھیں گے کہ وہ کبھی چلا تا ہے، اس کی پیشانی پیپنہ
آلود ہوجاتی ہے اور کبھی وہ اپنی جگہ سے گھبرا کر اٹھ کھڑا ہوتا ہے۔ یہ سب با تیں سونے والا بذات خود محسوس کرتا ہے اور
اس سے ویسی بی تکلیف اٹھا تا ہے جیسی بیدار آدمی اٹھا تا ہے، اور وہ اس کا مشاہدہ کرتا ہے، اور آپ اس کے ظاہر
کویر سکون و کیھتے ہیں اور آپ کواس کے اردگر و نہ کوئی سانپ نظر آتا ہے، نہ کوئی بچھو، حالا نکہ سانپ اس کے حق میں
موجود ہیں، اور اس کوعذا ہے ہور ہا ہے، مگر وہ آپ کے حق میں مُشاہد ( نظر آنے والا ) نہیں ہے۔ اور جب سزا سانپ
کے کا لیمنے کی تکلیف میں ہے تو بچر خیالی سانپ میں اور نظر آنے والے میں کیا فرق ہے؟!

تیسرامقام: بیہ ہے کہ آپ جانتے ہیں کہ سانپ بڈات خود تکلیف دہ نہیں ، بلکہ تکلیف دہ وہ زہر ہے جو سانپ میں سے آپ سے ملاقات کرتا ہے ، پھرز ہر بھی تکلیف دہ نہیں ، بلکہ تیری سزااس اثر میں ہے جوز ہرگی وجہ سے تیرے اندر پیدا ہوتا ہے۔ پس اگراس فتم کا اثر زہر کے بغیریا یا جائے تو سزایقینا کامل وکمل ہوگی۔

مگرال فتم کی سزا کو سمجھاناممکن نہیں ، مگراس سبب کی طرف منسوب کر کے جوعادۃ اس سزا تک پہنچا تا ہے ، مثلاً انسان میں جماع کی صورت اختیار کئے بغیر جماع کی لذت پیدا کی جائے تو اس کو سمجھانا ممکن نہیں ، مگر جماع کی طرف منسوب سام آخرت فی الحال موجود ہے اور عام لوگ جو سمجھتے ہیں کہ آخرت ، دنیا ختم ہونے کے بعد قائم ہوگی ، یہ خیال سمجھ نہیں ، فی الحال دودار موجود ہیں ، ہم جس دنیا میں رہتے ہیں وہ دار دنیا ہے اور فرشتے اور جنت وجہنم جس دار میں ہیں ، وہ دار آخرت ہے سام ملکوت: فرشتوں سے تعلق رکھنے والے معاملات کو کہا جا تا ہے اور چونکہ فرشتوں کا تعلق دار آخرت ہے ہو ۔ اس الئے آخرت سے تعلق رکھنے والی تمام چیزیں ملکوتی کہلاتی ہیں ا کرنے کے ذریعہ (یعنی تفہیم کے لئے بیر پیرا یہ بیان اختیار کرنا پڑے گا) تا کہ بیمنسوب کرنا سبب کے ذریعہ بات سمجھانے کے لئے ہواور (اس صورت میں) سبب کاثمر ہ موجود ہوگا، گوسبب کی صورت موجود نہ ہو۔اور سبب :ثمرہ ہی کے لئے مقصود ہوتا ہے، فی نفسہ مقصود نہیں ہوتا۔

اور بیتباہ کن صفات،نفس کے لئے موت کے وقت تکلیف وہ اور رنج وہ ہوجاتی ہیں، پس ان صفات کا تکلیف دینا سائیوں کے وجود کے بغیر (امام غزالی رحمہ اللہ کی بات پوری ہوئی) سائیوں کے وجود کے بغیر (امام غزالی رحمہ اللہ کی بات پوری ہوئی) خلاصہ بیہ ہے کہ عذاب قبر کی روایات کو یا تو ظاہر پرمحمول کیا جائے اور یہی سب سے بہتر صورت ہے، یاان کورائی یعنی میت کا احساس کہا جائے یاان کوقبر کی رنج وراحت سمجھانے کا پیرائیہ بیان قرار دیا جائے۔ یہی تین تو جیہ بیں شاہ صاحب رحمہ اللہ نے باب کے شروع میں مذکورروایات کی کی ہیں۔

نوث: امام غزالی رحمه الله کی عبارت میں دو تصحیحیں احیاء العلوم ہے گی تیں: (۱) فیلو حصل حجة الله میں فاذا حصل تھا(۲) تنقلب مؤذیات و مؤلمات حجة الله میں تنقلب مهلکات مؤذیات و مؤلمات تھا۔

# 

مَّلَاً اسم جَع ہے،اس کی جَع آمُلاَءً ہے۔ مَلاَ کُوک عنی ہیں مجرنا اور اصطلاح میں قوم کے سرداروں کو کہا جاتا ہے، کیونکہ قوم کا سردار جب میرمحفل ہوتا ہے تو لوگوں کے دلوں کو ہیبت وعظمت سے،اور آنکھوں کواپنے حسن و جمال سے بھر دیتا ہے،کسی مجمع میں جب کوئی عام آ دمی آتا ہے تو کوئی اس کونظرا ٹھا کر بھی نہیں و یکھتا، مگر جب کوئی اہم آ دمی آتا ہے تو سارا مجمع جمعتی باندھ کرد کیھنے لگتا ہے۔

قرآن کریم میں فرعون کے قصد میں بیلفظ ہار ہارآ یا ہے اور وہاں ''ارکان دولت''مراد ہیں ،ای طرح انبیاء کی اقوام کے سرداروں کے لئے بھی بیلفظ استعال کیا گیا ہے اور چونکہ بیلفظ اسم جمع ہے اس لئے قوم کی جماعت اور اشراف قوم کے لئے مستعمل ہوتا ہے ،ایک فرد کے لئے مستعمل نہیں ہوتا۔

قرآن کریم اوراحادیث میں بیلفظ فرشتوں کے لئے بھی آیا ہے۔سورہُ ص آیت ٦٩ میں اور ترمذی شریف کی ایک حدیث میں جس کوشاہ صاحب رحمہ اللہ ذکر فرما ئیں گے، بیلفظ عالم بالا کے معزز فرشتوں کے معنی میں آیا ہے، پس ملا اعلی کے معنی میں آیا ہے، پس ملا اعلی کے معنی میں آیا ہے، پس ملا اعلی کے معنی میں نہا کے معزز فرشتے "اور ہر فرشتہ معزز ہوتا ہے پس بیوصف صفت کا شفہ ہے اس کا مقابل ملا سافل ہے،

اس کے معنی ہیں آسانوں اور زمین کے چھوٹے درجے کے فرشتے، عالم زیریں کے فرشتے۔ شاہ صاحب آگے بتا کیں گے کہ ملائکہ مقربین کے لئے پیلفظ باہمی اجتماع کی وجہ سے استعمال کیا جاتا ہے جیسے مجلس شوری ، اور ایوان بالا وغیرہ۔

ملائکہ کا انسان سے خاص تعلق ہے ، فرشتے انسان کی مصلحت کے لئے پیدا کئے گئے ہیں ، آگے کتاب میں پیمضمون تفصیل سے آرہا ہے ، بیدونیا انسان کے فائدہ کے لئے انسان کے وجود سے بہت پہلے پیدا کردی گئی تھی تاکہ جب انسان وجود میں آئے تواس دنیا سے فائدہ اٹھائے۔ غرض دین کے اسرار ورموز جانے کے لئے فرشتوں کے احوال سے انسان کی ذمہ داریوں سے واقفیت ضروری ہے۔ حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ پہلے ایک آیت اور چندا حادیث ذکر فرماتے ہیں ، جن میں ملائکہ مقربین کے کامول کا ذکر ہے ، پھران نصوص کی روشنی میں بات آگے بڑھائیں گے۔

فرماتے ہیں ، جن میں ملائکہ مقربین کے کامول کا ذکر ہے ، پھران نصوص کی روشنی میں بات آگے بڑھائیں گے۔

### ﴿باب: ذكر الملأ الأعلى ﴾

قَالَ اللّه تعالى: ﴿ اللّهِ مَنُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ، وَيُوْمِنُونَ بِهِ ، وَيَسْتَغْفِرُ وَلَا لِللّهِ يَنَ آمَنُوا ، رَبّنا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْئٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا ، فَاغْفِرْ لِلّذِيْنَ تَابُوا وَاتّبَعُوا وَيَسْتَغْفِرُ وَلَلّهِ مُ عَذَابَ الْجَحِيْمِ ، رَبّنا وَأَدْحِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنَ ، الّتِي وَعَدَتّهُمْ ، وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَازْوَاجِهِمْ وَدُرّيًا تِهِمْ ، وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَازْوَاجِهِمْ وَدُرّيًا تِهِمْ ، وَمَنْ عَلَى السّيئَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ وَازْوَاجِهِمْ وَدُرّيًا تِهِمْ ، وَمَنْ تَقِ السَّيئَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ وَازْوَاجِهِمْ وَدُرّيًا تِهِمْ ، وَنَا الْعَظِيمُ ﴾ وَالْعَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾

ترجمہ: ملاً اعلی کا تذکرہ: اللہ تعالی ارشاوفر ماتے ہیں: جوفر شنے عرش الہی اٹھائے ہوئے ہیں، اور جوفر شنے اس کے گرداگرد ہیں (یہی ملاً اعلی ہیں) وہ اپنے رب کی تبیع وتحمید کرتے رہتے ہیں، اور اس پر ایمان رکھتے ہیں، اور ایمان والوں کے لئے استغفار کیا کرتے ہیں ( کہتے ہیں) اے ہمارے پروردگار! آپ کی رحمت اور علم ہر چیز کوشامل ہے (پس الل ایمان پر بدرجداو کی رحمت ہوگی) سوان لوگوں کو بخش دیجئے جنہوں نے تو بدکر لی ہے اور آپ کے راستہ پر چلتے ہیں اور ان کو جہنہ کے عذاب سے بچا لیجئے۔ اے ہمارے پروردگار! اور ان کو ہمیشہ رہنے کے باغات میں داخل کے بچئے، جن کا آپ نے ان سے وعدہ فرمایا ہے۔ اور ان کو بھی جو ان کے ماں باپ، بیبیوں اور اولا دہیں سے اس کے لائق ہوں، بیٹیک آپ زبر دست، حکمت والے ہیں۔ اور (قیامت کے دن) ان کو تکالیف سے بچاہئے، اور جس کو آپ اس دن تکالیف سے بچاہئے، اور جس کو آپ اس دن تکی سے بیا کہ اور قیامت کے دن آٹھ ہوں گر المحافلة آبت کا) اور عرش کر گر فرائی اور کی بردی کا میابی ہے (سورة المؤمن کے - و) کشفر خرشتے ہیں، ان کی تعدا داللہ ہی جانتے ہیں بیسب عالم بالا کے مقرب فرشتے ہیں، ان کی تعدا داللہ ہی جانتے ہیں بیسب عالم بالا کے مقرب فرشتے ہیں، اس آبیت میں ان کا کام یہ بتلایا گیا ہے کہ وہ ہروقت شیج وتحمید میں، مشغول رہتے ہیں۔ نیز وہ مؤمنین مقرب فرشتے ہیں، اس آبیت میں ان کا کام یہ بتلایا گیا ہے کہ وہ ہروقت شیج وتحمید میں مشغول رہتے ہیں۔ نیز وہ مؤمنین

کے لئے دعائیں کرتے رہتے ہیں اور جب ملائکہ کی شان میں یفعلون ما یؤ مرون فرمایا گیا ہے تو ثابت ہوا کہ وہ حق تعالیٰ کی طرف سے اس کام پر مامور ہیں۔ مُسطَرِّف بن عبداللہ بن الشّبِحِیْر کہتے ہیں کہ اللہ کے بندوں میں ہے مؤمنین کے حق میں سب سے زیادہ خیر خواہ فرشتے ہیں (معارف القرآن)

### $\triangle$ $\triangle$

آ گے شاہ صاحب رحمہ اللہ نے چھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں، جن سے ملاً اعلی کے وجود اور ان کے کاموں پر روشنی پڑتی ہے پہلے وہ حدیثیں دی جاتی ہیں پھرتر جمہ کے ساتھ ضروری تشریح کر دی جائے گی۔

[١] وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إذا قضى الله الأمرَ في السماء ، ضَرَبتِ الملائكةُ بأَ خِيحَتِهَا خُضْعًانا لقوله، كأنه صَلْصَة على صفوان؛ فإذا فُزِّع عن قلوبهم ،قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا- للذي قال- الحقَّ وهو العلى الكبير،

[٢] وفي رواية: ﴿ إذا قصى أمرًا سبّح حَمَلَةُ العرش، ثم يسبح أهل السماء الذين يلونهم، حتى يَبلُغَ التسبيعُ أهلَ هذه السماء الدنيا، ثم قال الذين يلون حملة العرش لحملة العرش: ماذا قال ربكم ؟ فيخبرونهم ماذا قال، قال: فيستخبر بعضُ أهل السماوات بعضًا، حتى يبلغ الخبرُ أهلَ هذه السماء ﴾

[٣] وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إنى قمتُ من الليل، فتوضات وصليتُ ما قُدِّر لى، فَنَعَسْتُ فى صلاتى حتى استثقلتُ، فإذا أنا بربى تبارك وتعالى فى أحسن صورة، فقال: يامحمد! قلت: لبيك ربِّ!قال: فيم يَخْتَصم الملأُ الأعلى؟ قلت: لاأدرى! قالها ثلاثا قال: فرأيته وضع كَفَّه بين كَتِفَىّ. حتى وجدت بَرُدَ أنا مله بين ثَذييَّ، فَتَجَلَّى لى كلُّ شيئ، وعرفتُ، فقال: يامحمد، قلتُ: لبيك ربِّ! قال فيم يختصم الملا الأعلى؟ قلتُ: في الكفارات، قال: وما هن؟ قلتُ: مَشْى قلتُ: في الكفارات، قال: وما هن؟ قلتُ: مَشْى الأقدام إلى الجماعات، والجلوسُ في المساجد بعدالصلوت، وإسباعُ الوضوء حين الكُريهات، قال: ثم فيم؟ قال: ثم فيم؟ قال: ثم فيم؟ قال: وما هن؟ قلتُ : إطعامُ الطعام، ولِيْنُ الكلام، والصلاة بالليل والناس نيام

[1] وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إِن الله إِذَا أَحَبَّ عبدًا دعا جبرئيل ، فقال: إنى أُحِبُّ فلانا أُحِبُّ فلانا فَأَحِبُّه ، قال: فَيُحِبُّه جبرئيل، ثم ينادى في السماء، فيقول: إن الله يحب فلانا فَأَحِبُّوه، فَيُحِبُّه أهل السماء ، ثم يوضع له القُبول في الأرض؛ وإذا أبغض عبدًا دعا جبرئيل،

فيقول: إنى أُبغض فلانا فَأَبْغِضُه،قال: فَيُبْغضه جبر ليل ،ثم ينادى في أهل السماء: إن الله يُبغص فلانا فأبغضوه ،قال: فيبغضونه، ثم يوضع له البغضاء في الأرض﴾

[٥] وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿الملائكة يصلون على أحدكم مادام في مجلسه الذي صلّى فيه، يقولون: اللهم ارْحمه! اللهم اغفرله! اللهم تُبْ عليه! مالم يُؤذ فيه، مالم يُحدث فيه ﴾ وسلم: ﴿ما من يوم يُصبح العباد فيه إلا ومَلَكان ينزلان، فيقول أحدهما: اللهم أعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا، ويقول الآخر: اللهم أعط مُمْسِكا تَلَفًا ﴾

ترجمہ: حدیث (۱) رسول اللہ طلاقیکی نے ارشاد فر مایا: ''جب اللہ تعالیٰ آسان میں کسی کام کا حکم فرماتے ہیں تو فرشتے اپنے پر مارتے ہیں (یعنی ڈرتے اور کا نیتے ہیں ) حکم اللی کی ہمیت ہے، اور اللہ کا وہ حکم گویاز نجر ہے صاف پھر پر ایعنیٰ ) صاف چھر پر ایسی کی مسلسل آواز ہوتی ہے، اسی طرح اس کی اللی کی آواز سائی دیتی (یعنیٰ ) صاف چھے پھر پر کوئی زنجر حیفی جائے تو اس کی مسلسل آواز ہوتی ہے، اسی طرح اس کی اللی کی آواز سائی دیتی ہے ) پھر جب ان فرشتوں کے دلوں سے گھرا ہث دور ہوتی ہے تو وہ (براے فرشتوں سے ) پوچھے ہیں: تمہارے پروردگارنے کیا حکم فرمایا؟ وہ جواب دیتے ہیں سے اس حکم کے بارے میں جواللہ نے دیا: سے برحق فرمایا، اور وہ برتر وبالا ہیں، پس وہ جو چاہیں حکم برتی ہے اور وہ برتر وبالا ہیں، پس وہ جو چاہیں حکم برتی ہے اور وہ برتر وبالا ہیں، پس وہ جو چاہیں حکم دیں (یہ حدیث بخاری، ابوداؤد، ترفہ کی ابن ماجہ وغیرہ میں ہے دیکھئے مشلوۃ باب الکہا نہ حدیث )

دیں در پیدا ہے۔ جاری ۱۱ بورا و دو در ہری ۱۱ بی مجدویہ و پیسے سوہ وہ باب اہبا ہے۔ ۱۳ ۱۳ کا ورایک روایت میں ہے کہ جب اللہ تعالی کوئی حکم فرماتے ہیں تو عرش ہر دار فرشتے تنہج پڑھتے ہیں جوعرش ہر دار فرشتوں سے صل ہیں۔ یہاں تک کہ تیج کا بیسلسہ اس سائے بھراس آ سان والے فرشتے ہو جاتھ ہیں جوعرش ہر دار فرشتوں سے صل ہیں۔ یہاں تک کہ تیج کا بیسلسہ اس سائے دنیا تک پہنچتا ہے، پھرعوش ہر دار فرشتوں سے بوچھتے ہیں: تمہارے پرورد کا اے بعض سے حکم فرمایا؟ پس وہ ان کو بتلاتے ہیں جو اللہ نے فرمایا آ شخصور میں ہیں کہ فرمایا ، پھر بعض آ سانوں والے بعض سے دریافت کرتے ہیں یہاں تک کہ اطلاع اس آ سان والوں تک پہنچ جاتی ہے (بیحدیث ترفری ۱۳ کا دفیرہ میں ہی دریافت کرتے ہیں یہاں تک کہ اطلاع اس آ سان والوں تک پہنچ جاتی ہے (بیحدیث ترفری ۱۳ کا دفیرہ میں ہی کہ حدیث (۳) اور رسول اللہ میلائی کیا گئے ارشاد فرمایا: میں داریافت کی بیس او تکھنے لگا حتی کہ میں بوجھل ہوگیا ( یعنی اوگھ گہری ہوگی ) پس اچا تک میں نے اپنے پروردگار کو بہترین صورت میں و بیکھا۔ اللہ نے فرمایا: اللہ نے دریافت کہ بہترین صورت میں و بیکھا۔ اللہ نے فرمایا: پھر میں نے عرض کیا: حاضر ہوں ، اے میرے رب! اللہ نے دریافت کی ایک معاملہ میں گفتگو کر رہے ہیں؟ میں نے عرض کیا: محصور میل ایک ہوری کھا ، اللہ نے ان تین بار دیکھا ، اللہ نے ایک ہوری کھا ، اللہ نے ایک ہیں ہیں ہیں کے میس نے اللہ یا کہ کو دیکھا ، اللہ نے اپنی تھیلی میرے دونوں شانوں کے درمیان محسوں کی ، پس درمیان ( پیٹے پر ) رکھی ، یہاں تک کہ میں نے اللہ کے بوروں کی شندگ اپنی دونوں چھا تیوں کے درمیان محسوں کی ، پس میں کے جان لیا ( کہ ملا اعلی کس مسئلہ میں گفتگو میں کے جان لیا ( کہ ملا اعلی کس مسئلہ میں گفتگو میں کے جان ایا ( کہ ملا اعلی کس مسئلہ میں گفتگو

کررہ ہیں) پھراللہ نے فرمایا: اے محمد اہیں نے عرض کیا: حاضر ہوں ، اے میرے رب! اللہ نے دریافت کیا، کس بارے میں ملاً اعلی گفتگوکررہ ہیں؟ میں نے عرض کیا: گناہ مٹانے والے کا مول کے بارے میں ، اللہ نے دریافت کیا: وہ کام کیا ہیں؟ میں نے عرض کیا(۱) پیروں سے چل کر جماعت میں شریک ہونا(۲) نمازوں کے بعد مجد میں بیٹھنا(۳) ناگوار یوں کے وقت میں وضوء کامل کرنا ، اللہ تعالی نے دریافت کیا: پھر کن باتوں میں؟ حضور نے فرمایا: میں نے عرض کیا: در جے بلند کرنے والے کا موں میں ، اللہ تعالی نے یو چھا: وہ کیا ہیں؟ میں نے عرض کیا: (۱) (مختاجوں کو) کھانا کھلانا کیا: در جے بلند کرنے والے کا موں میں ، اللہ تعالی نے یو چھا: وہ کیا ہیں؟ میں نے عرض کیا: (۱) (مختاجوں کو) کھانا کھلانا احد ، ترنہ کی طرانی ، حاکم وغیرہ کی کتابوں میں ہے الدرالمثور ۵ ، 1891) "

حدیث (۵)اوررسول الله میلانیکی کی جب تک که وه این الله میلانیکی کی لئے دعا کرتے رہتے ہیں، جب تک که وه اپنی اس جگه میں رہتا ہے، جس میں اس نے نماز پڑھی ہے۔ وہ کہتے ہیں: اے الله اس پرمهر بانی فر ما! اے الله! اس کی جشش فر ما! اے الله! اس کی طرف نظر عنایت فر ما! جب تک وہ اس مجلس میں کوستا تانہیں، جب تک وہ اس مجلس میں کو بی بات پیدائہیں کرتا دی نظر عنایت فر ما! جب تک وہ اس مجلس میں کو بی بات پیدائہیں کرتا (یعنی رسی کے خارج نہیں کرتا مشکوۃ باب المساجد حدیث ۲۰۱

حدیث (۱) اوررسول الله مِیالانیکائیلی نے فر مایا کہ کوئی بھی ایسادن نہیں آتا جس میں بندے صبح کریں مگر (لیعنی ہرضج کو) دوفر شتے اترتے ہیں ان میں سے ایک کہتا ہے: اے اللہ! (تیری راہ میں) خرچ کرنے والے کو بدل عطافر مااور دوسرا کہتا ہے: اے اللہ روکنے والے کے مال کوتباہ فر ما (متفق علیہ مشکوۃ باب الانفاق الخ حدیث ۱۸۶۰)





## ملأاعلى كےسلسلەمىيںسات باتىس

ندکوره آیت اوراحادیث کی روشنی میں جاننا جائے کہ اسلامی تعلیمات میں درج ذیل سات باتیں درجیرشہرت کو پینجی ہوئی ہیں:

آ اللہ کے پچھ بندے ۔ جو بڑے درجہ کے مقرّب فرضتے ہیں۔ برابر بھلے لوگوں کے لئے دعائیں کرتے رہے ہیں، اور بُر ہے لوگوں پر لعنتیں بھیجے رہتے ہیں۔ اور بھلے لوگ وہ ہیں جوخود کو بھی سنوارتے ہیں اور دوسروں کو بھی سنوار نے کی مخت کرتے ہیں، اور درنیا ہیں بگاڑ پھیلانے کی کوشش کرتے ہیں۔ مخت کرتے ہیں، اور دنیا ہیں بگاڑ پھیلانے کی کوشش کرتے ہیں۔ ملائکہ کی دعاؤں سے بھلے لوگوں پر رحمتیں اور برکتیں نازل ہوتی ہیں، اور ان کی بددعاؤں کے نتیجہ میں ایک طرف تو ان کے دلوں میں حسرت وندامت پیدا ہوتی ہے، جس سے وہ تنگ گزران جیتے ہیں اور پر بیثان رہتے ہیں، دوسری طرح ملائسان کے دلوں میں خیالات پیدا ہونے لگتے ہیں کہ وہ اس خص سے شدید نفرت کریں اور اس کے ساتھ برمعاملگی کریں، یا تو دنیا کی زندگی میں یاموت کے بعد۔

جتنے بُرے لوگ ہیں: زانی،شرانی، چور،ڈاگو،اگران کے دل چیرکرد کیھے جا نمیں توان میں پریشانیوں اورخود سے شدید نفرت کالا وا بھڑ کتا ہوا ملے گا، وہ ہمیشہ اس البحصٰ میں رہتے ہیں کہ وہ کس مصیبت میں پھنس گئے،مگر جارہ کاربھی نہیں ہوتا، وہ ان برائیوں سے نکل نہیں سکتے ، میسب ملاً اعلی کی پھٹکار کا اثر ہے۔

ملاً اعلی کی اعتبوں کا دوسرا اثر ملا ٔ سافل پر پڑتا ہے ، وہ اس شخص سے شدید نفرت کرنے لگتے ہیں ، وہ چاہتے ہیں کہ اس کے ساتھ بدسلو کی کریں پھراگر اسباب مانع نہیں ہوتے تو وہ شخص دنیا کی زندگی ہی میں بلاؤں اور آفتوں میں پھنسا دیا جاتا ہے اور اگر اسباب مانع ہوتے ہیں تو موت کے بعدوہ ملاً سافل کی نفرتوں کا مزہ چکھتا ہے۔

- ﴿ مقرب فرضت الله اور بندول کے درمیان وساطت کا فریضہ انجام دیتے ہیں، اللہ کے پیغامات بندوں تک پہنچاتے ہیں، کیونکہ اللہ تعالی بندوں سے دوبددوکلام کریں ہے بات بندول کی سکت سے باہر ہے ﴿ وَمَا کَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُحَلِّمَهُ اللّٰهُ ﴾ اور کسی بشرکی بیشان نہیں کہ اللہ تعالی اس سے کلام فرماویں (شوری ۵۱) اس لئے اللہ تعالی جب کوئی بات بندوں تک پہنچانا جا ہے ہیں تو ملائکہ مقربین کوسفیر بنا کر بھیجے ہیں۔
- ا ملاً اعلی لوگوں کے دلوں میں بھلائیاں ڈالتے ہیں، جیسے شیاطین لوگوں کے دلوں میں برائیاں ڈالتے ہیں یعنی ملاً اعلی لوگوں کے دلوں میں برائیاں ڈالتے ہیں بعنی ملاً اعلی لوگوں کے دلوں میں اچھائیاں پیدا ہونے کا سبب بنتے ہیں؛ رہی ہیہ بات کہ وہ کیسے سبب بنتے ہیں؟ تواس کی بہت سی شکلیں ہوسکتی ہیں کوئی ایک شکلیں تہیں۔
  سی شکلیں ہوسکتی ہیں کوئی ایک شکل متعین نہیں۔
- ﴿ مقرب فرشتوں کے باہمی اجتماعات ہوتے ہیں، وہل کر باہم مشورہ کرتے ہیں اور اہم امور طے کرتے ہیں، اوپر

فِيْمَ يَخْتَصِمُ الْمَلُا الأعلَى والى روايت ميں ايب بى ايک اجتماع کا ذکر ہے، جس ميں کفارات ودر جات طے کئے گئے ہيں۔ اورای اجتماع کے اعتبار سے ان کوملاً اعلی (بڑے لوگوں کی جماعت، اکابر کا اجتماع) الرفیق الاُ علی (او نچے درجے کے ساتھی بھائی) اورالندی الاُ علی (او نچے درجہ کی انجمن) کہا جاتا ہے۔ جیسے مجلس شوری نام ہے مشورہ کے لئے اکٹھا ہونے کے اعتبار سے۔ اورائیم بی نام ہے پارلیمنٹ میں شرکت کے اعتبار سے۔ رہی ہیہ بات کہ بیاجتماع کہاں ہوتا ہے؟ اور کب ہوتا ہے؟ اس کو اللہ یاگ ہی بہتر جانے ہیں، جب اور جہاں وہ جا ہے ہیں مقربین بارگاہ اکٹھا ہوتے ہیں۔

ان الکابر کی جماعت) میں صرف فرشتے ہی نہیں ،او نچے درجہ کے انسان بھی ہیں جیسے انبیاء اور اولیاء: دنیا سے گذر نے کے بعداس کے ممبر بن جاتے ہیں ﴿ فَادْ خُلِنْ فِنْ عِبَادِیْ ﴾ (پس میرے خاص بندوں میں شامل ہوجا) میں اس شمولیت کی طرف اشارہ ہے اور آنحضور میلی تھا تھا نے حضرت جعفر طیار رضی اللہ تعالی عنہ کوفر شتوں کے ساتھ اڑتے دیکھا ہے، پیملاً اعلی کے ساتھ پرواز ہے۔

الله کاجو فیصلہ زمین میں نازل ہوتا ہے وہ پہلے ملاً اعلی کے پاس پہنچتا ہے، وہاں اس کی تفصیلات طے ہوتی ہیں پھروہ کام متعلقہ کارکنوں کوسپر دکیا جاتا ہے۔ سورۃ الدخان آیت ہم میں ہے کہ ایک برکت والی رات میں ہر حکمت بھرا معاملہ اللہ کے حکم سے طے ہوتا ہے۔ یہ حکمت بھرا معاملہ اللہ کے حکم سے طے ہوتا ہے۔ یہ حکمت بھرامعاملہ شب قدر میں ملاً اعلی کے اجتماع میں طے ہوتا ہے۔

ے مختلف زمانوں میں جوشر یعتیں نازل ہوئی ہیں، وہ بھی پہلے ملاً اعلی میں آ کرمٹھبرتی ہیں، پھروہاں ہے انبیاء پر نازل ہوتی ہیں، جیسے بجل گھر سے بجلی آ کر پہلے یاور ہاؤس میں جمع ہوتی ہے، پھروہاں سے سپلائی ہوتی ہے۔روایات میں ہے کہ پوراقر آن یکبارگ شب قدر میں سائے دنیا پراتارا گیا، پھروہاں ہے تھوڑا تھوڑا کر کے ۲۳سال میں زمین پراترا۔

#### اعلم أنه قد استفاض من الشرع:

[۱] أن لله تعالى عبادًا هم أفاضل الملائكة، ومُقرَّبو الحضرة لايزالون يدعون لمن أصلح نفسه وهدَّبها، وسعى في إصلاح الناس، فيكون دعاؤُهم ذلك سبب نزولِ البركات عليهم؛ ويلعنون من عصى الله، وسعى في الفساد، فيكون لَعنهُم سببا لوجود حسرة وندامةٍ في نفس العامل، وإلهاماتٍ في صدور الملأ السافل: أن يُبغِضُوْ اهذا المسيئ، ويُسِينُوْ الله: إما في الدنيا، أو حين يتخفف عنه جلبابُ بدنه بالموت الطبيعي.

[٢] وانهم يكونون سُفَراء بين الله وبين عباده.

[٣] وأنهم يُلهِمون في قلوب بني آدم خيرا؛ أي يكونون أسبابا لحدوث خواطرِ الخير فيهم، بوجه من وجوه السببية.

[٤] وأن لهم اجتماعاتٍ ، كيف شآء الله، وحيث شآء الله، يُعَبِّرُ عنهم باعتبار ذلك بالرفيق

الأعلى، والنَّدَى الأعلى، والملأ الأعلى.

[ه] وأن لأرواح أفاضل الآدميين دخولاً فيهم، ولحوقا بهم ، كما قال الله تعالى: ﴿ يَا يُتُهَا النَّهُ فُ سُ الْمُطْمَئِنَّةُ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ، فَاذْخُلِي فِي عِبَادِي، وَاذْخُلِي جَنَّتِي ﴾ وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ﴿ رأيتُ جعفر بن أبي طالب ملكا يطير في الجنة مع الملائكة بجناحين ﴾

[٦] وأن هنالك ينزل القضاء ،ويتعين الأمرُ المشارُ إليه بقوله تعالى: ﴿فِيْهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيْمٍ﴾ [٧] وأن هنالك تتقرر الشرائع بوجه من الوجوه.

ترجمه: جان ليج كمثر بعت ميل ورجيشهرت تك پيني موئى بيات كد:

(۱) اللہ تعالیٰ کے پچھ خصوص بندے ہیں ۔ وہ او نچے درجے کے بارگاہ خداوندی میں مقرب فرشتے ہیں ۔ وہ برابراشخص کے لئے دعا ئیں گرتے رہتے ہیں جس نے اپنی اصلاح کرلی اورخودکو سنوارلیا اور وہ لوگوں کو سنوار نے کی بھی مخت کرتا ہے، پس ان کی وہ دعا ئیں اُس پر نزول برکات کا سبب ہوتی ہیں ؛ اور لعنت بھیجے رہتے ہیں اس پر جواللہ کی نافر مانی کرتا ہے، اور بگاڑ پھیلانے کی کوشش کرتا ہے۔ پس ان کی بددعا ئیں بدکار کے دل بیں حسرت و ندامت پیدا ہونے کا سبب بنتی ہیں کہ وہ اس بدکار سے شدید نفرت کریں اور اس کو نے کا سبب بنتی ہیں کہ وہ اس بدکار سے شدید نفرت کریں اور اس کے ساتھ بُر ابرتا ؤ کریں۔ خواہ دنیا میں یا جب طبعی موت سے اس سے اس کے بدن کی چا در ہلکی پڑ جائے۔

(٢) اورب بات كدوه حضرات الله اوراس كے بندول كے درميان سفير (واسطه) موتے ہيں۔

(r) اور بیہ بات کہ وہ حضرات انسانوں کے دل میں خیر کی بات ڈالتے ہیں، یعنی وہ حضرات لوگوں میں اچھے خیالات کے پیدا ہونے کا سبب بنتے ہیں۔سبیت کی مختلف شکلوں میں سے کسی شکل کے ذریعہ۔

(۴) اور بیہ بات کہان حضرات کے اجتماعات ہوتے ہیں، جس طرح اللّد چاہتے ہیں اور جہاں اللّہ چاہتے ہیں، ان حضرات کواس اجتماع کے اعتبار سے المرفیق الا علی (اونچے درجے کے ساتھی بھائی) الندی الاعلی (مجلس بالا) اور الملا ٔ الاعلی (اکابرین کی جماعت) کہا جاتا ہے۔

(۵) اور بیہ بات کہ بڑے درجے کے انسانوں کی ارواح کے لئے اُن میں شمولیت ہے،اوراُن کے ساتھ ملناہے، جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:''اے اطمینان والی روح! تواپنے پروردگار کی طرف چل،خوش خوش،اوروہ بھی تجھ سے خوش خوش، پھر تو میرے خاص بندوں میں شامل ہوجا اور میری جنت میں داخل ہوجا'' (الفجر ۲۵-۳۰)اور رسول اللہ علیہ میں خوش نے ارشاد فر مایا کہ میں نے جعفر طیار کوفرشتہ کی شکل میں جنت میں فرشتوں کے ساتھ دو پروں سے اڑتے دیکھا (ترندی وحاکم وقال سے ماقد ریم دو پروں سے اڑتے دیکھا (ترندی وحاکم وقال سے اللہ میں بالہ میں جنت میں فرشتوں کے ساتھ دو پروں سے اڑتے دیکھا (ترندی وحاکم وقال سے میں القد ریم دو



(۱) اور بیہ بات کہ وہاں فیصلہ تخداوندی اتر تا ہے اور وہاں وہ معاملہ طے پاتا ہے جس کی طرف اشارہ اللہ کے اس ارشاد میں ہے کہ''اس بابر کت رات (شب قدر) میں ہر حکمت بھرامعاملہ طے کیا جاتا ہے'' (الدخان م) (2) اور بیہ بات کہ وہاں شریعتیں ثابت ہوتی ہیں ،تقرر کی صورتوں میں سے کسی صورت کے ذریعہ۔ تشریح :

"جبہ ہلکی پڑجاتی ہے اس سے اس کے بدن کی چا درطبعی موت کے ذریعہ "یعنی انسان مرجا تا ہے۔ موت کے لئے شاہ صاحب یہ تعبیر اختیار فرماتے ہیں۔ اس کی تفصیل ہے ہے کہ انسان در حقیقت روح کا نام ہے، بدن صرف لبادہ ہے جو روح نے اس عالم اجساد میں اوڑھ لیا ہے، ورنہ وہ عالم ارواح میں عہد الست سے اس دنیا میں آنے تک موجود تھا، اور مرفح کے بعد بھی عالم بزرخ میں اس جسم کے بغیر موجود رہتا ہے اور اس عالم اجساد میں بھی ایسا ہوتا ہے کہ کسی حادثہ میں ہاتھ یا پیرکٹ جا تا ہے اور جسم آدھارہ جا تا ہے تا ہم آدمی پورا موجود رہتا ہے اور موت کے بعد لاش رکھی ہوئی ہوتی ہے اور آدمی گذرجا تا ہے ، یہ سب اس بات کے واضح قر ائن ہیں کہ انسان در حقیقت روح کا نام ہے مگر انسان جب تک عالم اجساد میں ہے، جسم کا لبادہ اوڑ ھنے کی وجہ سے کچھا دکا م مختلف ہوجا تے ہیں۔

اور''موتِ طبعی''احتراز ہے مُونُوُّا قَبْلَ أَنْ تُمُونُوْا والی روایت سے یعنی انسان زندہ ہوتے ہوئے نفس کو ماردے۔ یہ موت مراد ہے۔ اور موتوا المنصوفیہ کا کلام ہے، حدیث نہیں (کشف الخفاء ۳۸۴،۲)
اور ہلکی پڑنے کا مطلب ہیہے کہ موت کے بعدروح کابدن سے بالکلیۃ تعلق منقطع نہیں ہوتا نسمہ کے ساتھ تعلق باقی رہتا ہے جس کی تفصیل آ گے موت کے بیان میں آئے گی۔

#### لغات:

استفاض النحبر: پھیلنا فَاضَ (ش) فَیْضًا: کثرت سے ہونا ..... قوله: إلهامات کاعطف وجو دپر ہے ..... النَّدَی جَأَنْدِیَة اور النادی جَمْع اَنْدِیَة اور نَوَادٍ بَجُلس جَب تَک کہلوگ اس میں موجودر ہیں، نَدَا یَنْدُو نَدُوًا القومُ: جَمْع ہونا ،مجلس میں حاضر ہونا الندو ة جماعت ،مجلس ..... تَقَرَّدَ تَقَرَّدًا: کھیرنا۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

# ملاً اعلی میں تین قشم کے نفوس شامل ہیں

ملاً اعلی تین قتم کے نفوس سے تشکیل یا تا ہے یعنی تین قتم کے نفوس اس میں شامل ہیں: ا-نورانی فرشتے :علم الٰہی میں بیہ بات تھی کہ انسان کی صلحت ملائکہ کے وجود پر موقوف ہے، چنانچہ انسان کو وجود بخشنے سے بہت پہلے اللّٰد تعالیٰ نے ملائکہ کو پیدا فر مایا، تا کہ جب انسان پیدا ہوتو ملائکہ کے ذریعہ اس کی صلحت کی تحمیل ہو،

بیملائکہ دوشم کے ہیں: نوری اور عضری یاعرشی اور فرشی:

نوری فرشتے: وہ ہیں جن کے اجسام نور سے بنا کران میں اعلی درجہ کی ارواح پھونگی گئی ہیں ، یہ نورانی نفوس ملاُ اعلی ہی کے لئے پیدا کئے گئے ہیں اور گاہے وہ زمین پر بھی اتر تے ہیں۔

اس کی تفصیل میہ ہے کہ جس طرح کوئی بڑا مہمان آنے والا ہوتا ہے تو پہلے ہے ساز وسامان اور تیاری کی جاتی ہے، اس کی تفصیل میہ ہے کہ جس طرح قدرت اللہ تعالی اسی طرح قدرت اللہ کی خار اور حاجت کے لئے ملائکہ کو ہزاروں سال پہلے پیدا کیا ہے، کیونکہ اللہ تعالی کے علم میں میہ بات تھی کہ زمین میں نظام خیر کے لئے ان فرشتوں کا وجود ضروری ہے اور نورانی اجسام کوشاہ صاحب نے ایک مثال سے سمجھایا ہے۔موئ علیہ السلام کوطور پر جوآ گ نظر آئی تھی وہ آگن ہیں تھی، بلکہ ججل تھی ، نور تھا، جوآگ کی صورت میں نظر آیا تھا، یعنی اس نور نے جسم کی شکل اختیار کی تھی جس کی وجہ سے وہ نظر آنے لگا تھا۔

۲-اعلی درجے کے عضری فرشتے: جن کے اجسام نور سے نہیں ، بلکہ عناصرار بعد کے بخار ( بھاپ ) سے بنائے گئے ہیں پھر جب عناصر کے لطیف بخار سے وہ اجسام تیار ہو گئے تو ان میں بہترین ارواح پھونکی گئیں۔

اس کی تفصیل ہے ہے کہ جس طرح عناصرار بعد ہے مادر شکم میں ہمارے اجسام تیار ہوتے ہیں اوران میں روح پھونکی جاتی ہے، جس ہے انسان موجود ہوجا تا ہے، اس طرح نوری فرشتوں کے اجسام جب نور سے بیار ہوتے ہیں تو ان میں ارواح پھونکی جاتی ہیں، پس وہ ملائکہ وجود پذریہ وجاتے ہیں، اس طرح عناصرار بعد ہے جو بخارات المحقے ہیں، جب ان کا آمیزہ تیار ہوتا ہے یعنی ان عناصر کا باہمی تضاد اور شخالف ختم ہوجا تا ہے اور ان میں ہم آ جنگی پیدا ہوجاتی ہے، جس کا نام 'مزاج' ہیں اعلی درجہ کی روح پھونکتے ہیں، یہی مزاج ان کے اجسام ہوتے ہیں اور بیعضری فرشتے کہلاتے ہیں۔ یہی گندگیوں سے کوسوں دور ہوتے ہیں۔ فرشتوں کی قتم اول میں تو گندگی کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا کیونکہ وہ نورانی نفوس ہیں مگر اس دوسری قتم کے فرشتوں میں اس کا احتمال تھا اس لئے وضاحت کی کہ عناصر کے لطیف بخارات سے پیدا ہونے کے باوجود وہ ہیمی گندگیوں سے یا کہوتے ہیں۔

اس کی مزتفصیل میہ ہے کہانسان عناصرار بعدہے بیدا ہوا ہے، مگراس میں خاک کاغلبہ ہے،اس لئے وہ خاکی مخلوق کہلا تا ہے۔سورۃ المؤمنون آیت ۱۲ میں ہے کہ:

وَلَقَدُ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ سُللَةٍ مِّنْ طِيْنٍ جم نَاان كُومْ كَخلاصه عنايا ب

اور جنات بھی عناصرار بعدے بیدا کئے گئے ہیں ،مگران میں آگ کا غلبہ ہے ،اس لئے وہ ناری مخلوق کہلاتے ہیں ، سورۃ الرحمان آیت ۱۵میں ہے کہ جان ( جنات کے جدامجد ) کواللہ نے ایک آمیزہ سے ،آگ سے پیدا کیا ہے۔ ۔

له مَرَجَ كَ مَعَىٰ مِين اختلاط كامفهوم ب- آگآيت ب مَرُجَ الْبَحْرَيْنِ اور مَرَجَ الشيئ بالشيئ كمعنى بين ملانا، پس مِن مَّادِ ج كَ معنى بين آميزه سے بيآميزه عناصرار بعد كا ب اور مِن نَّادٍ كامطلب بيب كماس مِين غالب عضرآ گ كا با ا

- ﴿ لُوْسَوْمَ لِيَالْفِيمُ لِهِ ﴾

اورفرشی ملائکہ بھی عناصرار بعہ سے پیدا کئے گئے ہیں، مگر وہ براہ راست عناصرار بعہ سے نہیں پیدا کئے گئے ، نہان میں مزاج میں خاص عضر کا غلبہ، بلکہ چاروں عناصر سے جولطیف بخاراٹھتا ہے، باہم ملنے کے بعد جب اتفا قاان میں مزاج پیدا ہوجا تا ہے تو ان میں اعلی درجہ کی ارواح پھونک دی جاتی ہے، جوفرشی ملائکہ، ملائسافل اور رجال الغیب کہلاتے ہیں۔ ان کور جال اس کئے کہا جاتا ہے کہان کے اجسام عناصرار بعہ کے لطیف بخار سے بنے ہیں، جس طرح انسان کے اجسام براہ راست عناصرار بعہ عناصرار بعہ تو ہیں، جس طرح انسان کے اجسام براہ راست عناصرار بعہ سے نظراتے ہیں، مگران کی بھا نظر نظر ہیں آتے ، کیونکہ عناصر اربعہ تو ہیں، مگران کی بھا نظر نظر ہیں آتی ۔

حضرت موی علیہ السلام کی جس عبد صالح (خضر) ہے ملاقات اور ہمر کا بی ہوئی تھی وہ فرشتوں کی اسی قتم ہے تعلق رکھتے تتھے۔وہ کوئی انسان نہیں تتھے تفصیل کے لئے میری تفسیر ہدایت القرآن ملاحظہ فرمائیں۔

۳-اعلی درجہ کے انسانی نفوس: یعنی او نچے درجہ کے انسان، جیسے انبیاء اور اولیاء جو دنیا میں صلاحیتوں کے لحاظ سے ملاُ اعلی کے گگ بھگ ہوتے ہیں، اور وہ دنیا میں ایسے کام کرتے رہتے ہیں جو آخرت میں نجات بخش اور ملاُ اعلی سے ملا نے والے ہوتے ہیں، جب وہ اس دنیا ہے گذر جاتے ہیں تو ان کی ارواح کو ملاُ اعلی میں شامل کر لیا جاتا ہے۔ میں نے طالب علمی کے زمانہ میں اساتذہ سے ایک خواب سنا ہے کسی نے حضرت شیخ الہند قدس سرہ کو وفات کے بعد خواب میں ویکھا کہ وہ عرش الہی کا پاید پکڑ کر دعا کر رہے ہیں: ''الہی! ہندوستان سے انگریز کو نکال دے'' یہ گوخواب ہے مگر از قبیل مہشرات ہے، اس لئے اس سے مسئلہ بچھنے میں مدوماتی ہے۔

واعلم أن الملا الأعلى ثلاثة أقسام:

[١] قسمٌ عَلِم الحقُّ أن نظام الخير يتوقف عليهم؛ فخلق أجسامًا نورِيَّة، بمنزلة نار موسى، فنفخ فيها نفوسا كريمة.

[٢] وقسمُ ن اتَّـفق حدوثُ مزاج في البخارات اللطيفة من العناصر، اسْتَوْجب فيضانَ نفوسٍ شاهقَةٍ، شديدةِ الرَّفض للألواث البهيمية.

[٣] وقسم هم نفوس إنسانية، قريبةُ المأخذ من الملا الأعلى؛ ما زالت تعمل أعمالاً مُنْجِيَةً، تُفيد اللحوق بهم، حتى طُرحت عنها جلابيبُ أبدانها، فانْسَلَكَتْ في سِلكهم، وعُدَّت منهم.

ترجمه: اورجان ليجيُّ كه ملاً اعلى تين قسموں پر ہیں:

پہافتہم جن تعالی نے جانا کہ خیر کا نظام ان ( مَلاُ اعلی ) پرموقوف ہے، چنانچہ اللّٰہ تعالیٰ نے نورانی اجسام پیدا کئے جیسے طور پرمویٰ علیہ السلام کونظرآنے والی آ گ، پھراللہ نے ان نورانی اجسام میں اعلی درجہ کی ارواح پھونکی۔ اور دوسری شم: عناصرار بعد کے لطیف بخارات میں اتفا قامزاج پیدا ہو گیا، جس نے او نچے درجے کی ارواح کے فیضان کوواجب جانا (بعنی ضروری قرار دیا، لازم سمجھا) جو بہت زیادہ چھوڑنے والی ہیں بہیمی گند گیوں کو۔

اور تیسری فتم: وہ انسانی ارواح ہیں ، جوصلاحیتوں کے اعتبار سے ملاً اعلی کے لگ بھگ ہوتی ہیں۔ وہ لوگ برابر ایسے کام کرتے رہتے ہیں کہ جوآ خرت میں نجات بخشنے والے اور ملاً اعلی کے ساتھ ملنے کا فائدہ دینے والے ہیں ، یہاں تک کہ جب ان نفوس سے ان کے اجسام کی جادریں پھینک دی جاتی ہیں تو وہ ملاً اعلی کی لڑی میں منسلک ہوجاتے ہیں اور ان میں شار ہونے لگتے ہیں۔

لغات: استوجب الشيئ بتحق مونا، واجب ولازم جاننا ..... شَهَقَ (فَضْ) شَهُوْفًا البحبلُ: بلندمونا ..... الماخذ: لينح كاراسته ياطريقه ياوقت ياوه جُله جهال ہے كوئى چيز لى جائے ـ محاوره ميں بمعنى صلاحيت جمع مآجذ ..... سِلْك: ہار كادها گا۔

تشریک: (۱) شاید عبارت میں عَلیٰ رہ گیا ہے اصل عبارت ان الملا الأعلی علی ثلاثةِ أقسام ہونی جا ہے ، مگر علی کے بغیر بھی عبارت سیجے ہے۔

(٢) تُفيد إلخ أعمالاً كاصفت ثانيب-

(۳) اسٹنو جب کامطلب میہ ہے کہ جب عناصر کے لطیف بخارات میں ایک خاص قتم کامزاج پیدا ہوجا تا ہے تووہ ایسے نفوس کے فیضان کو واجب کرلیتا ہے بعنی ان کا فیضان ضروری ہوجا تا ہے، جو بلندر تبداور حیوانی گندگیوں سے نہایت بیزار ہول۔

# ملاً اعلی کے تین کارنا ہے

ملاً اعلى كے درج ذيل تين كام بيں:

اول: وہ پوری توجہ سے اللہ پاک کی طرف متوجہ رہتے ہیں۔ اور وہ توجہ اتنی گہری ہوتی ہے کہ سی بھی چیز کی طرف النفات اس توجہ میں خلل نہیں ڈالتا۔ باب کے شروع میں جوآیت ذکر کی گئی ہے اس میں ارشاد ہے کہ حاملین عرش اور جو فرشتے ان کے اردگرد ہیں وہ ہمہ وفت اللہ کی تنبیج ونقذیس میں گئے رہتے ہیں اور اللہ کے یقین میں مشغول رہتے ہیں۔ اس کا مطلب یہی ہے کہ وہ زبان سے بالفعل خواہ تنبیج میں مشغول ہوں ، یا کسی اور کام میں ، ان کی توجہ ہمہ وفت اللہ تعالیٰ کی طرف رہتی ہے وہ ایک لیح بھی اللہ کی یا دسے عافل نہیں ہوتے۔

- ﴿ أَرْضَوْرَ بِبَالْشِيرُ ۗ ﴾

دوم: زمین میں جونظام چل رہے ہیں ان میں ہے کونسا نظام اللہ کو پہند ہے اور کونسا ناپسند، اس کاعلم ملاً اعلی کواللہ کی طرف سے دید یا جا تا ہے، جیسے ایمان اور اعمال صالحہ کا نظام اللہ کو پہند ہے ﴿ وَإِنْ تَشْکُرُوٰ ا یَوْضَهُ لَکُمْ ﴾ اور کفراور کفار کاطریقہ اللہ کونا پہند ہے ﴿ وَإِنْ تَشْکُرُوٰ ا یَوْضَهُ لَکُمْ ﴾ اور کفراور کفار کاطریقہ اللہ کونا پہند ہے ﴿ وَلَا یَوْضُلُ مِلْ اللّٰمِ لِعِبَادِهِ الْکُفُو ﴾ اور جب ملاً اعلی کو بیلم حاصل ہوجا تا ہے تو وہ نظام صالح کے لئے دعا تیں کرتے ہیں، جس کی وجہ سے دنیا میں خیرات و بر کات اور آخرت میں بخشش کا استحقاق پیدا ہوتا ہے۔ یہ نیک دعا تیں اللہ کے دریائے کرم کوموجزن کرتی ہیں اور نظام صالح والے نہال ہوجاتے ہیں۔ نہ کورہ آیت میں ﴿ یَسْتَغْفِرُ وَنَ لَلّٰذِیْنَ آمَنُوٰ اَ ﴾ میں اس کا بیان ہے۔

اسی طرح ملاً اعلی نظام طالح کے لئے بددعا ئیں کرتے ہیں،ان پر تعنتیں بھیجتے ہیں،جس کے نتیجہ میں وہ دنیا میں یا آخرت میں مصائب وآلام سے دوحیار ہوتے ہیں اوران پرغضب الہی نازل ہوتا ہے۔

سوم: ملائکہ میں جواو نیچے در ہے کے فرشتے ہیں،ان کے انواراُس روح اعظم کے پاس جمع ہوتے ہیں،جس کے ہے شارمنہ ہیں اوروہ بہت ی زبا نیس بولتی ہے، ملائکہ کے انواروہاں جمع ہوکرشی واحد بن جاتے ہیں جس کا نام حسظیر ہ القدس (بارگاہ مقدس) ہے۔

حظیرہ کے معنی ہیں باڑہ،گھر کا صحن،مکان کے آگے گی وہ جگہ جہاں مسافر آتے وفت سامان رکھتا ہے اور فُذہ سے معنی ہیں پاکیزہ باڑہ۔اردو میں اس کو در باراور بارگاہ عالیٰ کہتے ہیں اور بھی در باراور بارگاہ عالیٰ بول کرانڈ کی ذات کو بھی مراد لیتے ہیں۔

منداحد (۲۵۷۱) میں حضرت ابواما مدرضی اللہ عنہ کی ایک طویل روایت ہے، اس کا ایک جزءیہ ہے کہ جولوگ اللہ کے خوف سے شراب چھوڑ دیتے ہیں، اللہ تعالی اپنی عزت کی قسم کھا کرفر ماتے ہیں کہ وہ ان کو حظیرۃ القدس سے سراب کریں گے۔
حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ حظیرۃ القدس کی حقیقت بیان کرتے ہیں کہ روح اعظم کے پاس جس کے بہت سے منہ اور بہت کی زبانیں ہیں، جب افاصل ملائکہ کے انوار وہاں پہنچ کر اکٹھا ہوتے ہیں اور شی واحد بن جاتے ہیں تواس کو حظیرۃ القدس کہتے ہیں۔ والی مرفوع روایت تو مجھے کی نہیں۔ البتہ اللدر المنثور (۲۰۰۰،۲۰) میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کا قول مروی ہے کہ روح ایک فرشتہ ہے، جس کے ستر ہزار (یعنی بہت سے ) منہ ہیں، اور ہرمنہ میں ستر ہزار زبانیں ہیں، اور ہر زبان ستر ہزار بھا شائیں بولتی ہیں وہ فرشتہ ان تمام زبانوں سے خدا کی شبیح کرتا ہے، اللہ تعالی ہر شبیح کرتا ہے، اللہ تعالی ہر شبیح کے ساتھ از تار ہتا ہے۔

مگرروح المعانی (۱۵۲:۱۵) میں ہے و تُنعُقِّبَ هـذابانه لایصح عن علی کُوِّم اللّه وجه، وطَعَنَ الإمامُ فی ذلك بهما طعن (اوراس روایت پراعتراض کیا گیاہے کہ بیروایت حضرت علی رضی اللّه عنہ سے ثابت نہیں اورامام رازی رحمہ اللّه نے اس پر جواعتراض کئے ہیں وہ کئے ہیں) امام رازی رحمہ اللّه نے تفییر کبیر (۳۹:۲۱) میں اس پر تین اعتراض کئے ہیں۔اس حدیث کی اسنادکیسی ہے؟ یہ بھی معلوم نہیں، کیونکہ یہ روایت غیر معروف کتابوں میں ہے۔اور یہ واقعہ ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنداسرائیلات بیان نہیں کرتے تھے،اس لئے اس روایت کوشاہ صاحب نے غالبا حکماً مرفوع مانا ہے مگر یہ بھی واقعہ ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے علوم کوشیعوں نے ہر بادکر دیا ہے،خود ساختہ روایتیں اان کے نام سے چلادی ہیں،اس لئے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی ہر روایت کی اسناد کی تحقیق ضروری ہے۔

غرض حظیرۃ القدس کی حقیقت جو بھی ہو، بھی اُس بارگاہ عالی میں سیہ طے پاتا ہے کہ دنیا میں لوگوں کودینی اور دنیوی تباہی سے بچانے کے لئے کوئی تدبیر کرنی چاہئے، چنانچہاس وقت زمین میں جولوگ موجود ہوتے ہیں ان میں سے بہترین مختص کو اس کام کے لئے تیار کیا جاتا ہے اوراس کا آوازہ پھیلا یا جاتا ہے اوراس کا معاملہ لوگوں میں چلایا جاتا ہے۔

اوراُس اجماع کی وجہ ہے تین باتیں وجود میں آتی ہیں:

(۱) جن لوگوں میں صلاحیت ہوتی ہےان کے دلوں میں الہام کیا جاتا ہے کہ وہ اُس شخصیت کی پیروی کریں اور اس کے ساتھ مل کرایک ایسی جماعت بنیں جولوگوں کے فائدہ کے لئے کام کرے۔

(۲) اس شخصیت کے دل میں وقی سے یا خواب سے یا نمیبی آ واز سے ایسے علوم متمثل ہوتے ہیں ، جن میں تو م کی بھلائی اور راہ نمائی ہوتی ہیں اور بھی ملائکہ اس شخصیت کونظر بھی آتے ہیں ، اور اس سے رُودررُ و بات کرتے ہیں۔ بھلائی اور راہ نمائی ہوتی ہے اور بھی ملائکہ اس شخصیت کونظر بھی آتے ہیں ، اور اس سے رُودررُ و بات کرتے ہیں۔ (۳) اس شخصیت کے خبین کی مدد کی جاتی ہے اور ان کو ہر خبر سے قریب کیا جاتا ہے اور جولوگ راہ خدا سے روکتے

ہیں ان پرلعنت کی جاتی ہے اور ان کو ہر تکلیف سے قریب کیا جاتا ہے۔

اور بینبوت کی بنیادوں میں ہے ایک بنیاد ہے بعنی نبوت کا آغاز اس طرح ہوتا ہے پھراس کا معاملہ بڑھتا جاتا ہے اور حظیرۃ القدس کا اجماع مستمر (مسلسل اتفاق) روح القدس کی تائید کہلاتا ہے اور اس اجماع کی وجہ ہے ایسی ایسی برکات وجود میں آتی ہیں جوعام طور پڑہیں پائی جاتیں، یہی برکات معجزات کہلاتی ہیں۔

### والملأُ الأعلى : شأْنُها:

[١] أنها تتوجَّهُ إلى بارئها توجُّهًا مُمْعِنًا، لايصُدُّها عن ذلك التِفَاتُ إلى شيئ؛ وهو معنى قوله تعالى: ﴿يُسَبِّحُوْنَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ، وُيُوْمِنُوْنَ بِهِ﴾

[٧] وتَتَلَقَّى من ربها اسْتِحْسانَ النظام الصالح، واستهجَانَ خلافه، فَيَقْرَعُ ذلك بابًا من أبواب الجُود الإِلَهي؛ وهو معنى قوله تعالى:﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِيْنَ آمَنُوْا﴾

[٣] وأفاضِلُهم تجتمع أنوارهم، وتتداخل فيما بينها، عند الروح الذي وَصَفَه النبي صلى الله عليه وسلم بكثر الوجوه والألسِنَة؛ فتصيرهنالك كشيئ واحد، وتُسمى حظيرة القدس، وربما حصل في حظيرة القدس إجماعٌ على إقامةِ حيلةٍ لنجاة بني آدم من الدُّوَاهي المعاشية

والمعادِيَّة، بتكميل أذكى خلقِ الله يومئذِ، وتمشِيَةِ أمره في الناس، فيوجب ذلك إلهاماتٍ في قلوب المستعدِّيْن من الناس: أن يَتَّبِعُوه، ويكونوا أمةً أخرجت للناس؛ ويوجب تَمَثُّلَ علوم – فيها صلاح القوم وهُداهم — في قلبه وحياً، ورُوْيًا، وهَتَفًا، وأن تتراءى له، فتكلِّمُهُ شِفَاها، ويوجب نَصْرَ أَحِبَائِه، وتقريبُهُمْ من كل خير، ولعنَ من صدَّ عن سبيل الله، وتقريبهم من كل ألم. وهذا أصل من أصول النبوة؛ ويُسمى إجماعُهم المستَمِرُّ بتائيدِ روح الْقُدْسِ، وتَشْمَرُ هنالك بركاتٌ لم تُعهد في العادة، فتسمى بالمعجزاتِ.

ترجمه: اورملاً اعلى كا كام:

(۱) بیہ کہ وہ اپنے پیدا کرنے والے کی طرف متوجہ رہتے ہیں ،الیم گہری توجہ کے ساتھ کہ کسی بھی چیز کی طرف التفات ملاً اعلی کواس توجہ سے نہیں روکتا اور یہی مطلب ہے ارشاد باری تعالی ﴿ يُسَبِّمُ عُولَ نَا ﴾ الآية کا۔

(۲) اوروہ اپنے رب کی طرف سے نظام صالح کی پیندیدگی حاصل کرتے ہیں ،اوراس کے برخلاف کی ٹاپپندیدگی ( یعنی بیلم ان کوالقاء کیا جا تا ہے ) پس بیالقاء جو دالہی کے درواز وں میں سے کوئی درواز ہ کھٹکھٹا تا ہے ،اوریہی مطلب ہےارشاد باری تعالی ﴿وَیَسْتَغْفِرُونَ ﴾ کا۔

(۳)اورافاضل ملائکہ کے انواراکٹھا ہوتے ہیں ،اوروہ آپس میں گھل مل جاتے ہیں ،اس روح کے پاس جس کو متصف کیا ہے نبی گل مل کہ کے انواراکٹھا ہوتے ہیں ،اوروہ آپس میں گھل مل جاتے ہیں ،اس روح کے پاس جس کو متصف کیا ہے نبی گریم میلائی کے بہت ہے مونہوں اور زبانوں کے ساتھ ، پس وہ انوار وہاں بھی واحد بن جاتے ہیں ، اور وہ انوار حظیرة القدس کہلاتے ہیں ۔

اور بھی حظیرۃ القدس میں اجماع (انفاق) ہوتا ہے انسانوں کو اخروی اور دنیوی تناہیوں سے بچانے کے لئے کسی تدبیر کرنے کے ذریعہ: اس زمانہ میں مخلوق میں جوسب سے زیادہ سخم اضخص ہوتا ہے اس کی پیمیل کرنے ،اورلوگوں میں اس کا معاملہ چلانے کے ذریعہ، پس بیا جماع باصلاحیت لوگوں کے دلوں میں الہام کو واجب کرتا ہے کہ وہ اس شخصیت کی بیروی کریں اور وہ ایک ایسی جماعت بنیں جولوگوں کے مفاد کے لئے کام کریے۔

اوروہ اجماع واجب کرتا ہے ایسے علوم کے متمثل ہونے کو ہے جس میں قوم کی صلاح وفلاح اور ہدایت ہوتی ہے ۔۔ اس شخصیت کے دل میں : وحی کے ذریعہ، یا خواب کی صورت میں یا غیبی آ واز کی شکل میں ، اوراس بات کو (بھی ) کہ وہ فرشتے اس شخصیت کونظرآتے ہیں ، پس وہ اس سے رُودررُ و بات کرتے ہیں۔

اور وہ اجماع واجب کرتا ہے اس شخصیت ہے محبت کرنے والوں کی مدد کو،اوران کو ہر خیرے قریب کرنے کو،اور ان لوگوں پرِلعنت کوجواللّٰہ کی راہ ہے روکتے ہیں ،اوران کو ہر تکلیف ہے نز دیک کرنے کو۔

اور بیدملاً اعلی کا اجماع نبوت کی بنیادوں میں ہے ایک بنیاد ہے بعنی نبوتوں کا آغاز ای طرح ہوتا تھا۔اورملاً اعلی کا

اجماع متمر (مسلسل اتفاق اورعزم) روح القدس کی تائید وتقویت کہلا تا ہے اور وہاں ( یعنی اجماع ہو ؒنے پر ) ایسے بابر کات ثمرات پیدا ہوتے ہیں جوعاد ۃٔ جانے پہچانے ہوئے نہیں ، پس وہ ثمرات معجزات کہلاتے ہیں۔

#### لغات:

الشان: برئ برئ برئ امورواحوال، معامله، حالت جمع شُنُون ..... شانها میں ملاً اعلی کی طرف مؤنث ضمیر لوٹائی ہے بتاویل جماعت اور طاکفہ اور آگے افاصلهم میں فدکر ضمیر استعال کی ہے ذوی العقول ہونے کی وجہ سے ..... المُهُمْعِنُ (اسم فاعل) اَمْعَنُ فی الامو : معاملہ کی گہرائی میں پہنچنا ..... تَلَقَّی الشینی : ملنا، استقبال کرنا ..... الله تُهُجَنَ فعلَه : فَتَنِيح سَجِهِنا فعلَه : فَتَنِيح سَجِهِنا فعلَه : فَتَنِيح سَجِهِنا فعلَه : فَتَنِيح سَجِهِنا فعلَه : فَقَلَه وَ صَفَةً وَ صَفَةً وَ صَفَةً وَ صَفَةً وَ الله مِن مُولِد وَ مَعْ الله وَ صَفَةً وَ صَفَةً وَ الله عالم : زندگی کا ذریعہ، مرادد نیا ..... المعاد : لوٹنا دوباره پیدا ہونا، مراد آخرت ..... تَمَثُلُ : پایا جانا۔

### تشريخ:

''نبوت کی بنیادوں میں سے ایک بنیاد ہے' بینی نبوت کا سلسلہ اس طرح شروع ہوتا ہے اور ملاً اعلی کی جونصرت نبی کے ساتھ مسلسل رہتی ہے اس کوقر آن میں روح القدس کی تائید کہا گیا ہے، اور اجماع اور تائید کی وجہ سے نبی کے ہاتھ سے ایسے اس کوقر آن میں روح القدس کی تائید کہا گیا ہے، اور اجماع اور تائید کی وجہ سے نبی کے ہاتھ سے ایسے کام ظاہر ہوتے ہیں جو عام طور پر جانے بہجانے ہوئے نہیں: وہ نبی کے مجزات کہلاتے ہیں۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

# ملأسافل اوران كے كام

- ﴿ الْوَسُوْرَ لِبَالْمِسُرُارِ ﴾

یے فرشے انسانوں اور چو پایوں کے دلوں میں اثر ڈالتے ہیں جس سے اُن کے اراد نے اور خیالات امر مطلوب کے مطابق ہوجاتے ہیں اور جو پھے منشا خداوندی ہوتا ہے ، مثلاً:

ا - بعض قدرتی چیزوں میں ملائکہ اثر ڈالتے ہیں ، ان کی حرکات وتغیرات کو متا ثر کرتے ہیں ، جیسے کوئی پھر لڑھکا یا گیا، ملائکہ نے اس میں ایسااثر پیدا کردیا جس کی وجہ سے وہ اپنی طبعی رفتار سے کہیں زیادہ تیز ہوگیا، ہجرت کے موقعہ پر گیا، ملائکہ نے اس میں ایسااثر پیدا کردیا جس کی وجہ سے وہ اپنی طبعی رفتار سے کہیں زیادہ تیز ہوگیا، ہجرت کے موقعہ پر رسول اللہ سلائی آئے گیا کا شاھب الوجو ہ ! فرما کرمٹھی ہجرٹی کی جنگنا اور اس کا ہر ہر کا فرکی آئے میں پہنچ جانا ، اور خطبہ بجمعہ کے دور ان حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا یک آسادی قرما نا اور اس آ واز کا نہا وند پہنچ جانا یا حضرت مریم کا مجور کے تنے کو ہلانا اور کھوروں کا گرنا اس قبیل سے ہے۔

۲-ایک شکاری ندی نہر میں جال کانٹا پھینکتا ہے، فرشتوں کی فوجیس آتی ہیں ، وہ مچھلیوں کے دلوں میں الہام کرتی ہیں: کچھ مجھلیاں جال میں گھس جاتی ہیں اور کانٹا کپڑلیتی ہیں اور کچھ بھاگٹ نکلتی ہیں اور وہ نہیں جانتی کہ وہ بیہ کام کیوں کررہی ہیں،بس فرشتوں کے الہام کی اتباع کرتی ہیں، چنانچہ دوشکاری ایک ہی ندی نہر میں ایک ہی فتم کا جال کانٹاڈا لیتے ہیں ایک کا جال کھرا ہوا لگتا ہے اور دوسرے کا خالی ،بیاسی الہام کا نتیجہ ہے۔

ہ ۔ بہجی عالم بالا سے ملاً سافل پر بیہ مترشح ہوتا ہے کہ سی شخص کوتکلیفیں یاراحتیں پہنچائی جا کیں ، ملاً سافل اس سلسلہ میں بھی اپنی والی پوری کوشش کرتے ہیں اور ہرممکن راہ اپناتے ہیں تا کہ عالم بالا کی مراد پوری ہو۔

ودون هؤلاء نفوس واستوجب فيضائها حدوث مزاج معتدل في بخارات لطيفة، لم تَبْلُغُ بهم السعادة مبلغ الأولين، فصار كمالهم أن تكون فارغة لانتظار ما يترشّح من فوقها؛ فإذا ترشّح شيئ بحسب استِعداد القابل، وتأثير الفاعل، انبعثوا إلى تلك الأمور، كما تُنبَعِث الطيور والبهائم بالدواعي الطبيعية، وهم في ذلك فانون عما يرجع إلى أنفسهم، باقون بما ألهموا من فوقهم، فيؤثّرون في قلوب البشر والبهائم، فتنقلب إراداتُها وأحاديثُ نفوسها إلى ما يناسب الأمر المراد.

ويـؤثّـرونَ في بعض الأشياء الطبيعية في تضاعِيف حركاتها وتَحَوُّلاَتها، كما يُدَخْرَج حجرٌ، فَأَثَّر فيه مَلَك كريم عند ذلك، فمشى في الأرض أكثر مما يُتَصَوَّر في العادة؛

وربما ألقى الصيَّادُ شَبَكَةً في النهر، فجاء ت أفواجٌ من الملائكة، تُلْهِم في قلب هذه السمكةِ أَنْ تَقْتَحِمَ، وهذه أَنْ تَهْرُب، وتَقْبِضَ حَبْلا، وتَسْبُطُ أخرى، وهي لاتعلم لِمَ تفعل ذلك؟ ولكن تَتَّبعُ ما أُلهمت.

وربما تقاتلت فِئتان ،فجاء ت الملائكة تُزِيِّن في قلوب هذه الشجاعة والثباتَ بأحاديثَ وخيالاتٍ يقتضيها المقامُ، وتُلهمُ حِيَلَ الغلبة، وتؤيد في الرمي وأشباهه، وفي قلوب تلك أضدادَ هذه الخصال، ليقضى الله أمرًا كان مفعولاً.

وربما كان المترشَّحُ إيلامَ نفسِ إنسانيةٍ أو تنعيمَهَا ،فَسَعَتِ الملائكةُ كَلَّ سَعْي، وذهبتُ كلَّ مذهب ممكن.

ترجمہ: اوران حضرات ہے کہ درجہ کچھالیے نفوس ہیں، جن کے فیضان کولطیف بخارات ہیں معتدل مزاج کے پیدا ہونے نے واجب جانا ہے، ان کونیک بختی نے پہلے حضرات کے درجہ تک نہیں پہنچایا، پس ان کا کمال مدہ کہ دوہ اس چیز کے انتظار کے لئے فارغ رہتے ہیں جو اُن پر اُن کے اوپر سے ٹیکتی ہے، پس جب کوئی چیز قابل کی استعداد اور فاعل کی تاخیر کے مطابق ٹیکتی ہے تو وہ فرشتے اٹھ کھڑے ہوتے ہیں ان کا مول کی تعیل کے لئے جیسے پرندے اور چو پائے فطری تقاضوں سے اٹھ کھڑے ہوتے ہیں اور وہ ان کا مول میں (ایسے منہمک ہوجاتے ہیں کہ وہ) فنا ہونے والے ہیں (یعنی نقاضوں سے اٹھ کھڑے ہو تو وہ اُل ہیں ۔ باقی رہنے والے ہیں اُن باتوں کے ساتھ جو وہ عالم بالا سے الہم کی گئی ہیں، پس وہ انسانوں اور چو پایوں کے دلوں پر اثر انداز ہوتے ہیں، پس ان کے ارادے اور ان کے دلوں کی باتیں ربیعی خیالات ) اس چیز کی طرف پلٹ جاتے ہیں جو امر مطلوب کے مناسب ہوتی ہے۔ دلوں کی باتیں (یعنی خیالات) اس چیز کی طرف پلٹ جاتے ہیں جو امر مطلوب کے مناسب ہوتی ہے۔

اور وہ بعض قدرتی اشیاء میں اثر ڈالتے ہیں ،ان کی حرکات وتغیرات کے شمن میں ، جیسے کوئی پھرلڑھ کایا جاتا ہے ، پس اس کے لڑھکنے میں معزز فرشتہ اثر ڈالتا ہے ، پس وہ زمین میں اس سے زیادہ چلتا ہے جوعادۃ متصور ہوتا ہے۔

اور بھی شکاری نہر میں جال ڈالتا ہے، پس فرشتوں کی فوجیس آتی ہیں، اِس مچھلی کے دل میں ڈالتے ہیں کہ وہ جال میں گھے،اوراُس کے دل میں ڈالتے ہیں کہ وہ بھا گے۔اورایک کے دل میں ڈالتے ہیں کہ کا نٹا پکڑے اور دوسری کے دل میں ڈالتے ہیں کہ وہ کا نٹا چھوڑ دے،اور وہ محچلیاں نہیں جانتی کہ وہ بیکام کیوں کررہی ہیں؟لیکن وہ پیروی کررہی ہیں اس بات کی جووہ الہام کی گئی ہیں۔

اور بھی دوگروہ باہم لڑتے ہیں، پس فرشتے آتے ہیں،اس جماعت کے دل میں بہادری اور ثابت قدمی کومزین

کرتے ہیں الیی باتوں اور ایسے خیالات کے ذریعہ جن کا موقعہ مقتضی ہوتا ہے، اور غلبہ کی تدبیریں الہام کرتے ہیں اور تیر پھینکنے میں اور اس جیسی چیزوں میں تقویت پہنچاتے ہیں، اوراُس گروہ کے دل میں اِن باتوں کے برخلاف باتیں مزین کرتے ہیں، تا کہ اللہ تعالی طے کر دیں اس بات کوجوہونے والی ہے۔

اور بھی ٹیکنے والی ہات کسی انسان کو تکلیف پہنچانا یا اس کوراحت پہنچانا ہوتا ہے، پس فرشتے اپئی والی ہر کوشش کرتے ہیں اور وہ ہرممکن راہ پر چلتے ہیں (تا کہ عالم بالا کامقصود پوراہو)

### تشريخ:

قابل کی استعداداور فاعل کی تا ثیر: چیسے پڑھانے والے اساتذہ فاعل ہیں اور پڑھنے والے طلبہ قابل ہیں اور ہر استاذ کا فیض کیساں نہیں ہوتا بلکہ قوت تا ثیر کے اعتبار سے مختلف ہوتا ہے۔ایک استاذ سے پڑھے ہوئے طلبہ بڑے ہونہار ہوتے ہیں اور دوسرے استاذ کے پڑھائے ہوئے اس درجہ ہونہار نہیں ہوتے یہ فاعل کی تا ثیر کا فرق ہے۔اسی طرح ایک استعداد کا فرق ہے اسی طرح ایک فاعل ہیں اور ملائسا فل طرح ایک استعداد کا فرق ہے اسی طرح ملائا علی فاعل ہیں اور ملائسا فل قابل ،اور فاعل کی ثاثیر کی قوت وضعف اور قابل کی استعداد کی قوت وضعف احکام کے ترشح میں اور ان کے اخذ میں نفاوت پیدا کرتے ہیں۔



### حزب مخالف كابيان

فرشتوں کے مقابلہ میں ایک اور جماعت ہے یہ شیاطین کی جماعت ہے۔ شیاطین عقل کے او چھے ، طیش کے پتلے اور برے خیالات کا سرچشمہ ہوتے ہیں، خیراور نیکی ہے کوسوں دور ہوتے ہیں۔ جب عناصر اربعہ کے ظلمانی (تاریک) بخارات میں سڑاند اور تعفن پیدا ہوتا ہے تو وہ نفوں کا تقاضا کرتا ہے، چنانچہ اس میں ارواح ڈالدی جاتی ہے پس شیاطین وجود میں آجاتے ہیں، جیسے گندی نالی کی مٹی میں جب سٹراند پیدا ہوتی ہے تو اس میں ارواح ڈالدی جاتی ہیں اور نالی کے کیڑے اور کھی مجھر پیدا ہوجاتے ہیں۔ شیاطین کی کوششیں ہمیشہ فرشتوں کی کوششوں کے برخلاف ہوتی ہیں، وہ لوگوں کے دلوں میں نافر مانی کے خیالات ابھارتے ہیں اور دنیا اور آخرت میں انسان کی تباہی کا سامان کرتے ہیں۔

وبإزاء أولئك آخرون أولِو خِفَّةٍ وطَيشٍ،وأفكارٍ مضادَّةٍ للخير، أوجب حدوثَهَم تَعَفُّنُ بخاراتٍ ظلمانية، هم الشياطين ،لايزالون يسعون في أضداد ماسَعتِ الملائكةُ فيه، والله أعلم.

ترجمہ: اوران لوگوں کے مقابلہ میں دوسرے لوگ ہیں، ہلکا بن والے اور او چھا بن والے، اور خیر کے برخلاف —

﴿ اَصَّادَ مَهُ اَلَهُ كُلُهُ ﴾
— سوچ وچاروالے، ان کے پیدا ہونے کو واجب جانا ہے تاریک بخارات کی سٹراند نے ، یہی شیاطین ہیں ، برابر کوشش کرتے ہیں وہ اُن کا موں کے برخلاف کا موں میں جن میں فرشتے کوشش کرتے ہیں واللہ اعلم۔ لغات: المحفّة: ہلکا پن ،خواہ عقل میں ہو یا جسم میں یا عمل میں ، یہاں اول مراد ہے ..... طَیْش جبکی ،او چھا بن۔ نوٹ : اس باب میں شاہ صاحب قدس سرہ نے بعض باتیں وجدانی بیان کی ہیں ، یعنی شاہ صاحب ایسا سمجھتے ہیں ، نصوص سے ان کے دلائل ملنامشکل ہیں۔

### پاپ \_\_\_\_

# ستنت ِ الهي كابيان

سورة الاحزاب آیت ۲۶ میں ،سورہ فاطر آیت ۴۳ میں ،اورسورۃ الفتح آیت ۴۳ میں ارشاد پاک ہے ﴿وَلَـنُ تَـجِـدَ لِللّٰهِ تَبْدِیْلا ﴾ (اور آپ دستورخداوندی میں ردوبدل نہ پائیں گے )ان آیات میں جس سنت الہیدی طرف اشارہ کے وہ کیا ہے؟ اس باب میں اس کی وضاحت کی جارہی ہے۔خیال رہے کہ اس باب میں صرف ''سنت الہید'' کا بیان ہے ، اس کے غیر مقبدل ہونے کا بیان نہیں۔

جانا چاہئے کہ جہال میں جو پچھ ہور ہا ہے، وہ سب اللہ تعالیٰ کے کام میں ، مگرسب کام اللہ تعالیٰ براہ راست نہیں کرتے ، اللہ کے پچھ کام اشیائے عالم میں رکھی ہوئی صلاحیتوں پر متفرع ہوتے ہیں یعنی اسباب میں اللہ تعالیٰ نے تا ثیرات رکھ دی ہیں، اورا نہی تا ثیرات ہے مسببات وجود میں آتے ہیں، جیسے ہم کھاتے ہیں توشکم سیر ہوتے ہیں، پیتے ہیں تو سیراب ہوتے ہیں، یہ بات کہ اشیاء میں ہیں تو سیراب ہوتے ہیں، یہ کھانے پانی میں اللہ کی رکھی ہوئی صلاحیت کی بنیاد پر ہوتا ہے۔ رہی یہ بات کہ اشیاء میں رکھی ہوئی صلاحیت کی بنیاد پر ہوتا ہے۔ رہی یہ بات کہ اشیاء میں رکھی ہوئی صلاحیت کی بنیاد پر ہوتا ہے۔ رہی ہے بات کہ اشیاء میں رکھی ہوئی صلاحیت کی بنیاد پر ہوتا ہے۔ رہی ہے بات کہ اشیاء میں رکھی ہوئی صلاحیت کی بنیاد پر ہوتا ہے۔ رہی ہے ہوئی صلاحیت کی بنیاد ہوتے ہیں؟ تو اس کی تفصیل ضروری نہیں ، اس کی جو بھی شکل ہو، بہر حال تر تب اس بی ہوتا ہے۔

یداسباب پرمتفرع ہونے والے کام بھی حقیقت میں اللہ ہی کے کام ہیں، کھانے کے بعد وہی شکم سیر کرتے ہیں،
پینے کے بعد وہی سیراب کرتے ہیں، حضرت ابراہیم علیہ السلام نے قوم کے سامنے اللہ رب العالمین کا تعارف اس

له نص کا جومقصدی مضمون یا مرکزی نقطہ ہوتا ہے وہ عبارۃ النص کہلاتا ہے۔ ان آیات کا مقصدی مضمون یہ ہے کہ قانون قدرت ہمیشہ یکسال رہتا ہے، اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی اورنص کے کسی لفظ کے لغوی معنی سے یا عرفی معنی سے یالازی معنی کے طور پر جو بات بھی جائے وہ اشارۃ النص کہلاتی ہے چنانچے ان آیات میں جو'' سنت اللہ'' کا لفظ آیا ہے اس سے بیر ضمون سمجھایا گیاہے کہ کوئی قانون قدرت بھی ہے، اس کا اس باب میں ذکر ہے ا



طرح کرایا ہے ﴿ وَالَّـذِیٰ یُسطّعِـمُنِسیٰ وَیَسْقِیْنِ ﴾ (اوروہ جومجھ کو کھلاتا ہے اور پلاتا ہے ) ﴿ وَإِذَا مَـرِضْتُ فَهُوَّ یَشْفِیْنِ ﴾ (اور جب میں بیار پڑتا ہوں تو وہ مجھ کوشفادیتا ہے ) (سورۃ الشعراء ۵۹ و ۸۰)

اور مذکوره بات دلائل عقلیه اورنقلیه دونول سے ثابت ہے:

دلائل نقلیہ : (۱) رسول اللہ مِلائیکیکی گاارشاد ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت آدم علیہ السلام کومٹی کی ایک ایسی مٹھی سے پیدا کیا ہے جس کو اللہ نے بین اولاد آدم مٹی کے موافق وجود میں آئی ، کوئی ان میں سرخ ہے، کوئی سفید، کوئی سیاہ اور کوئی سیاں ہالے میان ہالے میا

اس حدیث میں بیہ بیان ہے کہ انسانوں میں رنگ کا ظاہری تفاوت اورا خلاق کا باطنی تفاوت ان کے خمیر میں رکھی ہوئی صلاحیتوں کے تفاوت کی بنیاد پر ہے۔اللہ نے مٹی میں مختلف صلاحیتیں رکھی ہیں، جن کی بنیاد پرانسانوں میں ظاہری اور باطنی تفاوت رونما ہوتا ہے۔

(۲) حضرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ عند نے دریافت کیا کہ بچہ بھی باپ کے مشابہ ہوتا ہے بھی مال کے ،ایسا کیوں ہوتا ہے؟ آپ نے فر مایا: جب مرد کا پانی عورت کے پانی پر سبقت کرتا ہے تو مرد مشابہت تھینچ لیتا ہے اور جب عورت کا پانی مرد کے پانی پر سبقت کرتا ہے تو مرد مشابہت تھینچ لیتی ہے ( بخاری شریف ، فضائل الانصار ، باب ۵۱ فتح الباری ۷ کا پانی مرد کے پانی پر سبقت کرتا ہے تو عورت مشابہت تھینچ لیتی ہے ( بخاری شریف ، فضائل الانصار ، باب ۵۱ فتح الباری ۷ کا بانی مرد کے بانی پر سبقت کرتا ہے تو عورت مشابہت تھینچ لیتی ہے ( بخاری شریف ، فضائل الانصار ، باب ۵۱ فتح الباری ۷ کا بانی مرد کے بانی پر سبقت کرتا ہے تو عورت مشابہت تھینچ لیتی ہے ( بخاری شریف ، فضائل الانصار ، باب ۵۱ فتح الباری ۷ کا بانی مرد کے بانی پر سبقت کرتا ہے تو عورت مشابہت تھینچ لیتی ہے ( بخاری شریف ، فضائل الانصار ، باب ۵۱ کے دورت مشابہت تھینچ لیتی ہے ( بخاری شریف ، فضائل الانصار ، باب ۵۱ کے دورت مشابہت تھینچ لیتی ہے ( بخاری شریف ، فضائل الانصار ، باب ۵۱ کے دورت مشابہت تھینچ لیتی ہے ( بخاری شریف ، فضائل الانصار ، باب ۵۱ کے دورت مشابہت تھینچ لیتی ہے ( بخاری شریف ، فضائل الانصار ، باب ۵۱ کے دورت مشابہت تھینچ لیتی ہے ( بخاری شریف ، فضائل الانصار ، باب ۵۱ کے دورت مشابہت تھینچ لیتی ہے دورت مشابہت تھینچ لیتی ہے دورت مشابہت تھیں ہورت کے دورت مشابہت تھینچ لیتی ہورت کے دورت مشابہت تھیں ہورت کے دورت مشابہت تھینچ لیتی ہورت ہورت مشابہت تھیں ہورت کے دورت مشابہت تھیں ہورت کے دورت مشابہت کے دورت مشابہت تھیں ہورت کے دورت ہورت کے دورت مشابہت تھیں ہورت کے دورت ہورت کے دورت کے د

اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ دَ دھیالی اور نھیالی مشابہت کا مدار مردوزن کے مادوں کی کیفیت کے غلبہ پر ہے، جس کا مادہ قوی ہوتا ہے اس کی طرف مشابہت تھے جاتی ہے اس بیمشابہت بھی مادہ میں رکھی ہوئی صلاحیت پر متفرع ہوتی ہے۔
اور دلیل عقلی ہیہ ہے کہ مقتول کی موت کو ہرکوئی تلوار کی ماراور بندوق کی گولی کی طرف اور خودکشی کرنے والے کی موت کو زہر کھانے کی طرف منسوب کرتا ہے، حالانکہ مارنے والے اللہ تعالیٰ ہیں، لوگ پینسبب پر مسبب کے ترقب کی وجہ سے کرتے ہیں سبب پر مسبب کے ترقب کی وجہ سے کرتے ہیں سب جانبے ہیں کہ اللہ نے تلوار، گولی اور زہر میں مارڈ النے کی صلاحیت رکھی ہے، بس تلوار وغیرہ کا مارنا بھی در حقیقت اللہ کا مارنا ہے۔
در حقیقت اللہ کا مارنا ہے۔

اس طرح یہ بات بھی چخص جانتا ہے کہ مادر شکم میں مادہ پہنچنے کے بعد ہی بچہ پیدا ہوتا ہے اور بوائی ، پیڑ جمائی اور سینچائی کے بعد ہی غلہ اور درخت پیدا ہوتے ہیں ، حالا نکہ بیسب کام اللہ کے ہیں ، اور اللہ تعالی اسباب کے بیس ، مگر اللہ تعالی نے اپنی حکمت بالغہ ہے اشیائے عالم میں تا ثیرات رکھ دی ہیں اور پچھ چیز وں کو اسباب و مسببات کی زنجیر میں جکڑ دیا ہے ، اس لئے وہ چیزیں اشیائے عالم میں رکھی ہوئی صلاحیتوں پر متفرع ہوتی ہیں اور اسباب و مسببات کے دائرہ میں وجود پذیر ہوتی ہیں۔ یہیں ہے یہ بات بھی بھی جھی جاسکتی ہے کہ انسان مکلف کیوں ہے اور دیگر حیوانات مکلّف کیوں نہیں؟ وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان میں مکلّف ہونے کی صلاحیت وقابلیت پیدا کی ہے اور دیگر حیوانات میں بیصلاحیت نہیں رکھی۔اس لئے انسان مکلّف ہے اس کوا حکامات دیئے گئے ہیں اور اس کواعمال کا اچھا برابدلہ دیا جائے گا۔غرض تکلیف شرعی انسان میں رکھی ہوئی صلاحیت پرمتفرع ہے۔

باب ذكرِ "سنةِ الله " التي أشير إليها في قوله تعالى: ﴿ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللّه تَبُدِيْلاً ﴾ اعلم أن بعض أفعالِ الله تعالى تَتَرَتَّب على القُوى المودَّعَةِ في العالم، بوجهٍ من وجوهِ الترتُّب، شهد بذلك النقل و العقل:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنَّ الله خلق آدم من قُبُضَةٍ قَبَضَهَا من جميع الأرضِ فجاء بنو آدم على قدر الأرض: منهم الاحمر والأبيض والأسود وبين ذلك، والسَّهْل والحَزْنُ والخبيثُ والطيِّبُ﴾

وسأله عبد الله بن سَلَام: ما يَنْزِعُ الولدَ إلى أبيه، أو إلى أمه؟ فقال: ﴿إِذَا سَبَقَ مَاءُ الرجل ماءَ المرأة نَزَعَ الولد، وإذا سبق ماءُ المرأة ماءَ الرجل نزعت﴾

ولا أرى أحدًا يَشُكُ في أن الإماتَة تَسْتَنِد إلى الضرب بالسيف، أو أكل السَّم، وأن خلقَ الولد في الرحِم يكون عقيب صبِّ المنيَّ، وأن خَلْقَ الحبوب والأشجار يكون عقيب البَذْر والغرس والسَّقى؛ ولأجل هذه الاستطاعة جاء التكليفُ وأمِروا ونُهوا، وجوزوا بماعملوا.

ترجمه: اس سنت الهيكابيان جس كا ﴿ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾ مين تذكره آيا إ-

جان کیجئے کہ اللہ تعالیٰ کے کچھ کام ان قو توں (صلاحیتوں ) کے ذریعہ وجود میں آتے ہیں، جواللہ نے عالم کے اندر ودیعت فرمائی ہیں،تر تب کی شکلوں میں ہے کسی شکل کے ذریعہ،اورعقل فقل دونوں اس کی شہادت دیتی ہیں۔

آنخضرت مِنْلِلْمَا اَنْ اللهُ اللهُ تَعَالَىٰ نَے آوم عليه السلام کواس مُضَّى سے پيدا کيا ہے جوتمام روئے زمين سے لی گئی تھی، چنانچه انسان مختلف قتم کے پيدا ہوئے: کوئی سرخ ،کوئی سفيد ،کوئی کالاتو کوئی ان کے پچ کی رنگت کا اورکوئی خوش طبع تو کوئی سرایا حزن وملال ،اورکوئی خبیث تو کوئی طیب۔

اور حضرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ عنہ نے آنخضرت مِیلائیاً اِیکم سے دریافت کیا کہ کوئی چیز بچے کو باپ کی طرف یا ماں کی طرف جذب کرتی ہے؟ آپ نے فرمایا: جب مرد کا مادہ عورت کے مادہ سے سبقت کرتا ہے تو باپ اپنی طرف جذب کرلیتا ہے اور جب عورت کا مادہ مرد کے مادہ سبقت کرتا ہے تو ماں اپنی طرف جذب کرلیتی ہے۔

- ﴿ أَوْ مُؤَمِّر بِهَا لِشَرَارِ ﴾-

اور میں کسی کونہیں پاتا جس کواس امر میں تر دو ہو کہ قتل کی نسبت تلوار کی مار کی طرف ہوتی ہے یاز ہر کھانے کی طرف ہوتی ہے اور نہاس بات میں کسی کوتر دو ہے کہ رحم کے اندر بچے کی تخلیق منی ریڑھنے کے بعد ہوتی ہے اور نہاس بات میں کسی کوشک ہے کہ غلہ اور درختوں کی پیداوار بوائی ، پیڑ جمائی اور سینچائی کے بعد ہوتی ہے۔

ادراسی استطاعت (صلاحیت) کی بناء پر تکلیف شرعی آئی ہے اورانسان حکم دیئے گئے ہیں اور روکے گئے ہیں اور نیک وبد کی جزاؤ سزادئے جائیں گے۔

 $\triangle$ 

# كائنات ميں جيومكنون صلاحيتوں كابيان

قدرت نے کا ئنات میں جوقو تیں اور صلاحیتیں ودیعت فرمائی ہیں ، جن پرافعال الہی مرتب ہوتے ہیں ، ان میں سے چند یہ ہیں :

اول: عناصرار بعد میں سے ہرعضر کی الگ ماہیت اور جدا خاصیت ہے، پس جس مرکب میں جوعناصر ہوں گے، اس میں ان عناصر کے خواص ضرور پائے جائیں گے۔ جیسے مفر دادویہ میں الگ الگ خواص ہیں، پس مجون مرکب میں مفر داتِ کے خواص مجتمع ہوں گے۔

طبیعت اور ماہیت میا ہے الشیئ هو هو کو کہتے ہیں بینی جو چیز آگ کوآگ، پانی کو پانی ،انسان کوانسان ،اور گھوڑے کو گھوڑ ابناتی ہے وہی اس کی ماہیت اور طبیعت ہے اور خاصہ وہ چیز ہے جو ماہیت سے خارج ہواوروہ میا ہے۔ الامتیاذ ہے ، جیسے صَاحِك انسان کا خاصہ ہے۔

آگ کی خصوصیت حرارت اور استعلاء ہے جب بھی آگ جلائی جائے گی وہ بلندی کی طرف جائے گی ، الا میہ کہ قسر قاسر سے اسے بنچے موڑ ویا جائے ۔ اور پانی کی خصوصیت برودت اور پھیلنا ہے ، پانی تا بہ حدامکان پھیلتا ہی چلا جا تا ہے الا میہ کہ آڑ بنا کرروک دیا جائے ۔ اور ہوا کا خاصہ بیوست ونفوذ ہے ، ہوا ہر خالی جگہ کو بھر دیتی ہے ۔ حکماء خلاء کو محال مانتے ہیں ، وہ کہتے ہیں کہ ہر مکان بھرا ہوا ہے ، اگر کسی چیز نے نہیں بھرا تو ہوا نے اس کو بھر رکھا ہے ۔ اور مٹی کا خاصہ بخل وامساک ہے ، زمین میں جو بھی چیز و با دی جاتی ہے ، زمین اس کوروک لیتی ہے ، بس قیامت کے دن ، ہی وہ اپنا بو جھ نکا لے گی ۔ غرض عناصر کی میں ماہیات وخواص کا سُنات میں رکھی ہوئی مکنون صلاحیتیں ہیں ، مر کہات میں ان کا پایا جانا ضروری ہے ۔

دوم جسم طبیعی میں ہیولی اور صورت جسمیہ کے علاوہ ایک جو ہری جزءاور بھی ہوتا ہے، جس کی وجہ سے اجسام طبیعیہ نوع

بنوع تقسیم ہوتے ہیں، یہی جو ہری جزء صورت نوعیہ کہلاتا ہے، جیسے جسم کی انواع: حیوانات، نباتات اور جمادات ہیں پھر ہر
ایک کی انواع ہیں، یہ سب تقسیم صورت نوعیہ کا کرشمہ ہے، مثلاً آسان وز مین اور انسان اور فرس و بقر جس چیز کی وجہ ہے ایک
دوسرے سے ممتاز ہوتے ہیں وہ ان کی صور نوعیہ ہیں، اور ہر صورت نوعیہ کے الگ احکام ہیں، جس کی تفصیل آگے باب ذکر
شیسی من اسر او الوقائع الحشریہ (رحمۃ اللہ احکام ضروریائے ہے۔ یہ صور نوعیہ اور ان کے احکام بھی کا گنات میں رکھی ہوئی
کنون صلاحیتیں ہیں۔ ہر نوع میں اس کے نوعی احکام ضروریائے جاتے ہیں، وہ اس سے منفک نہیں ہو سکتے۔

سوم: عالم مثال کا تذکرہ پہلے آ چکا ہے، زمینی وجود سے پہلے اشیا کا عالم مثال میں وجود ہوتا ہے، پھروہ چیزیں زمین میں موجود ہوتی ہیں ،اس لئے اُس عالم کے احوال اور وہاں کے وجود کے خواص بھی قوی (صلاحیتوں) میں داخل ہیں مثلاً یورپ کا کوئی شخص ایشیا میں آئے یا اس کا برعکس ہو، تو سابقہ براعظم کے مخصوص احوال خطہ بدلنے سے ختم نہیں ہوتے ، بلکہ کچھ نہ کچھ باقی رہتے ہیں۔

چہارم: ملاً اعلی کی دعا ٹیں بھی مکنون صلاحیتیں ہیں۔ ملاً اعلی نفوس قدسیہ کے لئے آور کھین قوم وملت کے لئے نیک دعا ٹیس اور جولوگ قوم وملت کی اصلاح کی راہ میں روڑ ابنتے ہیں اور دنیا میں شروفسا دبھیلاتے ہیں ان کے لئے بددعا ٹیس کرتے ہیں۔ یہ بھلی بری دعا ٹیس بھی مکنون صلاحیتیں ہیں، جیسے کوئی شخص خوش حال ہوتا ہے یا بڑا مرتبہ پاتا ہے تو لوگ کہتے ہیں کہ اس کے ماں باپ کی یا استاذکی دعا ٹیس اس کے شامل حال ہیں، اسی طرح ملاً اعلی کی دعا ٹیس بھی اشیائے عالم برا اثر انداز ہوتی ہیں۔

پنجم بختلف زمانوں میں جومختلف شریعتیں نازل ہوئی ہیں، جن میں پچھ چیزیں ضروری اور پچھ چیزیں حرام قرار دی گئی
ہیں ان کا بھی جزاؤسزا میں خل ہے مثلاً آ دم علیہ السلام کی شریعت میں بہن سے نکاح جائز تھا اور یوسف علیہ السلام کی
شریعت میں بجدہ تحیہ درست تھا اس لئے ان پرکوئی مؤاخذہ نہیں تھا، اب بید دونوں کا محرام ہیں، پس وہ باعث عقاب ہیں۔
غرض یہ بھی اعمال میں ودیعت کی ہوئی صلاحیتیں ہیں، پہلے مباح ہونے کی وجہ سے ان اعمال میں سزاکی صلاحیت
نہیں تھی اور اب حرام قرار دینے کے بعد ان میں عقاب کی صلاحیت پیدا ہوگئی۔

ششم: دو چیزوں میں تلازم بھی تُوی ( صلاحیتوں ) میں شارہوتا ہے ۔مثلاً طلوع مثم اور وجود نہار میں تلازم ہے، پس جب بھی ملزوم ( طلوع مثمس ) پایا جائے گا تو لازم ( نہار ) ضرور پایا جائے گا، کیونکہ جب قدرت نے ان دو چیزوں میں لزوم کا تعلق رکھا ہے تو اب اس نظام کو درہم برہم کرنا قرین صلحت نہیں ۔

حدیث میں ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کی بندے کے لئے کسی سرز مین میں موت کا فیصلہ کرتے ہیں ، تو وہاں پہنچنے کی کوئی نہ کوئی سندکو تی سے کہ جب اللہ تعالیٰ کسی بندے کے لئے کسی سرز مین میں موت کا فیصلہ کرتے ہیں ، تو وہاں پہنچنے کی کوئی نہ کوئی نہ کوئی نہ کوئی صورت ضرور پیدا کردی جاتی ہے۔ پس اس کے تحقق کی کوئی نہ کوئی صورت ضرور پیدا کردی جاتی ہے۔

- ﴿ أُوْسُوْمَ لِيَكِلْشِيَرُ ۗ ﴾

غرض مذکورہ تمام باتیں دلائل نقلیہ سے ثابت ہیں اور دلائل عقلیہ بھی اس کی پشت پر ہیں۔ بدیہی دلائل سے وہ تمام باتیں ثابت ہیں۔

#### فتلك القُوى:

منها: خواص العناصر ،وطبائِعُهَا.

ومنها: الأحكام التي أو دعها الله في كل صورة نوعية.

ومنها: أحوال عالَم المثال، والوجودِ الْمَقْضِيِّ به هنالك قبلَ الوجود الأرضى.

و منها :أدعية الملا الأعلى بِجُهْدِ هِمَمِهِمْ لمن هذَّب نفسَه، أو سعى في إصلاح الناس، وعلى من خالف ذلك.

ومنها: الشرائع المكتوبة على بني آدم، وتَحَقُّقُ الإيجاب والتحريم، فإنها سببُ ثوابِ المطيع وعقابِ العاصي.

ومنها: أن يَّقْضِى الله تعالى بَشيئ ، فَيَجُرُّ ذلك الشيئ شيئا آخَرَ ، لانه لازِمُه في سنة الله ، وحَرْمُ نظام اللزوم غَيْرُ مرضى ؛ والأصل فيه: قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿إذا قضى الله لعبد أن يموت بأرض جعل له إليها حاجة ﴾

فكل ذلك نطقت به الأخبار، وأو جبته ضرورة العقل.

ترجمه: پس وه صلاحتین (درج ذیل ہیں):

ان میں سے ایک:عناصر کی خصوصیات اور ان کی ماہیات ہیں۔

اوران میں سے ایک:وہ احکام ہیں جواللہ نے ودیعت رکھے ہیں ہرصورت نوعیہ میں ۔

اوران میں سے ایک:عالم مثال کے اوراس وجود (پائے جانے ) کے احکام ہیں،جس کا وہاں فیصلہ کیا گیا ہے، وجودارضی سے پہلے۔

اوران میں سے ایک:ملاُ اعلیٰ کی دعا ئیں ہیں،ان کی پوری توجہ ہے( یعنی دل کی گہرائی ہے)اس شخص کے لئے جوخود کوسنوار لے یا لوگوں کوسنوار نے کی محنت کرے اور ان لوگوں کے لئے بددعا ئیں ہیں جواس کے برخلاف کام کرتے ہیں۔

اوران میں سے ایک: وہ قوانیں ہیں جوانسانوں کے لئے مقرر کئے گئے ہیں اورا بحاب وتحریم کا پایا جانا ہے، کیونکہ یہ چیزیں فرمانبردار کے ثواب کا اور نافرمان کے عقاب کاسب ہیں۔ اوران میں سے ایک: یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی بات کا فیصلہ فرماتے ہیں، پر گھیٹی ہے وہ چیز دوسری چیز کو،اس لئے کہ وہ دوسری چیز کہ باللہ تعالیٰ کسی بات کا فیصلہ فرماتے ہیں، پر گھیٹی ہے وہ چیز دوسری چیز کو،اس لئے کہ وہ دوسری چیز کہا چینی درہم برہم کرنا کہ وہ دوسری چیز کی لیل آنحضرت مِسلیٰ تعالیٰ کی بندے کے لئے کسی سرز مین میں موت کا فیصلہ کرتے ہیں، تو اس کے لئے اس زمین کی طرف کوئی ضرورت پیدا کردیتے ہیں'۔ موت کا فیصلہ کرتے ہیں، تو اس کے لئے اس زمین کی طرف کوئی ضرورت پیدا کردیتے ہیں'۔ فرض بیسب با تیں روایات میں ورادہوئی ہیں اور بداہت عقل نے ان کو ثابت کیا ہے۔

# تعارض اسباب اوروجه ترجيح

جب أن اسباب میں تعارض ہوتا ہے، جن پرحسب عادت فیصلہ خداوندی مرتب ہوتا ہے بیغی مسببات وجود میں آتے ہیں۔ اور تمام اسباب کے تقاضوں کا یعنی مسببات کا پایا جانا ممکن نہیں ہوتا تو حکمت خداوندی اس سبب کور جے ہے جو خیر کا لیے بینی مسبب کا پایا جانا قریش کو سبب کا پایا جانا قریش کو سبب کور جو بخشا جاتا ہے۔ متنفق علیہ حدیث ہے کہ اللہ کے ہاتھ میں ترازو ہے، وہ پلڑے کو بلند بھی کرتے میں اور جھکاتے بھی میں (ترغیب متنفق علیہ حدیث ہے کہ اللہ کے ہاتھ میں ترازو ہے، وہ پلڑے کو بلند بھی کرتے میں اور جھکاتے بھی میں (ترغیب کا رائے تا ہیں اور دیگر اسباب اللہ تعالی تافع ترسب کو بروے کا کا رائاتے میں اور دیگر اسباب کا عمل موقوف کرتے میں ، سورة الرحلن میں جو آیا ہے کہ اللہ تعالی ہروت کسی نہ کی کام میں رہتے ہیں، اس کام ہے بھی مرادیہ ہے کہ بوقت تعارض اسباب اللہ تعالی بعض اسباب کو بعض پرتر جے دیے ہیں۔ کھر ترجے مختلف وجوہ سے دی جاتی ہے، بھی قوت سبب کی بناء پرتر جے دی جاتی ہے بعنی متعارض اسباب میں سے بھر ترجے مختلف وجوہ سے دی جاتی ہوئے تا ہے اور بھی آثار کو گھو قل رکھ کر ترجے دی جاتی ہے بعنی جس سبب کے جاتی ہیں تا ہے اور بھی صفت تد ہیر کاعمل موقوف کر کے صفت خلق کام کرتی ہیں ہوتا ہے اس کو کر و کے کار لایا جاتا ہے اور بھی صفت تد ہیر کاعمل موقوف کر کے صفت خلق کام کرتی ہیں جاتی ہیں ہیں جاتی ہیں جاتی ہیں تا شیر کھی ہے مگر المام کی دولائے ، اللہ کی صفت تد ہیر خاتی میں دولائے ، چنا نچے صفت تد ہیر کاعمل موقوف کر کے صفت خلائے ، چنا نچے صفت تد ہیر کاعمل موقوف کر کے صفت خلق کام کی کا کام جلانا ہے ، اللہ کی صفت تد ہیر نے اس میں بیتا شیر کھی ہے مگر دیا دیا۔ کے خاتی صفت خلائے ، چنا نچے صفت تد ہیر کاعمل موقوف کر کے صفت خلائے ، چنا نچے صفت تد ہیر کاعمل موقوف کر کے صفت خلائے ، چنا نچے صفت تد ہیر کاعمل موقوف کر کے صفت خلائے ، چنا نچے صفت تد ہیر کاعمل موقوف کر کے صفت خلائے ، چنا نچے صفت تد ہیر کاعمل موقوف کر کے صفت خلائے ، چنا نچے صفت تد ہیر کاعل موقوف کر کے صفت خلائے ، چنا نچے صفت تد ہیر کے اس موقوف کر کے صفت خلائے ، چنا نچے صفت تد ہیر کے اس میں موقوف کر کے صفت خلائے ، چنا نچے صفت تد ہیر کے اس موقوف کر کے صفح کے صفح کے ساتھ کی کا موقوف کر کے صفح کے ساتھ کی کو حتا کے ساتھ کی کو میں کو کو موقوف کر کے ساتھ کی کی کو حتا کے سونے کر کے صفح کے کا کام حوال کی کو حتا ک

اس فتم کی اور بھی وجوہ ترجیح ہیں گر بھاراعلم تمام اسباب کا احاط نہیں کرسکتا، نہ ہم بوقت تعارض احق (زیادہ حقدار سبب) کو پہچان سکتے ہیں،البتہ اتن بات ہم یقین ہے جانتے ہیں کہ جو چیز موجود ہوتی ہے وہ موجود ہونے ہی کے لائق ہوتی ہے۔جوان باتوں کا پختہ یقین کرلے گااس کا بہت ہے اشکالات ہے ہیچھا چھوٹ جائے گا۔

- ﴿ الْكَوْرَكِ بِبَالْفِيزَارُ ﴾

واعلم أنه إذا تعارضتِ الأسبابُ التي يترتَّب عليها القضاء بحسب جَرِي العادة، ولم يمكن وجودُ مقتضياتها أَجْمَعَ، كانت الحكمة حينئذ مراعاة أقربِ الأشياء إلى الخير المطلق؛ وهذا هو المعبَّر عنه بالميزان في قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿بيده الميزانُ، يرفع القِسْطَ ويخفِضُه﴾ وبالشأن في قوله تعالى: ﴿كُلَّ يَوْم هُوَ فِيْ شَأْنَ﴾

ثم الترجيحُ يكون تارةً بحال الأسباب، أيُّها أقوى؟ وتارة بحال الآثار المترتبة، أيها أنفع؟ وبتقديم باب الخلق على باب التدبير؛ ونحو ذلك من الوجوه؛ فنحن وإن قصر علمنا عن إحاطة الأسباب، ومعرفة الأحق عند تعارضها، نعلم قطعًا: أنه لا يوجد شيئ إلا وهو أحقُ بأن يوجد؛ ومن أيقن بما ذكرنا استراح عن إشكالات كثيرة.

ترجمہ: اور جان لیجئے کہ جب ان اسباب میں تعارض ہوجاتا ہے جن پر فیصلۂ خداوندی مرتب ہوتا ہے، عادت جاری ہونے کے اعتبار ہے،اور تمام اسباب کے تقاضوں کا پایا جانا ممکن نہیں ہوتا ، تو حکمت اس وقت خیر کامل ( یعنی مفاد عالم ) سے نز دیک ترچیز کی رعایت کرنا ہے،اور یہی وہ حقیقت ہے جس کومیزان سے تعبیر کیا گیا ہے آنحضور میں تو اور یہی وہ حقیقت ہے جس کومیزان سے تعبیر کیا گیا ہے آنحضور میں تر از و ہے، بھی پلڑا اٹھاتے ہیں اور بھی جھکاتے ہیں،اور اس کو ' اہم کام' سے تعبیر کیا گیا ہے ارشاد باری ﴿ کُلَ مَوْمِ هُوَ فِیٰ شَانِ ﴾ (الرحمٰن آیت ۲۹) میں۔

پھر ترجیج بھی ہوتی ہے اسباب کی حالت دیکھ کرکہ ان میں سے کون قوی ترہے؟ اور بھی اسباب پر مرتب ہونے والے آثار (مسببات) کی حالت دیکھ کرکہ ان میں سے کون مفیدتر ہے؟ اور (بھی) صفت خلق کی کار فر مائی کوصفت تدبیر کی کار فر مائی پر مقدم کر کے۔اور اس فتم کے دیگر وجوہ ترجیج ہے، پس اگر چہ ہماراعلم کو تاہ ہے اسباب کا احاطہ کرنے سے،اور اسباب کے تعارض کے وقت احق (زیادہ حقد ار) کو پہچانے سے (تاہم) بقینی طور پر ہم جانے ہیں کہ نہیں پائی جاتی کوئی چیز مگر وہ پائے جانے کی زیادہ حقد ارہوتی ہے اور جو تحص فدکورہ باتوں کا یقین کرلے وہ بہت سے اشکالات سے آرام یا جائے گا۔

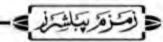
2

公

5

# عکو یات کے سفلیات پراٹرات (کواکب کی تا ثیرکابیان)

اوپریہ بات آئی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اشیائے کا کنات میں صلاحیتیں ودیعت فرمائی ہیں اور اسباب میں تا ثیرات



رتھی ہیں ،اب اس سلسلہ میں پیدا ہونے والے ایک سوال کا جواب دیا جاتا ہے۔

سوال: کیا کواکب کی شکلوں (عقرب،جدی، دَلُو، وُت،میزان، ژیا،سُبیل وغیرہ) میں اللہ تعالیٰ نے سفلیات پراثرانداز ہونے کی صلاحیتیں رکھی ہیں؟علم نجوم والےاس کے قائل ہیں،شریعت اس سلسلہ میں کیا کہتی ہے؟

جواب: کواکب کی بعض تا ثیرات بدیمی ہیں، مثلاً سورج کے احوال کے اختلاف سے سردی گرمی کے موسموں کا بدلنا اوردن کا جھوٹا بڑا ہونا اور جا ندگی کشش کی وجہ سے سمندر میں ہُو اربھاٹا اٹھنا وغیرہ۔ اور حدیث میں آیا ہے کہ (سنت الٰہی یہ ہے کہ ) جب ثریا ستارہ طلوع ہوتا ہے تو تھجورون کی بیاریاں ختم ہوجاتی ہیں (رواہ احد کنز العمال حدیث نمبر ۲۱۲۱۳ کشف الحفاء ۱۱۰۱۱) اس حدیث سے ثابت ہوا کہ ثریا ستارے کے سفلیات پراثرات پڑتے ہیں۔

رہی میہ بات کہ مالداری اورغربی ،خوش حالی اورخشک سالی اور دیگر انسانی واقعات پرگوا کب کی حرکتوں کے اثر ات پڑتے ہیں یانہیں؟ تو یہ بات نہ تو بدیہی ہے ، نہ دلیل نقلی سے ثابت ہے اور جمیں اس میں غور کرنے سے منع بھی کیا گیا ہے حدیث شریف میں ہے کہ'' جس نے علم نجوم کا کوئی حصہ حاصل کیا اس نے اتنا ہی سحر کا حصہ حاصل کیا ،اور جس نے زیادہ حاصل کیا اس نے اتنا ہی تربی و مادوسیکھا'' (احمہ ،ابوداؤد ، ابن ماجہ ،مشکوۃ باب الکہا نہ صدیث ۱۳۵۹) یعنی جس طرح سکو سکھنا جم می حوام ہے اور جولوگ بارش ہونے کو نہ جھند و وں کی طرف منسوب کرتے ہیں حدیث مشفق علیہ میں ان پر سخت مکیر آئی ہے (مشکوۃ باب الکہا نہ حدیث کا میں ان پر سخت مکیر آئی ہے (مشکوۃ باب الکہا نہ حدیث ۱۳۵۹)

سوال: تو کیا ہم یہ بات سبھنے میں حق بجانب ہیں کہ علویات کے اس قتم کے اثر ات سفلیات پرنہیں پڑتے؟ اس لئے علم نجوم کی تخصیل سے روکا گیا ہے اور مُطوِ مَا بِنَوْء کندا کہنے والوں پرنگیر آئی ہے۔

جواب بنہیں، میں یہ بھی نہیں کہنا کہ شریعت میں کواکب کی اس میم کی تا ثیرات کی صراحۃ نفی آئی ہے۔ ممکن ہے اللہ تعالیٰ نے ستاروں میں ایسی خصوصیات رکھی ہوں کہ وہ زمینی واقعات کو متأثر کرتے ہوں، اوراس کی شکل یہ ہوتی ہو کہ ستاروں کے اثرات اولا ان کے ماحول (اردگرد) پر پڑتے ہوں، پھررفۃ رفۃ ہوا کے توسط سے بیاثرات سفلیات تک بہتی ہوں اورزمینی واقعات کو متأثر کرتے ہوں، جیسے عظریات اور گندگیاں پہلے اپنے اردگرد کی ہوا کو متأثر کرتے ہیں۔ پھر وہ اثرات رفۃ رورتک پھیل جاتے ہیں۔

سوال: اگر کواکب میں اس قتم کے اثر ات ہیں یا ہوسکتے ہیں تو پھر شریعت نے علم نجوم کی تخصیل ہے کیوں رو کا ہے؟ اس صورت میں تو علم نجوم کی تخصیل جائز ہونی چاہئے تا کہ اس کے ذریعہ جلب منفعت یا دفع مصرت کیا جاسکے، یہ ممانعت تو اس پرصاف دلالت کرتی ہے کہ علویات میں اس قتم کے اثر ات نہیں ہیں۔

جواب:ممانعت کی وجوہ تواور بھی ہوسکتی ہیں،مثلاً:

🕕 شریعت نے کہانت ( جنات ہے خبریں لے کربتانے ) ہے گئی ہے روکا ہے مسلم شریف میں حدیث ہے کہ

حضرت معاویة بن الحکم رضی الله عند نے دریافت کیا کہ ہم زمانہ جاہلیت میں چند کام کرتے تھے، ہم کا ہنوں کے پاس جاتے تھے؟ آپ نے فرمایا کہ فلا تأتو الکھان (اب کا ہنوں کے پاس مت جایا کرو) (مشکوۃ باب الکہانہ حدیث ۴۵۹۳) اور جو کا ہن کے پاس جا تا ہے اور اس سے غیب کی باتیں پوچھتا ہے، پھروہ جو بتا تا ہے اس کو مانتا ہے تو آپ نے اس شخص سے بے بعلقی کا اعلان فرمایا ہے (احمد ،البوداؤد، ترندی مشکوۃ باب الکہانہ حدیث ۴۵۹۹)

گرجب آپ سے کا ہنوں کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے بتلایا کے فرشتے بادلوں میں اتر تے ہیں اور آسانوں میں جومعاملہ طے یا تا ہے اس کا چرچا کرتے ہیں، شیاطین وہاں سے کوئی بات چرالاتے ہیں اور جس کا ہن کے تابع ہوتے ہیں اس کووہ ادھوری بات پہنچا دیتے ہیں، کا ہمن اس میں سوجھوٹ ملا کر بات مکمل کرتا ہے اور پیشین گوئی کرتا ہے، جب وہ ایک بات صحیح نکلتی ہے تو لوگ اس کے گرویدہ ہوجاتے ہیں، مگر نہیں سوچتے کہ اس کی بتائی ہوئی نانوے با تیں تو جھوٹی نکلیں (رواہ ابخاری مشکوۃ باب الکہانہ عدیث ۴۵۹۳ و ۴۵۹۰ و ۴۲۰۰)

اس روایت سے معلوم ہوا کہ کا ہنوں کی بعض باتیں صحیح ہوتی ہیں، تاہم کہانت سکھنے سے، اس پڑمل کرنے سے اور اس سے فائدہ اٹھانے سے منع کیا گیا، حدیث میں ہے کہ جوع ؓ اف کے پاس گیا اور اس سے کوئی بات معلوم کی تو اس کی چالیس دن کی نماز قبول نہیں کی جائے گی (رواہ سلم مشکوۃ حدیث ۴۵۹۵) پس ممکن ہے کہ کواکب میں بھی تا ثیرات ہوں مگر کسی صلحت سے شریعت نے علم نجوم پڑھنے سے اور کواکب کی طرف نسبت کرنے سے منع کیا ہو۔

سورہ آلعمران آیت ۱۵۹ میں مسلمانوں کو تکم دیا گیاہے کہ وہ منافقین جیسی باتیں نہ کریں۔ منافقین اپنے بھائی بندوں سے کہتے تھے، جبکہ وہ کسی سرزمین میں سفر کرتے تھے، یا جہاد کے لئے نکلتے تھے کہ:''اگر وہ ہمارے پاس رہتے تو نہ مرتے اور نہ مارے جاتے'' حالانکہ یہ بات کہنا فی نفسہ ممنوع نہیں ،لوگ اس تشم کی بات کہا ہی کرتے ہیں، جب کوئی شخص خطرہ کے کام میں کو دتا ہے تو اس کی متعلقین اس کشم بھاتے ہیں کہ بھٹی ! بیسفرمت کر، یہ خطرے کا کام مت کر، مگر جب وہ نہیں مانتا اور لقم یا جل بن جاتا ہے تو لوگ کہا کرتے ہیں کہ ہماری نہیں مانی ،اس لئے یہ نوبت آئی۔

غرض اس فتم کی با تیں ممنوع نہیں ، مگر منافقین اس فتم کی با تیں اہل ایمان کو جہاد سے رو کئے کے لئے اور ان میں ہز دلی پیدا کرنے کے لئے کہا کرتے تھے،اس لئے اہل ایمان کواس فتم کی با تیں کہنے ہے منع کیا گیا۔

اور متفق علیہ حدیث میں ہے کہ کسی کا بھی عمل اس کو جنت میں نہیں لے جائےگا، جو بھی جنت میں جائے گا فضل باری سے جائے گا (فتح ۱۰ : ۱۲ امسلم کتاب صفات المنافقین ۱۲ : ۱۲ ) حالا نکه آ دمی اعمال صالحہ حصول جنت ہی کے لئے کرتا ہے اور قر آن کریم بھرا پڑا ہے کہ اعمال صالحہ کی جزاء جنت ہے، پس اس حدیث کا مقصد صرف یہ بتانا ہے کہ دخول جنت کا حقیقی سبب فضل الہی ہے اور اعمال بس ظاہری سبب ہیں۔

۳ حضرت ابورمیة رضی الله عنه کے والد نے مہر نبوت دیکھ کرعرض کیا کہ یارسول الله! میں حکیم ہوں ،آپ کے اس

پھوڑے کا علاج کرسکتا ہوں، آپ نے فرمایا: '' تم ہمدر دہواور اللہ حکیم ہیں' (مشکوۃ کتاب القصاص حدیث اے ۳۳ منداحمہ' ۱۹۳) حالا نکہ دنیاعلاج کرنے والے کو حکیم، ڈاکٹر کہا کرتی ہے پس اس حدیث میں جونفی ہے وہ کسی اور صلحت ہے۔ خلاصہ بیا کہ بھی ایک امرواقعی ہے بربنائے مصلحت روکا جاتا ہے، پس ممکن ہے کیلم نجوم حاصل کرنے کی ممانعت بھی ای قبیل ہے ہو،اس ممانعت سے کواکب کی تاثیر کی نفی نہیں ہوتی، واللہ اعلم بالصواب (تفصیل کے لئے رحمۃ اللہ ۵۳۲، کیمیس)

أما هَيْآت الكواكب ، فمن تأثيرها: مايكون ضروريا، كاختلاف الصيف والشتاء، وطول النهار وقِصَره باختلاف أحوال القمر؛ النهار وقِصَره باختلاف أحوال القمر؛ وكاختلاف الجزر والمدّ باختلاف أحوال القمر؛ وجاء في الحديث: ﴿إذا طلع النجمُ ارْتَفَعَتِ العاهةُ ﴾ يعنى بحسب جرى العادة.

لكن كون الفقر والغنى، والجَذْب والخصب، وسائر حوادث البشر بسبب حركات الكواكب، فمما لم يثبت فى الشرع؛ وقد نهى النبى صلى الله عليه وسلم عن الخوض فى ذلك، فقال: ﴿من اقتبس شعبة من النجوم اقتبس شعبة من السّحر ﴾ وشدّد فى قول: "مُطِرنا بِنَوْء كذا". ولا أقول: نَصّت الشريعة على أن الله تعالى لم يجعل فى النجوم خواص ، تتولّد منها الحوادث، بواسطة تغيّر الهواء المُكْتَنَفِ بالناس ، ونحو ذلك.

وأنت خبير. بأن النبى صلى الله عليه وسلم نهى عن الكهانة، وهى الإخبار عن الجن، وبرئ عسمن أتى كاهنا وصدّقه، ثم لما سُئل عن حال الكُهّان، أخبر: أن الملائكة تنزل في الْعنان، فَتَدْكُر الأمرَ الذي قُضى في السماء، فَتَسْتَرِق الشياطين السمع، فَتُوْحِيْهِ إلى الكهان، فيكذبون معه مائة كَذِبةٍ، وأن الله تعالى قال: ﴿يا يُهَا الّذِيْنَ آمَنُوا الاَتَكُونُوا كَالّذِيْنَ كَفَرُوا، وقالُوا الإخوانِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي الأَرْضِ، أَوْ كَانُوا غُزًا: لَوْ كَانُوا عِنْدَنَا مَامَاتُوا وَمَا قُتِلُوا ﴾ وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿لن يُدخِل أحدَكم الجنة عُملُه ﴾؛ وقال: ﴿ إنما أنت رفيق، والطبيبُ الله ﴾ وبالجملة فالنهى يدور على مصالح كثيرة؛ والله أعلم.

تر جمہ: رہی ستاروں کی شکلیں ، توان کی تا ٹیمرات میں سے بعض وہ ہیں جو بدیہی ہیں ، جیسے جاڑے گرمی کا اختلاف ، اور دن کا لمبامختصر ہونا ، سورج کے احوال کے اختلاف سے اور جیسے سمندر کے اتار چڑھاؤ کا اختلاف چاند کے احوال کے اختلاف سے اختلاف سے اور حدیث میں آیا ہے کہ:'' جب ثریاستارہ طلوع ہوتا ہے ( یعنی ضبح صادق کے وقت نظر آتا ہے ) تو ( تھجورکی ) بیاریاں ختم ہوجاتی ہیں' یعنی سنت الہی ای طرح چل رہی ہے۔

البية غريبي اور مالداري اورخشك سالي اورخوش حالي اور ديگرانساني واقعات كاستارول كى حركت كى وجدے ہونا ، پس

- ﴿ أَوْسُوْرَ بِيَالْمِيْرُ إِ

یدان با توں میں سے ہے جوشر بعت میں ثابت نہیں ،اور نبی کریم مِثالِیْمَائِیْم نے اس میں گھنے سے منع کیا ہے، چنانچ فر مایا ہے کہ:''جس نے علم نجوم کا کوئی حصہ حاصل کیا ،اس نے علم سحر کا ایک حصہ حاصل کیا''اور یہ کہنے پر سخت نکیر کی گئی ہے کہ: ''ہم فلاں پخصتر کی وجہ سے بارش دیئے گئے''

اور میں بنہیں کہتا کہ شریعت نے اس کی صراحت کی ہے کہ اللہ تعالی نے ستاروں میں ایسی تا شیرات نہیں رکھیں، جن سے زمینی واقعات پیدا ہوں، اس ہوا میں تغیروا قع ہونے کے ذریعہ جولوگوں کو گھیر ہے ہوئے ہے اور اس قتم کی کسی اور صورت ہے۔ اور آپ خوب واقف ہیں کہ نبی کریم میں انتہائے گئے گئے انت سے روکا ہے اور کہانت جنات سے با تیں لے کر بتاا نا ہے ۔ اور بے تعلقی ظاہر فر مائی ہے اس شخص ہے جو کا بمن کے پاس جا تا ہے اور اس کی بات ما نتا ہے، پھر جب آپ سے کا ہنوں کے احوال دریافت کئے گئے تو بتا یا کہ فرشتے بادلوں میں اترتے ہیں، پس اس بات کا چر چا کرتے ہیں جو کا ہنوں کو پہنچا دیے ہیں، پس اس بات کا چر چا کرتے ہیں جو آسان میں طے پائی ہے، پس شیاطین بات چرا لیتے ہیں، پھر وہ بات کا ہنوں کو پہنچا دیے ہیں، پس وہ اس کے ساتھ سو جھوٹ ملاتے ہیں۔ اور اللہ تعالی نے ارشاوفر مایا ہے کہ: ''اے ایمان والو! تم ان لوگوں کی طرح مت ہوجانا جو کہ کا فر ہیں ایس بات کا وہ کہ کا فر میں اور کہتے ہیں اپنے بھائیوں کی نسبت، جبکہ وہ لوگ کس سرز مین میں سفر کرتے ہیں یا وہ لوگ کہیں بیں (یعنی دل میں ) اور کہتے ہیں اپنے بھائیوں کی نسبت، جبکہ وہ لوگ کس سرز مین میں سفر کرتے ہیں یا وہ لوگ کہیں دفر میں ہیں کہ اگر بیلوگ میں سے کسی کو بھی اس کا عمل جنت میں' اور آپ نے فر مایا ہے: '' تم فر م برتا وکر نے والے '' بھر گرنہیں داخل کرے گاتم میں سے کسی کو بھی اس کا عمل جنت میں' اور آپ نے فر مایا ہے: '' تم فر م برتا وکر نے والے (یعنی بھر در ) بی ہو۔ اور حکیم تو اللہ یاک ہیں' اور خلاصہ یہ ہے کہ ممانعت بہت کی صلحتوں پر گھومتی ہے، واللہ اعلم۔ '' تم فر م برتا وکر کے والے الیت کی ہوں اور کی میں والیہ ایک ہیں' اور خلاصہ یہ ہے کہ ممانعت بہت کی صلحتوں پر گھومتی ہے، واللہ اعلم۔ '' تم فر م برتا وکر کے والے اس کی کی میں کو کر ان میں کہ اس کی کی میں ' اور خلاصہ یہ ہی کے ممانعت بہت کی صلحتوں پر گھومتی ہے، واللہ اعلم۔ '' بین ' ور خلاصہ یہ ہے کہ ممانعت بہت کی صلحتوں پر گھومتی ہے، واللہ اعلم

### فوائد

آ جہاں اسباب ومسببات کے درمیان تعلق واضح ہووہاں سبب کی طرف نسبت درست ہے، جیسے یہ کہنا درست ہے کہنا درست ہے کہنا درست ہے کہ فلال طبیب سے علاج کرایا، اس سے مریض کوشفا ہوگئی۔اور جہاں تعلق خفی ہو، عام لوگ اس کا ادراک نہ کر سکتے ہوں وہاں شریعت نسبت کی اجازت نہیں و بی کہ کیونکہ اس سے شرک کا راستہ کھاتا ہے، پس یہ کہنا درست نہیں کہ فلاں ستارہ طلوع ہوااس لئے ایسا ہوا فلال نہ چھت و لگا اس لئے بارش ہوئی البت اگر کی ستارہ کا اثر عام وخاص جانتے ہوں تو نسبت درست ہے، جیسے یہ کہنا کہ سورج فکلا اس لئے گرمی شروع ہوئی، حدیث میں ثریا کے طلوع کی جو بات کہی گئی ہے وہ اس قبیل سے ہے۔ اوراس کی نظیر میمسلہ ہے کہا مورعا دید میں غیر اللہ سے استعانت درست ہے، کسی سے بھی کہہ سکتے ہیں کہ ذرا میرا یہ بوجھ میرے سر پر رکھ دو، کیونکہ اس سے کوئی خرابی پیدا نہیں ہوتی، مگر امور غیر عادیہ میں غیر اللہ سے استعانت حرام ہے۔ بوجھ میرے سر پر رکھ دو، کیونکہ اس سے کوئی خرابی پیدا نہیں ہوتی، مگر امور غیر عادیہ میں غیر اللہ سے استعانت حرام ہے۔ بوجھ میرے سر پر دکھ دو، کیونکہ اس سے کوئی خرابی پیدا نہیں ہوتی، مگر امور غیر عادیہ میں غیر اللہ سے استعانت حرام ہے۔ بین کی بیروئی سے اولا د مانگنا حرام ہے، کیونکہ اس سے شرک کا درواز ہ کھاتا ہے۔

🎔 حضرت ابورمِنهٔ رضی الله عنه کے والد پہلی بارحاضر خدمت ہوئے تھے اور ابھی ابھی انہوں نے ایمان قبول کیا تھا،

جب انھوں نے رسول اللہ مِیَالِنْتَوَائِیمٌ کی پشت پرمہر نبوت دیکھی، تو انھوں نے اس کو پھوڑ اسمجھا، اور دلسوزی سے علاج کرنے کی اجازت جا ہی آنحضور مِیالِنْتَوَائِیمٌ نے ان کی ہمدر دی کی قدر کی اور بیفر ماکر بات ٹالدی کہ حقیقی معالج اللہ تعالیٰ ہیں۔

#### باب \_\_\_

## روح كى حقيقت وماہيت كابيان

روح کی حقیقت بیان کرنے ہے پہلے، دفع دخل مقدر کے طور پر، دوباتوں کی وضاحت ضروری ہے:

آ یت کریمہ ﴿ وَمَا أُوْنِیْتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِیْلاً ﴾ ہے معلوم ہوتا ہے کہ روح کی حقیقت نہیں بھی جاسکتی ، کیونکہ ہرمسکلہ کو سمجھنے کے لئے ذہن کی ایک سطح اور علم کی ایک مقدار ضروری ہے، روح کا مسکلہ نہایت وقیق ہے، اس کو سمجھنے کے لئے جو محمن کی ایک سطح اور علم کی ایک مقدار ضروری ہے، روح کا مسکلہ نہایت وقیق ہے، اس کو سمجھنے کے لئے جو علمی مستوی جا ہے وہ انسان کو حاصل نہیں آیت کریمہ میں اس کی نفی ہے، پھریہ بحث کیوں چھیڑی جارہی ہے؟!

جواب میہ ہے کہ آیت میں خطاب یہود ہے ، جنہوں نے روح کے متعلق سوال کیا تھا، ان کاعلمی مستوی اتابلند نہیں تھا کہ وہ روح کی حقیقت بمجھ سکتے ، اور اس کی دلیل امام سلیمان اعمش رحمہ اللہ کی قراء ہے جو وہ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے قبل کرتے ہیں ، ان کی قراء ہے میں ﴿ وَمَا أُوْلُوا ﴾ ہے اور مختلف قر اُتیں بمز لی مختلف آیات کے ہوتی ہیں اور قرآن قرآن کی تفسیر کرتا ہے ، پس ثابت ہوا کہ ﴿ وَمَا ا اُوْلِیْتُم ﴾ میں بھی خطاب یہود ہے ہے ، پس اس آیت ہے ہوتی ہیں اور قرآن قرآن کی تفسیر کرتا ہے ، پس اس آیت ہے ہوتا ہیں ہوتا کہ آنحضرت مِنالِقَائِم کی امت کے پاس بھی وہ ملمی سطح نہیں کہ وہ روح کی حقیقت سمجھ سکیں۔

فا کدہ: ندکورہ قر اُت بخاری شریف کتاب العلم باب (۴۷) حدیث ۱۲۵ میں ہے۔ گرحافظ رحمہ اللہ نے لکھا ہے کہ بیقر اُت بخاری شریف کتاب العلم باب (۴۷) حدیث ۱۲۵ میں ہے ہے (فتح ۱۳۲۱) یعنی بیقر اُت شاذہ بیقر اُت نہ قر اُت شاذہ ہے، جس کا اعتبار نہیں ،اور جمہور مفسرین خطاب کو عام مانتے ہیں اور قرطبی رحمہ اللہ نے ایک مرفوع روایت بیان کی ہے جس میں صراحت ہے کہ آیت میں خطاب عام ہے (تفیر قرطبی ۱۳۲۰)

وروس اسوال بیہ ہے کہ اگر روح کی حقیقت سمجھی جاسکتی ہے تو قر آن نے سکوت کیوں کیا؟ قرآن کریم کوروح کی حقیقت بیان کرنی جائے ہے۔ حقیقت بیان کرنی جائے تھی ، یہود نہ سمجھتے: نہ سمجھتے امت محمدیہ تو سمجھتی؟

اس کاجواب بیہ ہے کہ قرآن کریم جمہور (عام لوگوں) کی استعداد پیش نظرر کھ کرنازل کیا گیا ہے، قرآن کریم میں ایسے دقیق مضامین نہیں لئے گئے، جو عام لوگوں کے لئے معمہ بن جائیں ،اور عام لوگ چونکہ روح کی حقیقت نہیں سمجھ سکتے اس لئے قرآن نے سکوت اختیار کیا مگریہ سکوت اس پر دلالت نہیں کرتا کہ روح کی حقیقت کوئی نہیں سمجھ سکتا۔

فا كدہ:روح كے بارے ميں جتنى بات بتلانى ضرورى تھى ،اوروہ عام لوگوں كى سمجھ ميں آسكى تھى وہ قر آن كريم نے بتلادى ہےاورروح كى تمام حقيقت اس لئے بيان نہيں كى گئى كہوہ عوام كى سمجھ سے بالاتر ہےاوراس كى ضرورت بھى نہيں ،

- ﴿ الْمَالِمُ لِلْمَالِمُ لَا ﴾

کوئی دینی کام یاد نیوی مُعاملهاس کی حقیقت سجھنے پرموقوف نہیں۔

### ﴿باب حقيقةِ الروح﴾

قَالَ اللّه تعالى: ﴿ وَيَسْئَلُوْنَكَ عَنِ الرُّوْحِ؟ قُلِ: الرُّوْحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّيْ، وَمَا أُوْتِيْتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ وقرأ الأعمش من رواية ابن مسعود: ﴿ وَمَا أُوْتُوْا مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ وقرأ الأعمش من رواية ابن مسعود: ﴿ وَمَا أُوتُوْا مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ وقرأ الأعمش من الأمة الموحومة الخطاب لليهود السائلين عن الروح؛ وليست الآية نصًا في أنه لا يَعْلَم أحد من الأمة الموحومة حقية الروح، كما يُظَنَّ ؛ وليس كلُّ ماسكت عنه الشرع لا يمكن معرفته ألبتة، بل كثيرًا ما يسكت عنه لأجل أنه معرفة دقيقة، لا يصلح لتعاطيها جمهورُ الأمة، وإن أمكن لبعضهم.

ترجمہ: روح کی ماہیت کا بیان: اللہ پاک نے ارشاد فرمایا: ''اورلوگ آپ ہے روح کے متعلق پوچھتے ہیں؟ آپ جواب دیجئے کہ روح میرے رب کے حکم ہے (ایک چیز) ہے اورتم کو بس تھوڑا ہی علم دیا گیاہے ''اورا عمش رحمہ اللہ نے حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کی روایت ہے پڑھا ہے: ''اور نہیں دیے گئے وہ ( یعنی یہود ) علم میں ہے مگر تھوڑا ''اور یہاں ہے جانا گیا کہ خطاب اُن یہود سے ہے جنہوں نے روح کے بارے میں سوال کیا تھا۔ اور آیت صریح نہیں ہے اس بارے میں کہ امت مرحومہ میں سے کوئی بھی روح کی حقیقت نہیں ہم سرحانا، جیسا کہ گمان کیا گیا ہے اور یہ بات اس بارے میں کہ امت مرحومہ میں ہے کوئی بھی روح کی حقیقت نہیں ہم حسکتا، جیسا کہ گمان کیا گیا ہے اور یہ بات درست نہیں ہے کہ: ''جس بات ہے ہی شریعت خاموثی اختیار کرے اس کا سمجھنا قطعاً ممکن نہیں''، بلکہ بار ہا شریعت کس بات سے خاموثی اس لئے اختیار کرتی ہے کہ وہ ایک باریک علم ہوتا ہے جس کی تحصیل عام امت کے بس کی بات نہیں بات سے خاموثی اس لئے اختیار کرتی ہے کہ وہ ایک باریک علم ہوتا ہے جس کی تحصیل عام امت کے بس کی بات نہیں بات سے خاموثی اس لئے اختیار کرتی ہے کہ وہ ایک باریک علم ہوتا ہے جس کی تحصیل عام امت کے بس کی بات نہیں ہے۔ اس کی بات نہیں ہوتا ہے جس کی تحصیل عام امت کے بس کی بات نہیں ہوتا ہے جس کی تحصیل عام امت کے بس کی بات نہیں ہوتا ہے جس کی تحصیل عام امت کے بس کی بات نہیں ہوتا ہے جس کی تحصیل عام امت کے بس کی بات نہیں ہوتا ہے جس کی تحصیل عام امت کے بس کی بات نہیں ہوتا ہے جس کی تحصیل عام امت کے بس کی بات نہیں ہوتا ہے جس کی تحصیل عام امت کے بس کی بات نہیں ہوتا ہے جس کی تحصیل عام امت کے بس کی بات نہیں ہوتا ہے جس کی تحصیل ہوتا ہے جس کی

ہوتی ،اگر چہاس کی مخصیل کچھافراد کے لئے ممکن ہوتی ہے۔

#### لغات:

السمر حومة : مهر بانی کی ہوئی، بیامت محمد بیلی صاحبها الصلوٰ ۃ والسلام کامخصوص لقب ہے..... معرفۃ (مصدر ): علم، عَرَفَ (ض) مَغْرِفَة: پہنچاننا، جاننا..... تَغَاطَى تَعَاطِيًّا الشيئ: لينا۔

☆ ☆ ☆

# روح کیاچیز ہے؟

روح کی حقیقت اول وہلہ میں ہے بچھ میں آتی ہے کہ مبدأ حیات یعنی سرچشمہ زندگی کا نام روح ہے، جس کے جسم میں آنے سے حیوان (جاندار) زندہ ہوجا تا ہے، اور جس کے بدن سے جدا ہونے سے جاندار مرجا تا ہے۔ پھر جب مزید غور کیا جائے تو واضح ہوتا ہے کہ روح ایک لطیف بھا ہے، جب وہ جسم میں پیدا ہوتی ہے تو جسم زندہ ہوجا تا ہے۔ کیا جائے تو واضح ہوتا ہے کہ روح ایک لطیف بھا ہے ، جب وہ جسم میں پیدا ہوتی ہے تو جسم زندہ ہوجا تا ہے۔ اب تین سوال پیدا ہوتی ہے (۱) اور کہاں رہتی ہے؟ جو اب جواب :

(۱) یہ بھاپ دل میں پیدا ہوتی ہے۔

(۲) اوراخلاط اربعہ یعنی خون ، بلغم ، سودا اور صفرا کے خلاص (نچوڑ) سے پیدا ہوتی ہے ، اور اس میں احساس کرنے کی ، بدن کو حرکت دینے کی اور کھائی ہوئی غذا کے نظم وانتظام کرنے کی صلاحیت ہوتی ہے ، جیسے انجن میں کو سکے اور پانی سے جواسٹیم تیار ہوتی ہے ، اس میں پرزوں کو حرکت دینے کی صلاحیت ہوتی ہے ، اس طرح دل میں جواسٹیم تیار ہوتی ہے اس میں ندکورہ بالا تینوں صلاحیتیں ہوتی ہیں۔ اور علم طب میں اس بھاپ کے احوال سے بحث کی جاتی ہے ، کیونکہ عام طور پرجسم بیار نہیں ہوتا ، بلکہ اس بھاپ میں خلل بڑتا ہے ، جس کی وجہ سے اعضاء کے افعال بگڑ جاتے ہیں اور جب دواؤں سے بھاپ جھے ہوجاتی ہے تو سارے اعضاء بھی کام کرنے لگتے ہیں۔

(۳) یہ بھاپ بدن کے ہر ہر جزء میں ہوتی ہے، جیسے عُرق گلاب ، گلاب کے پھول کی پیکھڑیوں کے ہر ہر جز میں ہوتا ہےاورآ گ انگارے کے ہر ہر جز میں ہوتی ہے۔

اور تجربے سے تین باتیں معلوم ہوئی ہیں:

(۱) اُس اسٹیم کے احوال یعنی پتلا گاڑھا ہونا اور صاف گدلا ہونا ، انسان کے قُو ی اور ان سے سرز دہونے والے اعمال پر اثر انداز ہوتے ہیں ، اسی لئے شریعت نے اکل حلال پر بہت زور دیا ہے ، کیونکہ جب اسٹیم سیجے بیدا ہوگی ،جبی - ایک بیری سرون کے میں اس کے شریعت نے اکل حلال پر بہت زور دیا ہے ، کیونکہ جب اسٹیم سیجے بیدا ہوگی ،جبی

اعمال درست ہوں گے۔

(۲) اگر بھاپ کے سرچشمہ پرکوئی آفت طاری ہوتی ہے اور بھاپ بننا بند ہوجاتی ہے یا کسی عضو پرکوئی آفت نازل ہوتی ہےاوراس عضو کی طرف بھاپ کی سپلائی بند ہوجاتی ہے توانسان یا تو مرجا تا ہے یاوہ عضو برکار ہوکررہ جاتا ہے۔ (۳) اس اسٹیم کا بننازندگی کو ،اوراس کا تحلیل ہوجانا موت کوجا ہتا ہے۔

غرض سرسری نظر میں یہی بھاپ روح ہے،اور گہری نظر میں بیروح کا نچلا درجہ ہے،اصل روح اس سےاو پر ہے جیسا کہآ گے آرہا ہےاوراس روح کوئسمہ،روح ہوائی اورروح حیوانی بھی کہتے ہیں۔

واعلم أن الروح أولُ ما يُذرك من حقيقتها: أنها مبدأُ الحياة في الحَيوَان، وأنه يكون حَيًّا بنفخ الروح فيه، ويكون مَيِّتا بمفارقتها منه.

تم إذا أُمعن في التأمل يَنْجَلِي أن في البدن بُخارا لطيفًا، متولّدا في القلب من خلاصة الأخلاط ، يحمِل القُوى الحسَّاسةَ، والمحرِّكةَ، والمدبِّرَةَ للغذاء، يجرى فيه حكمُ الطب.

وتَكُشِف التَجْوِبَةُ: أَن لكل من أحوال هذا البخار: من رِقَّته، وغِلَظِه، وصَفائه، وكُدُرَّتِه أَثَرًا خاصًا في القُوى والأفاعيل الْمُنبَجِسَةِ من تلك القوى؛ وأن الآفة الطارئة على كل عضو، وعلى توليد البخار المناسِب له، تُفْسِد هذا البخار، وتُشَوِّسُ أفاعيلَه؛ ويستلزم تَكُوُّنُهُ الحياة، وتحلَّلُهُ الموت؛ فهو الروح في أول النظر، والطبقة السفلي من الروح في النظر الْمُمُعِن؛ ومَثلُه في البدن كَمَثَل ماء الورد في الورد، وكمثل النار في الْفَحْم.

ترجمہ:اورجان کیجئے کہ روح کی حقیقت کے بارے میں سب سے پہلے جس چیز کا ادراک ہوتا ہے، وہ یہ ہے کہ روح جاندار میں سرچشمہ رحیات ہے،اور یہ کہ جاندار زندہ ہوجاتا ہے اس میں روح پھو نکنے سے،اور مردہ ہوجاتا ہے روح کے اس سے جدا ہونے ہے۔

پھر جب مزید غور وفکر کیا جائے تو واضح ہوتا ہے کہ بدن میں ایک لطیف بھاپ ہے، جو اخلاط کے خلاصہ سے دل میں پیدا ہوتی ہے، جواحساس کرنے والے،حرکت دینے والے اورغذا کانظم وانتظام کرنے والے قوی (صلاحیتوں) کی حامل ہے،علم طب کے احکام اسی میں جاری ہوتے ہیں۔

اور تجربہ کھولتا ہے کہ اس بھاپ کے احوال یعنی بتلا ہونے اور گاڑھا ہونے اور صاف ہونے اور گدلا ہونے میں سے ہرایک کے لئے مخصوص اثر ہے قوی میں ،اور اُن قوی ہے پھوٹے والے اعمال میں ،اور بید کہ سی بھی عضو پراوراس کے سامی کے لئے مخصوص اثر نے والی آفت ،اُس بھاپ کو بگاڑ ویتی ہے اور اس کے اعمال کو پراگندہ کردیتی ہے اور

اس کا پیدا ہونازندگی کواوراس کا تحلیل ہوجانا موت کو چاہتا ہے۔

یس وہ بھاپ ہی سرسری نظر میں روح ہے،اور گہری نظر میں روح کا نجلا درجہ ہے،اور بدن میں اس کا حال عرق گلاب کی طرح ہے گلاب کے پھول میں،اورآگ کی طرح ہےا نگارے میں۔

#### لغات

أَمْعَنَ فِي كِساتِهِ بِهِي مستعمل ہے اور بغیر فی کے بھی یعنی گہراغور وفکز کیا۔ای معنی میں ہے: أَنْعَهَ النظو: الجھی طرح غور کیا ..... إِنْجَلَی: ظاہر ہونا ....خلاصة: ہروہ چیز جود وسری چیز میں سے خالص کرلی جائے۔خلاصة الکلام: بات کا نچوڑ ..... افاعیل جمع الجمع فِعْل کی .... اِنْہَجَسَ الماءُ: یانی جاری ہونا، بہنا ..... اِسْتَلْزَم الشیع: لازم مجھنا، جا ہنا۔

# اصل روح ،روحِ ربانی ہے

مزیدغورکرنے سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ اصل روح بیہ بخار لطیف یعنی نسمہ نہیں ہے، بیتو اصلی روح کی سواری ہے اوراس کا بدن سے تعلق جوڑتی ہے، جیسے گوند دو چیز ول کو جوڑتا ہے، اسی طرح نسمہ اصلی روح کا جسم سے تعلق جوڑتی ہے۔اصل روح، روح ربانی ہے، جوروح البی، روح قدی روح فو قانی اوٹس ناطقہ بھی کہلاتی ہے، اور یہی روح کا اعلی درجہ ہے۔

اور دلیل بہ ہے کہ جس طرح انسان بدن کا نام نہیں ،ای طرح نسمہ کا نام بھی نہیں ، کیونکہ جس طرح بدن میں تبدیلیاں ہوتی رہتی ہیں اسی طرح نسمہ بھی بدلتا رہتا ہے ،اور بد لنے والی چیز معین انسان نہیں ہوسکتی ، کیونکہ وہ تو غیر متبدل حقیقت ہے۔

اس کی تفصیل ہے ہے کہ پہلے بیان گیا جا چکا ہے کہ زید بدن کا نام نہیں، بدن تو ایک لبادہ ہے جوروح نے اس عالم اجساد میں اوڑھ لیا ہے، کیونکہ بدن ہو یا نہ ہوزید بہر حال موجود رہتا ہے، ای طرح اس عالم اجساد میں بھی بعض مرتبہ جسم کا بڑا حصہ ضائع ہوجا تا ہے پھر بھی زید بتا مہ موجود رہتا ہے، ای طرح بچپن سے بوڑھا پے تک بدن میں بے شارتغیرات ہوتے ہیں پھر بھی زید بحالہ رہتا ہے۔

ای طرح نسمه میں بھی بار بارتبدیلیاں آتی ہیں مگرزید بحالہ رہتا ہے،اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی ، وہ خواہ بچہ ہویا جوان ،ادھیڑ ہویا بوڑھا، چھوٹا ہویا بڑا ، سیاہ ہویا سفید ، عالم ہویا جاہل ، وہ زید ہی رہتا ہے،اور بیتمام بتدیلیاں بدل ؛ور نسمہ میں آتی ہیں ۔زید میں کوئی تبدیلی نہیں آتی ۔ ب

- ﴿ لَوَ وَكُرُ لِبَالْمِينَ لُهِ ﴾-

اورا گرمختلف ادوار کی تبدیلیوں میں کوئی اشکال ہوتو ہم ایک ہی حال میں مثلاً بچپن میں یہ تبدیلیاں فرض کر سکتے ہیں یا ہم یہ کہیں گے کہ زید کے اوصاف کا ایک حال پر برقر ارر ہنا یقینی نہیں ، اور زید کا ایک حال پر باقی رہنا یقینی ہے، اس لئے زید کے اندرایک ایسی حقیقت مانی پڑے گی ، جس میں کوئی تبدیلی ندائے ، اور وہی در حقیقت زید ہو، اسی حقیقت کا نام روح ربانی ہے۔

غرض زید کی ماہیت نسمہ نہیں ، نہ بدن اس کی حقیقت ہے ، نہ اس کے تشخصات اس کی ماہیت ہیں جوہمیں نظرآتے ہیں ، اور جواس کو بکر ،عمر ، خالدے ممتاز کرتے ہیں ، بلکہ اس کی ماہیت یعنی ماہد الشٹی ھو ھو روح ربانی ہے۔

بالفاظ دیگریوں ہمجھے کہ روح ربانی عالم بالا کی طرف سے کھلنے والا ایک روزن (دریچہ، کھڑک) ہے، اس سوارخ سے انسان پر ہروہ چیز اترتی ہے جس کی نسمہ میں استعداد ہوتی ہے، جیسے دھوپ، دہو بی کے دھوئے ہوئے کیڑوں کو سفید کرتی ہے، مگر دھو بی دھوپ میں کھڑے کھڑے کالوہوجا تاہے، گھر کے جن میں پڑا ہوا کالاتوا دھوپ ہے نہیں چمکتا مگر آئینہ جگمگا اٹھٹا ہے اور میں جو بیسبق پڑھارہا ہوں اس کو بعض طلبہ پوری طرح سمجھ رہے ہیں بعض کچھ کچھ جھ رہے ہیں اور بعض کچھ بھی نہیں استعداد ہوتی ہے، ویسا میں اور بعض کچھ بھی استعداد ہوتی ہے، ویسا علم بالاسے اس پرفیض اترتا ہے۔

خلاصہ یہ کہ زید میں جو تبدیلیاں آتی ہیں وہ استعدادارضی کا نتیجہ ہوتی ہیں، چونکہ اس کا بدن اورنسمہ مٹی سے تیار ہوا ہے،
اس لئے اس میں تغیرات ہوتے ہیں اور روح ربانی چونکہ عالم بالاکی چیز ہے، اس لئے اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی۔
اشکال: روح کی اس بحث پراشکال ہے ہے کہ نسمہ کے وجود میں آنے سے پہلے بدن میں اخلاط کون تیار کرتا ہے؟
ان کا خلاصہ کون نکالتا ہے؟ دل کو متحرک کون کرتا ہے جس سے بھاپ تیار ہوتی ہے؟ بیکا م تو طبیعت مد برہ کے ہیں اور وہ
ابھی وجود پذیر نہیں ہوئی۔ اس طرح شاہ صاحب نے روح ربانی صرف انسان میں مانی ہے، جیسا کہ آگے آگے گا، دیگر حیوانات میں شاہ صاحب صرف نسمہ مانتے ہیں، حالانکہ دلیل دیگر حیوانات میں بھی جاری ہو عتی ہے، اور حیوان حیوان میں فرق کسی نے نہیں کیا۔ والٹداعلم بالصواب۔

ثم إذا أُمعن في النظر أيضًا انجلي أن هذا الروح مَطِيَّةٌ للروح الحقيقية، ومادة لتعلُقها؛ وذلك أنا نرى الطفل يَشِبُ ويشيب، وتتبدَّل أخلاطُ بدنه، والروحُ المتولِّدة من تلك الأخلاط، أكْثَرَ من ألف مردة، ويصغُر تارة ويكبُر أخرى، ويسوَدُّ تارة ويَبْيَضُ أخرى، ويكون جاهلًا مرة وعالمًا أخرى، إلى غير ذلك من الأوصاف المتبدلة والشخص هوهو.

وإن نوقش في بعض ذلك ، فلنا أن نفرض تلك التغيرات، والطفل هوهو، أو نقول : لانَجْزم ببقاء تلك الأوصاف بحالها، ونَجْزم ببقائه ، فهو غيرها.

فالشيئ الذي هو به هو، ليس هذا الروح، ولا هذا البدن، ولاهذه المشخّصات التي تُغرّف وتُرى بادى الرأى؛ بل الروحُ في الحقيقة: حقيقة فَرْدانِيَّة، ونقطة نورانية، يَجِلُّ طَوْرُهَاعن طور هذه الأطوار المتغيرة المتغايرة، التي بعضها جواهر وبعضها أعراض؛ وهي مع الصغير كما هي مع الكبير، ومع الأسود كما هي مع الأبيض، إلى غير ذلك من المتقابلات؛ ولها تعلُق خاص بالروح الهوائي أولاً، وبالبدن ثانيًا، من حيث أن البدن مَطِيَّة النَّسَمَة؛ وهي كُوَّة من عالم القُدُس، ينزل منها على النسمة كلُّ ما استعدَّت له؛ فالأمور المتغيرة إنما جاء تغيُّرُ ها من قبل الإستعداداتِ الأرضية، بمنزلة حَرَّ الشمس: يُبيَّضُ الثوبَ، ويُسَوِّدُ القصَّارَ.

اوراگر جھگڑا کیا جائے اس کے بعض میں ،تو ہم ان تغیرات کوفرض کر شکتے ہیں درانحالیکہ بچہ بچہ ہو،یا ہم کہیں گے کہ ہمیں ان اوصاف کے ایک حال پر باقی رہنے کا یقین نہیں ہے اور ہمیں اس شخص کے ایک حال پر باقی رہنے کا یقین ہے، پس وہ شخص ان اوصاف کا غیر ہے۔

پی وہ چیز جس کی وجہ سے وہ چیز وہ چیز ہے، وہ اروح (نسمہ ) نہیں ہے، اور نہ بیدن ہے، اور نہ بیتخصات ہیں، جو جانے ہیں اور اول وہلہ میں دیکھے جاتے ہیں، بلکہ روح حقیقت میں ایک بسیط ماہیت ہے اور نورانی نقطہ ہے، برتر ہے اس کا انداز، اِن بدلنے والے باہم متضاد اوصاف کے انداز سے، جن میں سے بعض جو ہر ہیں اور بعض عرض؛ اور وہ نورانی نقطہ ہے چھوٹے کے ساتھ وینائی ہے جیسا کہ سفید

کے ساتھ، وغیرہ وغیرہ متقابل باتوں میں ہے، اور اس نورانی نقطہ کا اولاً (یعنی بالذات) ایک خاص تعلق ہے روح ہوائی کے ساتھ اور بدن کے ساتھ تعلق ہے ٹانیاً (یعنی بالواسطہ) اس اعتبار ہے کہ بدن نسمہ کی سواری ہے اور وہ نوار نی نقطہ عالم بالا کا ایک روز ن ہے، اس روز ن ہے نسمہ پر ناز ل ہوتی ہیں وہ چیزیں جن کی نسمہ میں استعداد ہوتی ہے ۔ پس بد لنے والی چیزیں: ان میں تبدیلی استعداد ارضیٰ ہی کی جانب ہے آتی ہے، جیسے سورج کی گری کپڑے کو سفید کرتی ہے اور دھونی کو سیاہ کرتی ہے۔

#### لغات

مَطِيَّة : سوارى جمع مَطَايَا و مَطِيِّة ..... شَبُ (ض) الغلام : جوان مونا ..... شَابَ يَشِيْبُ : بورُ ها مونا ..... جَلَّ (ض) جَلاَلاً: برُ عمر تبدوالا مونا ..... الطَّوْر : انداز جمع أَطُوَارٌ ..... الكُوَّة : روش دان جمع حُوى، كِوَاءٌ ..... بيَّضَه : سفيد كرنا ـ

 $\Rightarrow$ 

### چندفوائد

روح کی حقیقت کابیان تمام ہوا، اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ روح: سرسری نظر میں نسمہ کا نام ہے، اور حقیقت میں روح ربانی کا نام ہے، جونسمہ پرسوار ہوتی ہے، اور جوعالم بالاکی ایک چیز ہے — اب باب کے ختم پرشاہ صاحب رحمہ اللہ چند فوائد ذکر فرماتے ہیں، جو درج ذیل ہیں:

پہلا فائدہ: موت سے سمہ کاتعلق: بدن منقطع ہوتا ہے:

حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں: وجدان سیحے سے میر سے نزد یک بیہ بات ثابت ہوئی ہے کہ موت وحیات کا تعلق نسمہ سے ہے، روح ربانی سے نہیں یعنی جب تک نسمہ کا تعلق بدن سے جڑا رہنا ہے جاندارزندہ رہتا ہے اور جب لاغر کرنے والے امراض کی وجہ سے بدن میں نسمہ پیدا کرنے کی استعداد باقی نہیں رہتی تو نسمہ ختم ہوجا تا ہے اوراس کابدن سے تعلق منطع نہیں دوح ربانی کا تعلق نسمہ سے برقر ارر ہتا ہے۔ منقطع نہیں ہوتا۔

۔ سوال: جب نسمہ پیدا کرنے والا کارخانہ ہی درہم برہم ہو گیا تو نسمہ بھی ختم ہو گیا، پھرروح ربانی کا اس کے ساتھ تعلق کیسے برقراررہتا ہے؟

جواب: مرنے سے نسمہ بالکلیڈ ختم نہیں ہوتا، بلکہ اس کی اتنی مقدار باقی رہ جاتی ہے جس کے ساتھ روح رہانی کا تعلق قائم رہ سکے ،اس کوایک مثال ہے بیجھئے:



ایک بول کیجے ،اس میں ہے منہ ہے ، جول جول ہوانگلتی رہے گی ، بوتل میں باقی ہوا منہ خلیجا ہوکر بوتل کو جیسے ہم درے گی ، بیال تک کدایک مرحلہ ایسا آئے گا جس کے بعد ہوانہیں چوس سکتے ۔ورنہ بوتل اتنی زور ہے ٹوٹے گی جیسے ہم پھٹتا ہے اوراس کی وجہ یہ ہے کہ اگر بوتل ہوا ہے خالی ہوجائے اوراندرخلا ہوجائے تو باہر ہے جوشوں ہوا کا دباؤ پڑتا ہے وہ بوتل کو توڑ دے گا۔ بیتو اندر کا ملاء ہے جو باہر کے دباؤکی مقاومت کرتا ہے۔ جیسے گیہوں سے بھری ہوئی بوری پر دسیوں بوریاں رکھ د بچئے ، کچھا ٹرنہیں پڑے گا ، کیونکہ اندر کا ملا باہر کے دباؤکی مقاومت کر رہا ہے ، لین اگر بوری میں سے پچھ گیہوں نکال دیئے جا کمیں تو بوری بیک جائے گی ، یہی حال بوتل کا ہے۔

بہرحال بوتل میں ہوا کی جوتھوڑی مقدار ہاتی رہ گئے ہے، وہ متخلخل ہوکرساری بوتل کوبھردیتی ہے، اسی طرح جب انسان مرجا تا ہے تو اس کانسمہ خلیل ہوجا تا ہے مگراس کی تھوڑی مقدار ہاتی رہ جاتی ہے، جس میں تنخلخل ہوتا ہے اوروہ حسب سابق مکمل نسمہ بن جاتا ہے، اوراس کے ساتھ روح ربانی کا تعلق برقر ارر ہتا ہے۔

وقد تحقَّق عندنا بالوِجدان الصحيح: أن الموتَ انْفِكاكُ النسمةِ عن البدن، لِفَقْدِ اسْتِعدادِ البدن لتوليدها، لاانْفِكَاكُ الروح القدسى عن النسمة؛ وإذا تحلَّلت النسمةُ في الأمراض الْمُدْنِفَةِ، وجب في حكمة الله: أن يبقى الشيئ من النسمة، بقدر ما يَصِحُّ ارْتِبَاطُ الروح الإلهي بها؛ كما أنك إذا مَصَصَت الهواء من القارورة، تَخَلْخَلَ الهواء، حتى تبلُغَ إلى حدِّ لا تَخَلْخُلَ بهعده، فلا تستطيع المصَّ، أو تَنْفَقِي القارورة؛ وماذلك إلا لِسِر ناشِئ من طبيعة الهواء؛ فكذلك سِرٌ في النسمة وحدٌ لها، لا يُجاوزُ هما الأمرُ.

ترجمہ:اور ہمارے نز دیک وجدان سے جے ہے ہائے مقتل ہوگئ ہے کہ موت نسمہ کابدن سے جدا ہونا ہے، بدن میں نسمہ کو پیدا کرنے کی استعداد کے مفقو دہوجانے کی وجہ ہے، موت روح قدی کا نسمہ سے جدا ہونا نہیں ہے۔اور جب لاغر کرنے والی بیماریوں کی وجہ سے نسمہ تحلیل ہوجاتا ہے تو حکمت خداوندی میں ضروری ہوتا ہے کہ نسمہ کی اتنی مقدار باقی رہ جائے گداس کے ساتھ روح الہٰی کا جڑنا درست ہو؛ جیسے جب آپ بوتل سے ہوا چوسیں تو باقی ہوا چھیل جائے گ تا آئکہ ایس سے ساتھ روح الہٰی کا جڑنا درست ہو؛ جیسے جب آپ بوتل سے ہوا چوسیں تو باقی ہوا چھیل جائے گ تا آئکہ ایس حد آ جائے گ اس کے بعد تحلی نہو سکے، پس آپ چوس نہ سیس کے یابوتل ٹوٹ جائے گی،اور نہیں ہے یہ بات مگر ایک راز کی وجہ سے، جو ہوا کی ما جیت سے پیدا ہوتا ہے، پس اسی طرح نسمہ میں بھی ایک راز ہے اور اس کی شخلیل کے لئے ایک حد ہے، معاملہ ان دونوں سے آ گئیس بڑھتا۔

#### غات:

و ځه دٔان:(مصدر) پا نااوراصطلاح میں نفس اور باطنی قوت کو کہتے ہیں و جسدانسی: ہروہ چیز جس کوانسان اپنفس حادث کا مساوی کا میں 

## دوسرافائدہ:موت کے بعدنسمہ کی زندگی:

موت کے بعد نسمہ کوئی زندگی ملتی ہے اور اس کی صورت ہیہ ہوتی ہے کہ مرنے کے بعد روح ربانی نسمہ کی تربیت کرتی ہے اور اس میں جوس مشترک باقی رہ گئی ہے اس کو عالم مثال سے کمک پہنچاتی ہے، جس سے اس کو نشأ ت ثانیاتی ہے اور اس میں ایسی قوت پیدا ہوجاتی ہے کہ وہ سننے، دیکھنے اور بات کرنے کے قابل ہوجاتی ہے اور عالم مثال کی کمک سے مرادوہ قوت میں ایسی قوت پیدا ہوجاتی ہے اور عالم مثال کی کمک سے مرادوہ قوت ہے جو مجرداور محسوس کے بین بین افلاک میں شی واحد کی طرح بھری ہوئی ہے (بعنی وہ قوت نہ بالکلیہ مجرد ہے نہ مادی، بلکہ بین بین ایسی اللہ میں شی واحد کی طرح بھری ہوئی ہے (بعنی وہ قوت نہ بالکلیہ مجرد ہے نہ مادی، بلکہ بین بین بین ا

اور جب نسمہ کوئی زندگی مل جاتی ہے تو بھی اس میں جسم دار ہونے کی صلاحیت پیدا ہوجاتی ہے، اس وقت نسمہ کو عالم مثال کی مدد سے نورانی یاظلمانی مثالی جسم دیدیا جاتا ہے پھر عالم برزخ کے جیرت زاوا قعات شروع ہوجاتے ہیں، قبر میں بٹھا دیا جاتا ہے، سوال وجواب ہوتے ہیں، عذا ب قبر کی مختلف شکلیں رونما ہوتی ہیں اور قبر میں راحتوں کا سامان شروع ہوجاتا ہے۔

### تیسرافائدہ:صور پھو نکنے کے بعد کے احوال:

جب پہلی بارصور پھونکا جائے گا تو ہر چیزختم ہوجائے گی ، پھر جب فیصلہ خداوندی ہوگا تو دوبارہ صور پھونکا جائے گا ،اس وقت اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک فیضان عام ہوگا ، جیسا ابتدائے آفر نیش کے وقت ہوا تھا ، جب اجسام میں روحیں پھونکی گئ تھیں ، اور عالم موالید کی بنیاد قائم کی گئ تھی ، ویسا ہی فیضان قیامت کے دن بھی ہوگا ، جس سے سب لوگوں کوئی زندگی مل جائے گی۔ اور اس کی صورت یہ ہوگی کہ روح ربانی کے فیضان سے نسمہ کوخالص مادی یامادہ اور مثال کے بین بین جسم مل جائے گا اور میدان قیامت کے وہ تمام واقعات شروع ہوجا کیں گے جس کی صادق ومصدوق میں اللہ ایک المردی ہے۔

### چوتھافا ئدہ: ملکیت وہیمیت

انسان میں تین چیزیں ہیں،سب سے نیچجسم ہے، درمیان میں نسمہ،اوراو پرروح ربانی ہے، پس نسمہ کا جورخ جسم کی طرف ہے اس کا نام ہیمیت ہے،اوراس کا جورخ روح ربانی کی طرف ہے اس کا نام ملکیت ہے۔ یعنی جسم کے ساتھ تعلق کی وجہ سے جو ہرے اثرات نسمہ میں پیدا ہوتے ہیں اس کا نام ہیمیت (وحثی پن) ہے اور روح ربانی کے ساتھ تعلق کی وجہ سے جوا چھے اثر ات نسمہ میں پیدا ہوتے ہیں اس کا نام ملکیت ( فرشتہ پن ) ہے۔

# یا نچوال فائدہ: روح کی پوری حقیقت بیان نہیں کی گئی:

اس باب میں روح کے تعلق ہے جو باتیں بیان کی گئی ہیں وہ صرف تمہیدی باتیں ہیں ،اوراس لئے بیان کی گئی ہیں کہ آپ کتاب علی وجدالبصیرت پڑھیں اوراس پرمسائل کو متفرع کریں ،روح کی پوری حقیقت سے پروہ ایک دوسرے علم میں اٹھایا جاسکتا ہے ، جواس علم سے برتر ہے بعنی وہاں اس مسئلہ پرسیر حاصل گفتگو کی جاسکتی ہے ، یہاں جو کچھ بیان کیا گیا ہے اٹھایا جاسکتا ہے ، جواس علم سے برتر ہے بعنی وہاں اس مسئلہ پرسیر حاصل گفتگو کی جاسکتی ہے ، یہاں جو کچھ بیان کیا گیا ہے ۔ اس سے زیادہ مناسب نہیں۔ورنہ بات دور جاہڑ ہے گئی ،اوروہ دوسراعلم فلسفہ نصوف ہے، وہاں زیادہ بحث مناسب ہے۔

وإذا مات الإنسان كان للنسمة نشأة أخرى، فَيُنْشِئُ فيضُ الروح الإلهى فيها قوة ،فيما بقى من الحسِّ المشترك، تَكْفِي كفاية السمع والبصر والكلام بمددٍ من عالم المثال، أعنى القوة المتوسطة بين المجرد والمحسوس، المنبَثَة في الأفلاك كشيئ واحد،

وربما تستعد النسمةُ حينتذ لِلِبَاس نوراني أو ظلماني بمدد من عالم المثال؛ ومن هنالك تتولّد عجائبُ عالَم البرزخ.

ثم إذا نُفِخَ في الصور، أي جاء فيضٌ عامٌ من بارئ الصُّور، بمنزلة الفيض الذي كان منه في بَدْء الخلق، حين نُفِخت الأوراحُ في الأجساد، وأُسِّسَ عالَمُ المواليد، أو جب فيضُ الروح الإلهى: أن يَكْتَسِى لباسا جسمانيا، أو لباسًا بين المثال والجسم، فيتحقق جميعُ ما أخبربه الصادقُ المصْدُوق، عليه أفضلُ الصلوات وأيمنُ التحيَّات.

ولما كانت النسمةُ متوسطا بين الروح الإلهى والبدنِ الأرضى، وجب أن يكون لهاوجة إلى هذا، ووجه إلى دلك؛ والوجهُ المائل إلى القدس هو الملكية، والوجهُ المائل إلى الأرض هو البهيمية.

ولْنَـفَتَـصِـرْ من حقيقة الروح على هذه المقدِّمات، لِتُسَلَّمَ في هذا العلم، وتُفَرَّعَ عليها التفاريعُ،قبل أن ينكشفَ الحجابُ في علم أعلى من هذا العلم؛ والله أعلم.

ترجمہ:اورجبانسان مرجاتا ہے تو نسمہ کونشاً ت ٹانیملتی ہے، پس روح ربانی کا فیضان اس میں ایک قوت پیدا کرتا ہے، حس مشترک کے باقی ماندہ میں، (پس)وہ (حس مشترک) سننے، دیکھنےاور بات چیت کرنے کا کام کرنے لگتی ہے، عالم مثال کی کمک سے، مراد لیتا ہوں میں اس قوت کو جومجرد ومحسوں کے بین بین ہے، جوافلاک میں شی واحد کی سے بیت ہے۔

طرف بھری پڑی ہے۔

اوراس وفت بھی نسمہ میں نورانی یاظلمانی لباس کی صلاحیت پیدا ہوجاتی ہے، عالم مثال کے تعاون ہے، اور اُس جگہ سے عالم برزخ کے بچائبات شروع ہوجاتے ہیں۔

پھر جب صور پھونکا جائے گا یعنی صور تیں پیدا کرنے والے کی طرف سے فیضان عام ہوگا، اُس فیضان جیسا جواللہ کی طرف سے ابتدائے آفر نیش میں ہوا تھا، جب اجسام میں روحیں پھونکی گئی تھیں، اور عالم موالید کی بنیاد رکھی گئی تھیں، تو واجب کیاروح ربانی کے فیضان نے کہ تسمہ جسمانی یا مثال وجسم کے بین بین لباس پہن لے، پس پائی جا کیں گی وہ تمام با تیں جن کی اطلاع دی ہے صادق ومصدوق نے، ان پر بہترین درود تازل ہواور بابرکت سلام! اور جب تسمہ روح ربانی اور بدن خاکی کے بین بین بین ہے قو ضروری ہے کہ اس کا ایک رخ اِس کی طرف ہواورا کی درخ اس کی طرف ہواورا کی درخ اِس کی طرف ہواورا کی درخ اور جورخ ذمین کی طرف ہوہ ہی ہیت ہے۔ اور جمیں روح کی حقیقت کے سلسلہ میں ان تم ہیدی باتوں پر اکتفا کرنی چا ہے تا کہ یہ باتیں اس علم میں مان لی جا کیں، اور ان پر مسائل متفرع کئے جا کیں۔ اس سے پہلے کہ پر دوا شھا کی ایسے علم میں جواس سے برتر ہے واللہ اعلم ۔

#### لغات:

أَنْشَأَهُ إِنْشَاءٌ: بِرورش كرنا، نيا پيداكرنا ..... كَفَى يكفى كفاية الشيئ : كافى مونا، تكفى كفاية كذا: ال جيما كام كرنے لگنا ..... اِنْحَسَلَى: لباس پهننا ..... صادق: سي ..... مَصْدُوْق: سياكيا كيا كيا يعنى جس كى صدافت كولوگ تنليم كرليس ..... قوله بمدد متعلق بي ينشئ سے اور دوسرا بمدد متعلق بي تستعد ســ

### تشريح:

- (۱) حس مشترک: وہ باطنی قوت ہے جوحواس ظاہرہ کی حاصل کی ہوئی صورتوں کو قبول کرتی ہے(دیکھیے معین الفلسفہ ص۱۳۳)
- (۲) فلسفہ تصوف کوعلم الحقائق بھی کہتے ہیں ، یہ علم تصوف کا نظری حصہ ہے، جس میں ذات وصفات، دقیق واردات و تجلیات، ربط الحادث بالقدیم، وجوداعیان ثابته، تنزلات سته، روح ، عالم مثال، ظاہر الوجود، باطن الوجوداور دیگر حقائق سے بحث کی جاتی ہے۔ اورتصوف کاعملی پہلوجس میں قرب خداوندی حاصل کرنے کا طریقہ اور عبادت وربیافت کی مختلف شکلیں اور واردات کوجذب کرنے کی صورتیں بیان کی جاتی ہیں، وہ علم سلوک کہلا تا ہے (الطاف القدس مترجم کا حاشیص ۲۲)







# باب\_\_\_۲

# انسان مکلّف کیوں بنایا گیاہے؟ (دلیل نقلی)

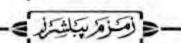
الله تعالی نے صرف انسان کو مکلّف کیوں بنایا ہے؟ دیگر مخلوقات مکلّف کیوں نہیں بنائی گئیں؟ انسان کی تکلیف کا راز ،علت اور وجہ کیا ہے؟ بیسوال بہت ہے لوگوں کے ذہن میں انگر ائی لیتا ہے۔اس باب میں اس کا بیان ہے۔ مکلف جو نے کا مطلب سے سے اللہ تعالی نہ انسان کو احکامات دینے میں اور لان کی تقمیل ماعد متقمیل پرحزاؤیں:

مکلف ہونے کا مطلب میہ ہے کہ اللہ تعالی نے انسان کواحکامات دیئے ہیں اور ان کی تعمیل یا عدم تعمیل پر جزاؤ سزا رکھی ہے، ورنہ صرف احکام تو اللہ نے تمام مخلوقات کو دیئے ہیں، اور ہر مخلوق تعمیل حکم میں لگی ہوئی ہے، سورج کوطلوع وغروب ہونے کا حکم ملاہے، ہواؤں کو چلنے کا، بادلوں کو برسنے کا، چڑیوں کو چپجہانے کا کام سونیا گیا ہے۔ وتس علی بذا اور سسی مخلوق میں حکم ملاہ ہے، ہواؤں کو چلنے کا، بادلوں کو برسنے کا، چڑیوں کو چپجہانے کا کام سونیا گیا ہے۔ وتس علی بذا اور سسی مخلوق میں حکم منداوندی کی خلاف ورزی کرنے کی طاقت نہیں، مگران کے لئے تعمیل حکم پر کوئی ثواب نہیں رکھا گیا، اس کے برخلاف انسان کی صورت حال میہ ہے کہ وہ ما مورجھی ہے اور حکم کی تعمیل یا عدم تعمیل کا اختیار بھی رکھتا ہے اور اس کے لئے جزاؤ سرا بھی مقرر کی گئی ہے، اس کا خات تکایف شرعی ہے۔

شاہ صاحب رحمہ اللہ پہلے یہ مسئلہ دلیل نعلی سے مجھاتے ہیں، پھر دلیل عقلی بیان کریں گے، سورۃ الاحزاب کی بالکل آخری آیات (۲۶۵۲) ہیں ہے کہ ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ (إلى قوله تعالى:) وَ سَحَانَ اللّٰهُ عَفُوْرًا رَّحِیْمًا ﴾ یعنی الله تعالی نے تمام مخلوقات کے سامنے ''امانت'' پیش فرمائی۔ امانت کے معنی ہیں ذمہ داری جیسے مدرس اور ملازم کی ایک ذمہ داری ہوتی ہے، جس کے پاس کوئی چیز برائے حفاظت رکھی جاتی ہے اس کی ایک ذمہ داری ہوتی ہے، ملک کے سربراہ کی ایک ذمہ داری ہے وہ ذمہ داری پوری کرتا ہے، اور جو ایک خمہ نہیں کرتا وہ ذمہ داری بیری خلل ڈالتا ہے۔ اور جو تعمیل حکم نہیں کرتا وہ ذمہ داری میں خلل ڈالتا ہے۔

یہ ذمہ داری اللہ تعالی نے تمام مخلوقات کے سامنے پیش کی ہے، گر آیت میں بڑی بڑی تین مخلوقات کا تذکرہ کیا گیاہے یعنی آسان، زمین اور پہاڑوں کا، کیونکہ جب آ دمی سراو پراٹھا تا ہے تو آسان نظر آتا ہے، ذراجھا تا ہے تو پہاڑ سامنے ہوتے ہیں، اور بالکل نگاہ نیچ کر لیتا ہے تو زمین کود کھتا ہے، اس لئے انہی تین مخلوقات کا تذکرہ فر مایا ہے، ورنہ ذمہ داری تمام مخلوقات کے سامنے پیش کی گئی تو چھوٹی مخلوقات کے سامنے پیش کی گئی تو چھوٹی مخلوقات کے سامنے پیش کی گئی تو چھوٹی مخلوقات کے سامنے پیش کی گئی تو جھوٹی مخلوقات کے سامنے پیش کی گئی۔

اس کی نظیر میہ ہے کہ آ دم علیہ السلام کو سجدہ کرنے کا حکم ہر مخلوق کو دیا گیا تھا، اور صرف فرشتوں کا ذکر اس لئے



کیا گیا ہے کہ اس وقت میں وہی سب سے اشرف مخلوق تھے اور جب اشرف مخلوق مامور ہوئی تو دیگر مخلوقات بدرجیاولی مامور ہوئی، جبکی کی تعظیم کا حکم وزیر کو دیا جا تا ہے تو خود بخو دیکھ درباریوں کے لئے بلکہ پورے ملک کے باشندوں کے لئے ہوجا تا ہے۔ اور اس کی دلیل شیطان کا اباء اور اس کا مردود ہونا ہے، یہ بات ای وقت معقول ہو علی ہے جبکہ وہ بھی سجدے کاما مور ہو (جبیا کہ سورۃ الکہف میں آیا ہے ) حالانکہ مامورین میں صراحة جنات کا ذکر نہیں ہے۔ غرض جس طرح تمام مخلوقات کے سامنے پیش کیا گیا تھا۔

تمام مخلوقات نے بارا مانت اٹھانے سے انکار کردیا، وہ بارا مانت دکھ کر گھبرا گئے، یہ پیش کش اورا نکار فطری تھا، حی اور قولی نہیں تھا ایعنی جس طرح جانور کے سامنے گھاس چارہ پیش کرتے ہیں اس قبیل سے نہیں تھا، اور نہ مخلوقات نے زبان سے انکار کیا تھا، سورۃ الحج آیت ۱۸ میں صراحت ہے کہ انسان کے علاوہ دیگر تمام مخلوقات اللہ کے سامنے منقاد ہیں بلکہ پیش کرنے کا مطلب ان مخلوقات کی صلاحیتوں کے ساتھ موازنہ (Comparison) کرنا ہے بعنی ان کی صلاحیتوں کے ساتھ مراز نہ درکر کے دیکھنا ہے، جیسے مشین کا اسکرو (Screw) ٹوٹ جاتا ہے تو دو کان پر بیجاتے ہیں، دو کا ندار دوسر سے اسکروں سے موازنہ کرے دیکھنا ہوتا ہے، کوئی بڑا، اور کوئی بالکل برابر دو کا نداروہ گا ہے کو دیدیتا ہے، اس طرح مخلوقات کی صلاحیت نظر نہ آئی، یہی عدم مطابقت ان کا انکار ہے اور سہم جانے کا مطلب میں ہے کہ قطعاً مطابقت نہیں پائی گئی، ان میں بالکل ہی صلاحیت نظر نہ آئی، مخلوق کی استعدادوں میں اور امانت میں کوئی جوڑ ہی نظر نہ آئی۔

اور جب امانت کا انسان کی صلاحیت اور استعداد کے ساتھ موازنہ کیا گیا تو پوری پوری مطابقت نظر آئی ، یہی مطلب ہے انسان کے امانت کواٹھانے کا۔اور انسان میں وافر صلاحیت کے موجود ہونے کی دلیل اس کاظلوم وجہول ہونا ہے۔ ظلوم وجہول مبالغہ کے صغے ہیں اور ظالم وجہال وہ ہوتا ہے جس میں جاننے اور انصاف کرنے کی صلاحیت ہو، گرنہ جانے یا انصاف نہ کرے ، چنانچہ دیوار ، اینٹ ، پیچرکو ہم نہ ظالم کہہ سکتے ہیں نہ جابل ، کیونکہ ان میں انصاف کرنے کی اور جانے کی اور جانے کی صلاحیت نہیں ۔ اور انسان نہ صرف میں کی موسکتا ہے ، اس طرح وہ نہ صرف ظالم موجہول ہوں ہوسکتا ہے ، اس طرح وہ نہ صرف ظالم وجہول ہوں ہوسکتا ہے ، اس طرح وہ نہ صرف ظالم موجہول ہوں ہوسکتا ہے ، اس طرح وہ نہ صرف ظالم وجہول ہوں ہوسکتا ہے ، اس طرح وہ نہ صرف ظالم وجہول ہوں ہوسکتا ہے۔

عرض انسان میں دونوں طرح کی وافر صلاحیتیں موجود ہیں اور انسان کے علاوہ فرشتے ہیں ان میں صرف یک طرفہ صلاحیت ہے، وہ ظلوم وجہول نہیں ہو سکتے ،اور بہائم میں عالم وعادل ہونے کی صلاحیت نہیں۔

یہاں سے بیسوال بھی حل ہو گیا کہ انسان نے کام وہ کیا جو کوئی نہیں کرسکا، اور صلہ بیملا کہ وہ ظلوم وجہول ہے! اس کا جواب بیہ ہے کہ ظلوم وجہول صرف صفات ذم نہیں، ان میں صفات مدح بھی مضمر ہیں، یعنی اگر وہ جا ہے توعلیم وعدول بھی ہوسکتا ہے، اس میں اس کی بھی وافر صلاحیت موجود ہے اور نہ جا ہے تو ظلوم وجہول ہوگا۔ اس کے بعد جاننا چاہئے کہ انسان نے جو یہ بارامانت اٹھایا ہے،اس کا نتیجہ کیا نگلے گا؟اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ شرک مردوزن اور منافق مردوزن مزایا ئیں گے،اوراہل ایمان منظور نظر بنیں گے،اوران کی معمولی کو تا ہیوں سے درگزر کیا جائے گا۔ لیعڈ ب میں لام عاقبت ہے کہ فرعون کے جائے گا۔ لیعڈ ب میں لام عاقبت ہے کہ فرعون کے لوگوں نے موکی علیہ السلام کو اٹھالیا تا کہ وہ ان لوگوں کے لئے دشمن اور نم کا باعث بنیں یعنی ان لوگوں نے اس غرض کے لئے دشمن اور نم کا باعث بنیں یعنی ان لوگوں نے اس غرض کے لئے ہیں اٹھایا تھا، بلکہ اٹھانے کا نتیجہ یہ نکلے گا۔

بیلام، لام علت نہیں بعنی اللہ تعالی نے ثواب وعقاب کی غرض سے انسان کو پیدائہیں گیا، کیونکہ اللہ تعالیٰ حکیم ہیں،ان کے کاموں میں حکمت تو ضرور ملحوظ ہوتی ہے، مگران کے کام معلل بالاغراض نہیں ہوتے بعنی وہ کوئی بھی کام کسی غرض سے نہیں کرتے، کیونکہ کسی غرض کے لئے کام کرنا خودغرضی ہے،جس سے اللہ تعالیٰ پاک ہیں۔

یہاں سے بیسوال بھی حل ہوگیا کہ جب اللہ تعالی نے ثواب وعقاب کے لئے انسانوں کو بارا مانت اٹھوایا ہے، تومنشأ خدا وندی ضرور پورا ہوگا، پھر بے جارے انسان کا کیا قصور؟ جواب بیہ ہے کہ بیسوال لام علت ہونے کی صورت میں متوجہ ہوگا، لام عاقبت ہونے کی صورت میں سرے سے بیسوال پیدا ہی نہیں ہوگا۔

اور لام عاقبت کی مثال میہ ہے کہ دنیا کے تمام تعلیمی ادارے اعلی تعلیم دینے کے لئے قائم کئے جاتے ہیں، طلبہ کو فیل کرنے کے لئے کوئی ادارہ قائم نہیں کیا جاتا، مگر نتیجہ بہر حال دونوں طرح کا سامنے آتا ہے، بدشوق طلبہ فیل ہوجاتے ہیں، مگر ادارہ ان کوفیل کرنے کے لئے قائم نہیں کیا گیا۔ اس طرح سورۃ الملک آیت میں اور سورۃ الکہف آیت کے میں صراحت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے یہ کارخانہ کھیات ان لوگوں کو الگ کرنے کے لئے قائم کیا ہے جو بہترین کام کرتے ہیں گو متیجہ یہ فیلے گا کہ کچھلوگوں سے جہنم بھردی جائے گی۔

خلاصه بيه كرآيت كريمه مين:

- (۱) امانت سے مراد تکلیف کی ذمہ داری سنجالنا، تکلیف کا پٹہ گلے میں ڈالنا اور ثواب وعقاب کے خطرہ کے دریے ہونا ہے۔
  - (۲) اورعرض (پیش کرنے) ہے مراد مخلوقات کی استعدادوں ہے موازنہ کرنا ہے۔
    - (٣) اوراباء(ا نکارکرنے) ہے مرادلیافت واستعداد کا فقدان ہے۔
      - (4) اور حمل (اٹھانے) سے مرادانسان میں لیافت کا ہونا ہے۔
  - (۵) اورظلوم وجہول ہونااس بات کی دلیل ہے کہ انسان میں مکلّف ہونے کی وافر صلاحیت موجود ہے۔
    - (١) اور لِيُعذب مين لام، لام عاقبت ہے، لام علت وغايت نہيں۔

اورسب باتوں کا نچوڑ بیہ ہے کہ مکلف ہونے کی صلاحیت صرف انسان میں ہے،اس لئے اس کومکلف بنایا گیا ہے اور دیگر

- ﴿ الْكَوْلَ لِبَالْشِيَالَ ﴾-

مخلوقات کومکلف اس لئے نہیں بنایا گیا کہ ان میں تکلیف کی سرے سے صلاحیت ہی نہیں اورانسان بھی اُس وقت مکلف ہوتا ہے جب کہ اس میں کامل صلاحیت پائی جائے بچہ بلوغ سے پہلے مکلف نہیں ہوتا کیونکہ صلاحیت کامل نہیں ہوتی اسی طرح مجنون اور جس کی بے ہوشی طویل ہوجائے: مکلف نہیں رہتا کیونکہ ان دونوں حالتوں میں صلاحیت مفقو دہوجاتی ہے۔

## ﴿باب سِر التكليف﴾

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّاعَرَضْنَا الْأَ مَانَةَ عَلَى السَّمُواتِ والاَّرْضِ وَالْجِبَالِ، فَأَبَيْنَ أَن يَّحْمِلْنَهَا، وَحَمَلَهَا الإِنْسَالُ، إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا، لِيُعَذَّبَ اللَّهُ الْمُنَافِقِيْنَ وَالْمُنَافِقَاتِ، وَأَلْمُشْرِكَيْنَ وَالْمُشْرِكَيْنَ وَالْمُشْرِكِيْنَ وَالْمُشْرِكِيْنَ وَالْمُشْرِكِيْنَ وَالْمُشْرِكِيْنَ وَالْمُشْرِكِيْنَ وَالْمُشْرِكِيْنَ وَالْمُشْرِكَاتِ؛ وَيَتُوْبَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ، وَكَانَ الله عَفُورًا رَّحِيْمًا ﴾ وَالْمُشْرِكَاتِ؛ وَيَتُوبَ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ، وَكَانَ الله عَفُورًا رَّحِيْمًا ﴾ وَالْمُشْرِكَاتِ؛ وَيَتُوبَ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ، وَكَانَ الله غَفُورًا رَّحِيْمًا ﴾ وَالْمُشْرِكَاتِ؛ وَيَتُوبَ اللّهُ عَلَى المُواد بالأمانة تقلّهُ عهدةِ التكليف، بأن تتعرض لخطر التواب والعقاب ،بالطاعة والمعصية؛ وبعَرْضِهَا عليهن اغْتِبَارُهَا بالإضافة إلى استعداد هن؛ وبإبائهن الإباءُ الطبيعي، الذي هو عدم اللياقة والاستعداد؛ وبحمل الإنسان قابليتُه واستعداده لها.

أقول: وعلى هذافقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ خوج مخوج التعليل، فإن الظلوم: من لا يكون عادلًا، ومن شأنه أن يعلم ؛ وغَيْرُ الآدمى: لا يكون عادلًا، ومن شأنه أن يعلم ؛ وغَيْرُ الآدمى: إما عالم عادل، لا يتطَرَّق إليه الظلم والجهل، كالملائكة؛ وإما ليس بعادل ولا عالم، ولا من شأنه أن يكسِبَهُمَا، كالبهائم؛ وإنما يليق بالتكليف، ويستعدُّله: من كان له كمال بالقوَّة، لا بالفعل؛ واللام فى قوله تعالى: ﴿ لِيُعَذِّبَ ﴾ لام العاقبة، كأنه قال: عاقبةُ حمل الأمانة التعذيبُ والتنعيم.

ترجمہ: باب: مکلف بنانے کاراز: اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: ' بیشک ہم نے بیامانت آسمان و زمین اور بہاڑوں کے سامنے پیش کی ،سوانھوں نے اس کواٹھانے سے انکار کردیا، اور وہ اس سے ڈرگئے، اور انسان نے اس کواٹھالیا، بیشک وہ برڑا ظالم، برڑا نادان ہے، تاکہ (بعنی انجام بیہ ہوگا کہ ) اللہ تعالی منافقین اور منافقات کواور مشرکین اور مشرکات کو میزاد ہے، اور مؤمنین اور مؤمنین اور مؤمنات پر توجفر مائے اور اللہ تعالی بے حد مغفرت فرمانے والے، نہایت مہر بان ہیں'۔
ام غزالی، قاضی بیضاوی اور ان دونوں کے علاوہ نے اس بات پر تنبیفر مائی ہے کہ امانت سے مراد تکلیف کی ذمہ داری سنجالنا ہے ( تکلیف کا پٹے گلے میں ڈالنا ہے ) بایں طور کہ مخلوقات فرماں برداری کرے، یا نافر مائی کرے ثواب وعقاب سنجالنا ہے ( تکلیف کا پٹے گلے میں ڈالنا ہے ) اور مخلوقات کے سامنے امانت کو پیش کرنے کا مطلب: امانت کا موازنہ کرنا ہے مخلوقات کی استعداد کی نسبت ہے، اور مخلوقات کے انکار کرنے سے مراد: ان کا فطری انکار ہے، جولیافت اور استعداد نہ ہونے کا نام ہے اور انسان کے اٹھانے کا مطلب: اس کا قابل ہونا اور اس میں اس امانت کی استعداد کا ہونا ہے۔

﴿ وَسُورَ مُرَ مُرْتَالِ اللّٰمَ مُرانَا ان کے اٹھانے کا مطلب: اس کا قابل ہونا اور اس میں اس امانت کی استعداد کا ہونا ہے۔

﴿ وَسُورَ مُرَ مِنْ اللّٰمَ اس کے اٹھانے کا مطلب: اس کا قابل ہونا اور اس میں اس امانت کی استعداد کا ہونا ہے۔

﴿ وَسُورَ مُرَ مَنْ اللّٰہُ کَا اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ کیا استعداد کا ہونا ہے۔

﴿ وَسُورَ مُر مِنْ اللّٰمِ اللّٰمُ کہ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ کہ مؤلّٰکے اللّٰمِ کیا ہونا کیا ہے۔

میں کہتا ہوں: اوراس تفییر میں ارشاد باری تعالی ﴿ إِنَّهُ کَانَ ظَلُوْمًا جَهُوْ لاَ ﴾ حکم سابق کی علت (دلیل) کے طور پر بیان ہوا ہے اس لئے کہ'' ظلوم'' وہ مخص ہے جو عادل نہ ہو،اوراس کے حال میں سے بیہ ہو کہ وہ انصاف کرے اور ''جہول'' وہ مخص ہے جو عالم نہ ہو،اوراس کی شان میں ہے بیہوکہ وہ جانے ،اورانسان کے علاوہ: یا تو عالم و عادل ہیں؛ ظلم و جہالت کا ان تک گزرہی نہیں، جیسے فرشتے ، یا نہ عادل ہیں نہ عالم اور نہ اس کی شان ہے کہ وہ اُن دونوں کو حاصل کرسکیس، جیسے چویا ہے۔

اور تکلیف کے لئے سزاوار اور مکلّف ہونے کی استعداد انہی میں ہوتی ہے جس کو کمال بالقوہ حاصل ہو، بالفعل حاصل نہ ہواؤرارشاد باری تعالیٰ: لِیُسعَدُّب میں لام، لام عاقبت ہے، گویااللّٰد تعالیٰ نے ارشاد فر مایا کہ امانت اٹھانے کا انجام: تعذیب و تعیم (سزادینااور راحت پہنچانا) ہوگا۔

## تشريخ:

(۱) توت کے معنی ہیں کسی چیز کا عاصل ہوسکنااور فعل کے معنی ہیں حاصل ہونا یعنی کسی چیز میں کسی وصف کا موجود ہونا فعل ہے اور محض استعداداور صلاحیت کا ہونااور وصف کا متوقع الوجود ہونا قوت ہے، جیسے پیدا ہوتے ہی انسان میں '' لکھنے'' کی صلاحیت ہوتی ہے، اس کو بالقوہ سے تعبیر کرتے ہیں، کہتے ہیں: انسان کا تب بالقوہ ہے، پھر جب بڑا ہوکر مشق کر کے کا تب بن جا تا ہے قواس کو بالفعل سے تعبیر کرتے ہیں، کہتے ہیں کہ زید کا تب بالفعل ہے۔ مشق کر کے کا تب بن جا تا ہے قواس کو بالفعل سے تعبیر کرتے ہیں، کہتے ہیں کہ زید کا تب بالفعل ہے۔ (۲)'' میں کہتا ہوں'' کا مطلب میہ ہے کہ اوپر کی با تیں تو دوسر سے حضرات نے بیان کی ہیں، اب آ گے مزید دوبا تیں شاہ صاحب بڑھاتے ہیں۔

(۲) کتاب کے نسخوں میں اُن یس سبھا ہے بعنی واحد مؤنث کی خمیر ہے، مگریقیج فسے مسجیح شنید کی خمیر ہے۔ مخطوطہ کراچی اورمخطوطہ برلین میں شنید کی خمیر ہے۔

لغات: تَقَلَّدَ تُقَلَّدُا: باريبنا .... تَعَرُّضَ للأمر: در إبهونا \_

\$

\$

公

# انسان مکلّف کیوں بنایا گیا ہے؟ (دلیاعقلی)

پہلے اس بات کی دلیل نقتی بیان کی گئی ہے کہ انسان ہی مکلف کیوں ہے؟ اب دلیل عقلی بیان کرتے ہیں ،مگر پہلے

ملائكه، بہائم اورانسان كے احوال پرنظر ڈال ليني جا ہے۔

① ملائکہ غیر مادی مخلوق ہیں، وہ عناصر اربعہ نہیں ہے یعنی وہ یا تو نور سے ہے ہیں یا عناصر اربعہ کی بھاپ سے ہے ہیں، بلا واسط عناصر اربعہ سے ان کی تخلیق نہیں ہوئی، اس لئے اُن میں نہ نسمہ (روح حیوانی) ہے نہ بہیمیت، ان میں صرف ملکیت ہے، اور قوت بہیمی کی کی سے جواحوال پیدا ہوتے ہیں، مثلاً بھوک، پیاس، ڈراور غم، اُن سے ملائکہ پاک ہیں، ای طرح قوت بہیمی کی زیادتی سے جواحوال پیدا ہوتے ہیں، مثلاً جماع کی خواہش، غصہ، اور عُجب ( تکبر) ان سے بھی ملائکہ پاک ہیں۔ ان کو تغذیہ ہمیہ اور ان کے متعلقات کی بھی فکر نہیں ہوتی کیونکہ وہ کھانے پینے کے جھمیلوں ان سے بھی ملائکہ پاک ہیں۔ ان کو تغذیب ہمیہ اور ان کے متعلقات کی بھی فکر نہیں ہوتی کیونکہ وہ کھانے ہیں، جو نہی اور پر ان کی متاہ ہوتے ہیں، اور اس میں اُن کی اپنی کوئی غرض نہیں ہوتی، بس عالم سے کوئی تحکم ملتا ہے، اس کی تعمیل کے لئے اٹھ کھڑے ہوتے ہیں، اور اس میں اُن کی اپنی کوئی غرض نہیں ہوتی، بس عالم بالا کا مقصود ان کا مقصود ان کا مقصود ہوتا ہے۔

آ اور چوپائے عناصر سے بنے ہیں اس لئے ان میں نسمہ (روح حیوانی) اور جہیمیت ہوتی ہے روح رہانی ان میں نہیں ہوتی، چنانچہ وہ ہر وفت اپنی طبیعت کے نقاضوں پر شہیں ہوتی، چنانچہ وہ ہر وفت اپنی طبیعت کے نقاضوں پر شیفتہ اورائی میں فنار ہتے ہیں، اور ہمیشہ وہی کام کرتے ہیں جس میں ان کا اپنا نفع ہوتا ہے، یا وہ ان کا فطری نقاضا ہوتا ہے۔ شیفتہ اورائی میں فنار ہتے ہیں، اور ہمیشہ وہی کام کرتے ہیں جس میں ان کا اپنا نفع ہوتا ہے، یا وہ ان کا فطری نقاضا ہوتا ہے۔ آور انسان بھی ہے، اس لئے وہ قوت ملکی اور قوت ہیسی کامنگم ہے۔ قوت ملکی روح ربانی بھی ہے، اس لئے وہ قوت ملکی اور قوت ہیسی کامنگم ہے۔ قوت ملکی روح ربانی کا شرہے، دونوں قوتوں کی قدر سے تفصیل درج دیل ہے :

قوت ملکی: یہ قوت اس روح کا فیضان ہے جوانسان کے ساتھ مخصوص ہے، دیگر حیوانات میں وہ روح نہیں ہوتی ، یعنی جب روح ربانی کا فیضان اُس نسمہ پر ہوتا ہے جو سارے بدن میں سرایت کرنے والا ہے، اور نسمہ اس فیضان کوقبول بھی کرلیتا ہے اوراس کی تابعداری کرتا ہے توانسان میں ملکیت پیدا ہوجاتی ہے۔

قوت بہیمی: یہ قوت نسمہ کا اثر ہے، نسمہ تمام حیوانات میں، بشمول انسان ، ہوتا ہے ، یہ قوت نسمہ کے تمام قُو ی کے ساتھ دراز ہوتی ہے ، مگر مستقل بالذات ہوتی ہے جب اس کا حکم روح ربانی مان لیتی ہے اوراس کی تابعداری کرتی ہے تو انسان میں قوت بہیمیہ پیدا ہوجاتی ہے۔

اس کے بعد تین باتیں جان لینی جا ہئیں:

کرف ملکیت اور بہیمیت میں ہمیشہ کشکش رہتی ہے، ملکیت انسان کو بلندی کی طرف کھینچی ہے، اور بہیمیت پستی کی طرف، اور جب بہیمیت غالب آ جاتی ہے تو ملکیت دب جاتی ہے اور بہیمیت کاراج ہوتا ہے، اور جب ملکیت غالب آ جاتی ہے تو بہیمیت دُم د بالیتی ہے اور ملکیت کا تھم چلتا ہے۔ ﴿ ونیاکاکوئی نظام ہو، بھلا ہو یابُرا، اللہ تعالیٰ کی عنایات اس پر مبذول رہتی ہیں، وہ ہراستعداد پر بھلی ہو یابری، فطری ہو یا اکتسابی، جودوکرم فرماتے ہیں۔ اگرانسان بہبی حالت کا اکتساب کرتا ہے تو اس میں تعاون کیا جاتا ہے اور اس کے لئے مناسب سامان مہیا کیا جاتا ہے جس سے وہ کام آسان ہوجاتا ہے۔ اسی طرح اگروہ ملکی حالت کا اکتساب کرتا ہے تو اس میں بھی تعاون کیا جاتا ہے، اور اس کے لئے مناسب سامان مہیا کیا جاتا ہے، جس سے وہ کام آسان ہوجاتا ہے، سورۃ اللیل آیات (۵-۱) میں ارشاد ہے کہ 'جس نے راہ خدا میں خرج کیا اور وہ اللہ سے ڈرا، اور کلہ جنی کی تصدیق کی ہو ہم اس کے لئے آسان چیز کے لئے آسانی کردیتے ہیں، اور جس نے بخل کیا، اور بے پرواہ بنا، اور کلہ جنی کو جھٹلا یا تو ہم اس کے لئے تاسان چیز کے لئے آسانی کردیتے ہیں، اور جس نے بخل کیا، اور بے پرواہ بنا، اور کلہ جس کی ہو ہم اس کے لئے سخت چیز کے لئے آسانی کردیتے ہیں، اور سورہ بنی اسرائیل آیت ۲۰ میں ارشاد ہے کہ 'نہم ہرایک کی ، اور میں امرائیل آیت ۲۰ میں ارشاد ہے کہ 'نہم ہرایک کی ، اور کی بھی، امرائیل آیت ۲۰ میں ارشاد ہے کہ 'نہم ہرایک کی ، امرائیل کی بھی، امداد کرتے ہیں، آپ کے پروردگار کے عطیہ ہے'

کوئی قوت الیی چیز کا ادراک کرتی ہے ، جواس کے مناسب حال ہوتی ہے، تو اس کولطف آتا ہے، اور جب الیی چیز کا ادراک کرتی ہے، جواس کے مناسب حال ہوتی ہے، تو اس کولطف آتا ہے، اور جب الیی چیز کا ادراک کرتی ہے ، جواس کے مناسب حال ہوتی ہے، تو اس کولطف آتا ہے، اور جب الیی چیز کا ادراک کرتی ہے جواس کے ناموافق ہوتی ہے تو اس کورنج پہنچتا ہے، مثلاً ملکیت کوعبادت میں مزہ آتا ہے اور فواحش سے تکلیف ہوتی ہے اور بہیمیت کا معاملہ اس کے برعکس ہے۔

رہایہ سوال کہ انسان میں بید ومتضاد تو تیں جمع کیے ہوتی ہیں؟ بیتو آگ اور پانی کا اجتماع ہے! تو اس کو دومثالوں سے بیچھے:

ہملی مثال: جب کوئی چھوٹا آپریشن کیا جاتا ہے تو موقع پرسُن کرنے والی دوالگادی جاتی ہے، پھرچیر پھاڑ شروع کی جاتی ہے، مریض دیکھار ہتا ہے اور کام ہوتا رہتا ہے اور مریض کو بالکل تکلیف محسوس نہیں ہوتی ، حالانکہ نفس الا مرمیں تکلیف ہورہی ہے، چنانچہ دوا کا اثر ختم ہوتے ہی شدت کا در داشتا ہے، جس پرڈا کٹر دواؤں کے ذریعہ قابو پاتا ہے۔ پس جس طرح اس مثال میں در دہو بھی رہا اور نہیں بھی ہورہا ہے، اسی طرح انسان میں بھی دومتضاد قو تیں جمع ہیں۔
دوسری مثال: اطباء کہتے ہیں کہ گلاب کے پھول میں تین متضاد قو تیں ہیں:

(۱) قوت ِ اُرضی : جب گلاب کے پھول کوخوب باریک پیس کر ،کسی پھوڑ ہے پھنسی پرلیپ کیا جائے ،تو وہ خشک ہونے پر پتھرجیسا ہوجائے گا ، پیغضرارض کا اثر ہے۔

(۲) قوت مائی: جب گلاب کے پھولوں کونچوڑ کر پیاجائے، تو وہ بالکل پانی ہوگا، پیعضر ماء (پانی) کا اثر ہے۔ (۳) قوت ِ ہوائی: جب گلاب کا پھول ناک کے قریب لیے جاتے ہیں، تو دور سے ہی خوشبومحسوس ہوتی ہے، یہ

عضر ہوا کا اثر ہے۔

وکیل عقلی:اس طولانی تمہید ہے معلوم ہوا کہ مکلّف ہوناانسان کا نوعی اقتضاء ہے وہ اپنی استعداد کی زبان ہے بارگاہ خداوندی میں درخواست کرتا ہے کہ اس کی دونوں قو توں کی رعایت ملحوظ رکھی جائے اور دونوں کا تقاضا پورا کیا جائے یعنی

- ﴿ لُوَ كُوْرَ لِيَكُلُدُ ﴾-

قوت ملکیہ کے مناسب حال جو چیزیں ہیں، وہ اس پر داجب کی جائیں اور ان کی بجا آوری پر صلہ دیا جائے، اور قوت بہیمیہ میں منہمک ہونے کو اس پر حرام کیا جائے، اور اس کی خلاف ورزی پر ، اس کو سزا دی جائے، یہی تکلیف شرعی ہے اس کی مزید تفصیل اگلے باب میں آرہی ہے۔

## وإن شئتَ أن تَسْتَجْلِيَ حقيقةَ الحال ،فعليك:

[١] أن تتصور حال الملائكة في تجرُدها، لا يُزعِجُها حالة ناشِئة من تفريط القوة البهيميَّة، كالجوع والعطش والخوف والحزن؛ أو إفراطها، كالشَّبَق والغضب والتَّيْه، ولا يُهمُّهَا التعذية والتنمية ولواحقُهما، وإنما تبقى فارغة لا نتظار مايردُ عليها من فوقها، فإذا ترشَّح عليها أمر من فوقها: من إجماعٍ على إقامةِ نظام مطلوب، أورضًا من شيئ، أو بغضِ شيئ، امتكلاً تُ به، وانقادتُ له، وانبعثُ إلى مقتضاه، وهي في ذلك فانيةٌ عن مراد نفسها، باقيةٌ بمراد مافوقها.

[٢] ثم تَتَصُوَّرَ حَالَ البهائم في تَلَطُّخِها بالْهَيَّات الخسيسة، لاتزال مشغوفة بمقتضيات الطبيعة، فانية فيها، لاتنبعث إلى شيئ إلا البِعَاثًا بهيميا، يرجع إلى نفع جسدي واندفاع إلى ما تعطيه الطبيعة فقط.

[٣] ثم تعلم أن الله تعالى قد أو دع الإنسانَ بحكمته الباهرة قوتين:

[الف] قوةً ملكيةً، تَـنْشَعِبُ من فيض الروح المخصُوْصةِ بالإنسان، على الروح الطبيعيةِ السَّاريةِ في البدن، وقبولِها ذلك الفيضَ، وانْقِهَارها له.

[ب] وقوة بهيميَّة: تنشعب من النفس الحَيَوانية، المشترك فيها كلُّ حيوان، المُتَشَبِّحَةِ بالقُوى القائمة بالروح الطبيعية، واستقلالها بنفسها، وإذعانِ الروح الإنسانية لها، وقبولِها الحكمَ منها.

## ثم تعلم:

[١] أن بين القوتين تزاحُمًا وتَجَاذُبا، فهذه تجذِب إلى الْعُلُوِّ، وتلك إلى السفل؛ وإذا برزَتِ البهيميةُ، وغلبت آثارُها، كَمَنَتِ الملكية، وكذلك العكسُ.

[٢] وأنَّ للبارى جلَّ شأنُه عناية بكل نظام، وَجُوْدًا بكل مايسالُه الاستعدادُ الأصلى والكسبيُ ، فإن كسب هيآتٍ بهيمية أُمِدَّ فيها، ويُسِّرَله مايناسبها ، وإن كسب هيآتٍ ملكية أُمِدَّ فيها، ويُسِّرَله مايناسبها ، وإن كسب هيآت ملكية أُمِدً فيها، ويُسِّرَ له ما يُنَاسبها ، كما قال الله تعالى : ﴿ فَا مَا مَنْ أَعْطَىٰ وَاتَقَىٰ ، وَصَدَّقَ بالْحُسْنَى ،

فَسَنُيَسُّرُهُ لِلْيُسْرِيْ،وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَىٰ، وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى، فَسَنُيَسُّرُهُ لِلْعُسْرِيْ﴾ وقال: ﴿كُلَّا نُمِدُ هُوُلاءِ وَهُوُلاءِ مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ، وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُوْرٌا﴾

[٣] وأن لكل قوة لذة وألمًا، فاللدَّة: إدراك ملايُلاَئِمُها، والألمُ: إدراكُ مايخالفها؛

وما أشْبَهَ حالَ الإنسان بحالِ من استعمل مُخَدِّرًا في بدنه، فلم يَجِدُ لفحَ النار، حتى إذا ضَعُفَ أثَرُه، ورجع إلى ما تعطيه الطبيعةُ، وجد الألمَ أشدَّ ما يكون.

أو بحال الورد، على ماذكره الأطباء: أن فيه ثلاث قُويَ: قُوةً أرضيةً تظهر عندالسَّحٰق والطَّلاءِ، وقوةً مانيةً، تظهر عند الْعَصْر والشُّرب، وقوةً هوائيةً تظهر عند الشَّمِّ.

فتبين أن التكليف من مُقْتَضَيَّاتِ النوع، وأن الإنسان يسأل ربَّه بلسان اسْتِعْداده أن يوجبَ عليه مايُناسب القوة الملكية، ثم يُثيبَ على ذلك، وأن يُحَرِّمَ عليه الانهماكَ في البهيمية، ويُعَاقِبَ على ذلك؛ والله أعلم.

ترجمه: اوراگرآپ جائے ہیں كەحقىقت حال واضح ہوجائے ،تو آپ پرلازم ہےكه:

(۱) آپ فرشتوں کی اور ان کی ماڈہ سے مجرد ہونے کی حالت سوچیں ، ان کو برا پیختنہیں کرتی قوت بہیمیہ کی کی سے پیدا ہونے والی حالت ، جیسے بھوک ، پیاس ، ڈراور غم ، اور نہ قوت بہیمیہ کی زیادتی سے پیدا ہونے والی حالت ، جیسے بجامعت کی شدید حرص ، غصہ اور تُجب وغرور ، اور نہ ان کو فکر مند بنا تا ہے تغذیبہ تنمیہ اور ان کے متعلقات ، وہ بس فارغ رہتے ہیں اُس کی شدید حرص ، غصہ اور تُجب وغرور ، اور نہ وتی وارد ہوتی ہیں ، پس جب پہتی ہان پرکوئی چیز اُن کے او پر سے ، جیسے مطلوب نظام کے بر پاکرنے کا پختہ ارادہ ، یاکسی چیز سے شدید نفرت ، تو وہ اس سے لبرین ہوجاتے ہیں اور اس کی تابعد اری کرتے ہیں ، اور اس کے مقتضی کی طرف اٹھ کھڑ ہے ہوتے ہیں ، در انحالیکہ وہ اس بارے میں اسپے نفس کی مراد سے یکسرنکل جانے والے ہوتے ہیں ، اور عالم بالاکی مراد کے ساتھ باتی رہنے والے ہوتے ہیں ۔

(۲) پھرآپ چوپایوں کی اوران کی خسیس حالتوں میں ملوث ہونے کی حالت سوچیں ، وہ برابرطبیعت کے نقاضوں پر شیفنہ رہتے ہیں اوراس میں فنار ہتے ہیں ، وہ کسی چیز کی طرف نہیں اٹھتے مگر بہیمی انداز کا اٹھنا ، جس کا مآل جسمانی نفع ہوتا ہے ، یااس چیز کی طرف بہ جانا ہوتا ہے ، جوصرف ان کی طبیعت کی دین ہے۔

(۳) پھرآپ جان لیس کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی حکمت غالبہ سے انسان کے اندر دوقو تیں ود ایعت فر مائی ہیں۔
(۱۱ ملکی قوت: وہ اس روح کے فیضان سے پھوٹتی ہے، جوانسان کے ساتھ مخصوص ہے (یعنی روح ر بانی کے فیضان سے )اور یہ فیضان اس فطری روح پر ہوتا ہے جو تمام بدن میں سرایت کرنے والی ہے (یعنی روح حیوانی پر )اور اس طبعی روح کے اس فیضان کو قبول کرنے کی وجہ سے ،اور فطری روح کے تابعدار ہونے کی وجہ سے روح ر بانی کے (قوت

- ﴿ أُوْسَوْمَ لِهَالْشِيَرُارِ ﴾

ملکیہ پیداہوتی ہے)

(ب) اورقوت بہیمیہ: وہ اُس نفس حیوانی (نسمہ) سے پھوٹی ہے، جس میں تمام حیوان مشترک ہیں، یہ توت، فطری روح (نسمہ) کے ساتھ قائم قُوی کے ساتھ دراز ہونے والی ہے، اور اس کے مستقل بالذات ہونے کی وجہ سے، اور روح انسانی (یعنی روح ربانی) کے تابعدار ہونے کی وجہ سے نسمہ کے، اور روح ربانی کے اس کا حکم مانے کی وجہ سے (بہتوت بہیمیہ بیدا ہوتی ہے)

پھرآپ جان ليس كه:

(۱) دونوں قو توں کے درمیان منگش اور رسکشی رہتی ہے، پس بیر (یعنی ملکیت) کھینچی ہے بلندی کی طرف، اور وہ (یعنی سیست ) کھینچی ہے بلندی کی طرف، اور وہ (یعنی سیست) پستی کی طرف، اور جب بہیمیت سرا بھارتی ہے اور اس کے آثار کاغلبہ وتا ہے تو ملکیت دب جاتی ہے، اور اسی طرح بھکس معاملہ ہے۔

(۲) اور بیکہ اللہ جل شانہ کی اس دنیا کے ہر نظام پرایک خاص عنایت ہے، اور وہ جود وکرم فرماتے ہیں ہروہ چیز عنایت فرما کر جوانسان کی اصلی اور کسبی استعداد مانگتی ہے۔ چنانچہ اگر انسان بہبی حالتوں کا اکتساب کرتا ہے تو اس میں مدد پہنچائی جاتی ہے، اور اس کے لئے وہ چیزیں آسان کی جاتیں ہیں، جواُن حالتوں کے مناسب ہوتی ہیں جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے: ''سوجس نے اللہ کی راہ میں مال دیا، اور اللہ سے ڈر را اور اچھی بات کی تقد بی کی ، تو ہم اس کو آسان چیز کے لئے کیلئے سامان ویتے ہیں، اور جس نے بلٹ کیا، اور بے پروائی اختیار کی اور اچھی بات کو جھٹلایا، تو ہم اس کو بخت چیز کے لئے سامان دیتے ہیں' اور ارشاد فرمایا: ''ہرایک کی، ان کی بھی اور اُن کی بھی، تیرے رب کی بخشائش ہے، ہم امداد کرتے ہیں' مامان دیتے ہیں' اور ارشاد فرمایا: ''ہرایک کی، ان کی بھی اور اُن کی بھی، تیرے رب کی بخشائش ہے، ہم امداد کرتے ہیں' مناسب ہاورا کم ، اس چیز کا ادر اگ ہے جواس قوت کے مناسب ہاورا کم ، اس چیز کا ادر اگ ہے جواس کے ناموافق ہے۔

اورانسان کی حالت کس قدرمشابہ ہے اُس مخص کی حالت کے (یعنی یہ کئی فٹ مثال ہے کہ) جس نے جسم میں کوئی سن کرنے والی دواء استعال کی ہو، پس وہ نہیں پاتا آگ کی سوزش کو، تا آئکہ جب اس دواء کا اثر کمزور پڑتا ہے اور وہ اپنی طبعی حالت پرلوٹ آتا ہے تو شدت سے تکلیف محسوس کرتا ہے۔ یا کس قدرمشا بہ ہے انسان کی حالت گلاب کے پھول کی حالت کے اطباء کے بیان کے مطابق کہ اس میں تین قوتیں ہیں (۱) قوت ارضی: جورگڑنے اور لیپ کرنے سے ظاہر ہوتی ہے (۲) اور قوت ہوائی: جوسو تکھنے کے وقت ظاہر ہوتی ہے۔ اور قوت مائی: جونچوڑنے اور پینے کے وقت ظاہر ہوتی ہے (۳) اور قوت ہوائی: جوسو تکھنے کے وقت ظاہر ہوتی ہے۔

پس واضح ہوا کہ تکلیف شرعی نوع کے تقاضوں میں سے ہے، اور یہ بھی واضح ہوا کہ انسان اپنے رب سے اپنی استعداد کی زبان سے درخواست کرتا ہے کہ اس پروہ چیزیں واجب کی جائیں جوقوت ملکیہ کے مناسب ہیں، پھراس کو استعداد کی زبان سے درخواست کرتا ہے کہ اس پروہ چیزیں واجب کی جائیں جوقوت ملکیہ کے مناسب ہیں، پھراس کو ان پربدلہ دیا جائے، اوراس پر بہیمیت میں انہاک کواللہ تعالی حرام کریں، اوراس پرسزادیں واللہ اعلم۔

#### لغات:

اِسْتَجْلَى الشَّيْ : ظَامِرَكِ فَ وَكَهَا .... أَذْ عَجَه : بِقُرَ اركَرَنَا أَذْ عَجَهُ إلى المعصية : گناه پرابھار تا .... شَيِقً (سَ) شَبَقًا: بَهِت شَهُوت والا بُونا بَصْفت شَبِقُ مُوَنْت شَبِقَة .... التيه : وُيك ، غرورجمع أَتْيَاة .... هَمُّ (ن) هَمًّا : فَكَر مند بنانا ، رنجيده كرنا أهم كي يمي معنى بين ، پس مجرواور مزيد دونوں سے پڑھ سكتے ہيں .... إِنْ مَنْ السَّيْلُ : رُور سے بِهُ السَّيْلُ : رُور سے بِهُ السَّانُ الشَّجُوة : جُرُّ سے شَاخِين فَكنا .... الانقهار : مطبع بونا .... تَشَبَّع الحرباء على الشَّجرة : گرگ كاوراز بونا .... الشَّجوة المحرباء على الشَّجوة : گرگ كاوراز بونا ....

## تشريح

تغذیہ؛ جب بدن کے بعض اجزاء تخلیل ہوکرزائل ہوجاتے ہیں تو ان کی خالی جگہ کو پر کرنے کے لئے تغذیہ کی ضرورت پیش آتی ہے غَذَی تغذیۂ کے معنی ہیں غذادینا، پرورش کرنااور قوت ِغازیہ چارآ لات کے ذریعہ کام کرتی ہے بعنی قوت جاذبہ ، قوت ماسکہ ، قوت ہاضمہ اور قوت دافعہ کے ذریعہ اپنے افعال انجام دیتی ہے ، تفصیل میری کتاب معین الفلفہ ص ۱۳۹ میں ہے۔

تنمیہ :حصول کمال کے لئے نباتات کی طرح حیوانات میں بھی تنمیہ (بڑھوتری) کی قوت و دیعت کی گئی ہے ، جوقوت ہاضمہ کے طافت ورہونے کا دوسرانام ہے ،اس کی تفصیل بھی معین الفلسفة س ١٣٩ و ١٣٠ میں ہے۔

تصحیح: فهذه تجذِب إلى الْعُلُوِّ، وتلك إلى السفل مطبوء ُسخ میں فهذه تجذب إلى العلو دون تلك إلى السفل ہے۔ تصحیح مطبوعہ صدیقی اور مخطوط کرا چی سے کی گئی ہے۔

☆ ☆ ☆

## یاب — ک

# انسان کامکلّف ہوناعاکم کی پلاننگ میں داخل ہے

تقدیراور قدر کے معنی ہیں انداز ہ کرنا، اسکیم بنانا، پلانگ کرنا، جس طرح آ دمی حویلی بناتا ہے تو پہلے نقشہ بنواتا ہے پھراس کے مطابق تغمیر کرتا ہے، یہی تقدیر کے معنی ہیں۔اللہ تعالی نے بھی علم از لی میں اس عالم کے لئے پلانگ کی ہے، جس میں انسان کا مکلف ہونا شامل ہے، پس انسان مکلف نہ ہوا بیانہیں ہوسکتا، ای طرح دیگر مخلوقات کا مکلف نہ ہونا مجھی پلاننگ میں داخل ہے، پس دیگر مخلوقات مکلف ہوں، یہ بات ممکن نہیں۔اوراللہ تعالی کی مخلوقات میں غور کرنے ہے۔

سیسب با تیں عیال ہوجاتی ہیں،اور سمجھ میں آجاتا ہے کہ اللہ نے انسان کو جوم کلف بنایا ہے وہ ٹھیک ہی بنایا ہے، کا ئنات کا ذرتہ ذرتہ اس کی شہادت دیتا ہے۔آپ پہلے نباتات میں غور کریں، پھر حیوانات میں، پھرانسان کے حالات میں،ان تین مخلوقات میں غور کرنے سے اندازہ ہوجائے گا کہ اللہ نے مخلوق کو کامل سے کامل ترپیدا کیا ہے اوران میں سب سے انمل انسان ہے۔

## نباتات کے احوال میں غور

آپ درختوں کو،ان کے پتوں کو،ان کے شگوفوں کو،اوران کے بچلوں کودیکھیں،اوران میں جونظرآنے والی، پچکھی جانے والی، پپکھی جانے والی اور ٹولی جانے والی کیفیات ہیں،ان کو بھی ملاحظہ کریں؟ آپ دیکھیں جانے والی، چکھی سے دائی ہوئی جانے والی اور ٹولی جانے والی کیفیات ہیں،ان کو بھی ملاحظہ کریں؟ آپ دیکھیں گے کہ فقد رت نے ہرنوع کے لئے مخصوص شکل کے بیتے، خاص رنگ کے پھول،اور جدا جدا ذاکئے دار پھل بنائے ہیں اور انہی چیز ول کے ذریعہ جانا بہجانا جاتا ہے کہ یہ فلاں قسم کا درخت اور پھل ہے۔

اور بیتمام چیزیں صورت نوعیہ کے تابع اوراس کے ساتھ لیٹی ہوئی ہیں اور جہاں سے صورت نوعیہ آئی ہے، وہیں سے بیس سے بیری سے بین اور بین اور جہاں سے صورت نوعیہ آئی ہے، وہیں سے بیسب چیزیں آئی ہیں۔اوراللہ کا یہ فیصلہ کہ بیہ مادّہ سے مثال کے طور پر سے مجور کا درخت بنے ،اس میں بیسب با تیں آ جاتی ہیں کہ آب کا پھل ایسا ہواوراس کے بتے ایسے ہوں۔

اورنوع کی بعض خصوصیتیں ہر سمجھ دارآ دمی سمجھ سکتا ہے ،اور بعض صرف ذہین اور زیرک ہی سمجھ سکتا ہے ،مثلاً یا قوت ک پیخصوصیت ہے کہ جواس کواپنے پاس رکھے گا اس کوفرحت حاصل ہوگی اور وہ بہا در بنے گا مگر کونسا پھریا قوت ہے ،وہ ہیروں کا ماہر ہی جان سکتا ہے۔

اسی طرح نوع کی بعض خصوصیتیں ہر ہر فر دمیں پائی جاتی ہیں ،اور بعض مخصوص افراد میں پائی جاتی ہیں ، جیسے ہلیلہ کا کوئی دانہ ایسا ہوتا ہے کہ جواس کو ہاتھ میں پکڑے رکھے اس کا قبض ٹوٹ جاتا ہے ،مگریہ خاصیت ہلیلہ کے ہر دانہ میں نہیں ہوتی ،کسی دانہ میں ہوتی ہے اور وہ بہت کمیاب ہے اور اس کو ماہر ہی پہچان سکتا ہے۔

پس یہاں بیسوال کرنے کا کسی کوحق نہیں کہ تھجور کا درخت ایسا کیوں ہے؟ بیسوال سرے سے غلط ہے، کیونکہ ماہیت کے لوازم کا ماہیت کے ساتھ پایا جانا ضروری ہے، جیسے سورج نکلنے کے لئے وجود نہار لازم ہے اور انسان ہونے کے لئے ناطق وضا حک ہونا ضروری ہے، پس" کیوں؟"سے سوال باطل ہے۔

## ﴿باب إنشقاق التكليف من التقدير

إعلم أن لله تعالى آياتٍ في خلقه، يهتدي الناظِرُ فيها، إلى أن الله له الحُجَّةُ البالغة في تكليفه لعباده بالشرائع: فانظر إلى الأشجار وأوراقها وأزهارها وثمراتها، وما في كل ذلك من الكيفيات المُبْصَرة والـمَـذُوْقَة وغيرها؛ فإنـه جـعل لكل نوع أوراقا بشكل خاص، وأزهارًا بلونٍ خاصٍ، وثمارًا مختصَّةً بطعوم؛ وبتلك الأمور يُعْرف أن هذا الفرد من نوع كذاوكذا.

وهذه كلها تابعة للصورة النوعية، مُلْتَوِية معها، إنما تجيئ من حيث جاء ت الصورة النوعية؛ وقضاء الله تعالى بأن تكون هذه المادَّة نَخْلةً ــ مثلاً مشتَبِكٌ مع قضائه التفصيليِّ بأن تكون ثمر تُها كذا، وخُوصها كذا.

ومن خواص النوع: ما يُذرِكُه كلُّ من له بَالْ، ومن خواصه: مالايُدركه إلا الألْمَعِيُّ الفَطِنُ، كَتأثير الياقوت في نفس حامِلِه بالتفريح والتشجيع؛ ومن خواصه:مايَعُمُّ كلَّ الأفراد، ومن خواصّه: مالا يوجد إلا في بعضها، حيث تستعدُّ المادةُ، كَالإِهْلِيْلَج الذي يُسهل بطنَ من قَبض عليه بيده.

وليس لك أن تقول: لِمَ كانت ثمرةُ النخل على هذه الصفة؟ فإنه سؤال باطل، لأن وجودً لوازم الماهيات معها لايُطلب بـ "لِمَ؟".

ترجمہ:باب: تکلیف شرعی کا نقتر پرالہی ہے نگلنا: جان کیجئے کہ اللہ تعالیٰ کے لئے کا مُنات میں نشانیاں ہیں، جن میں غور کرنے والااس بات کی طرف راہ پا تا ہے کہ اللہ نے جواپنے بندوں (لیعنی انسانوں) کوشریعتوں کا مکلّف بنایا ہے تواس کی خدا کے پاس بر ہان کامل (زبر دست دلیل) ہے:

پس آپ درختوں میں اوران کے پتوں میں اوران کے پھولوں میں اوران کے پھلوں میں غور کیجئے ،اوران چیزوں میں غور کیجئے ،اوران چیزوں میں غور کیجئے جوان میں ہے ہرایک میں میں: مشاہدہ میں آنے والی اور پھلی جانے والی اوران کے علاوہ کیفیات میں ہے، پس بیٹک اللہ تعالی نے ہرنوع کے لئے خاص شکل کے ہتے ،اور خاص رنگ کے پھول اور مزول کے ساتھ مختص پھل بنائے ہیں اورانہی چیزوں سے بیتہ چلتا ہے کہ بیفروفلاں فلال قتم کا ہے۔

اور بیتمام چیزیں صورت نوعیہ کے تابع اوراس کے ساتھ لیٹی (جمٹی ) ہوئی ہیں، وہیں سے آئی ہیں جہال سے صورت نوعیہ کے تابع اوراس کے ساتھ لیٹی (جمٹی ) ہوئی ہیں، وہیں سے آئی ہیں جہال سے صورت نوعیہ آئی ہے۔اوراللہ کا یہ فیصلہ کہ بیہ مادہ ۔ مثال کے طور پر ۔ تھجو پھی درخت ہے ، اُن کے تفصیلی فیصلے کے ساتھ ملاجلا ہے کہاس کے پھل ایسے ہوں اوراس کے بیتے ایسے ہوں۔

اورنوع کی پچھ خصوصیتیں وہ ہیں جن کو پالیتا ہے ہر وہ خص جس کے پاس دل ہے، اوراس کی خصوصیتوں میں سے بعض وہ ہیں جن کونہیں پاتا مگرزیرک ذہین شخص، جیسے یا قوت کی تا ثیر، اس کوساتھ رکھنے والے کے دل میں خوش کرنے اور بہا در بنانے کی ۔ اورنوع کی خصوصیات میں ہے بعض وہ ہیں جوتمام افراد کو عام ہیں، اوراس کی بعض خصوصیات وہ ہیں جونہیں پائی جاتیں مگران کے بعض میں، جہاں مادہ میں استعداد پیدا ہوتی ہے، جیسے وہ ہلیلہ جواس مخص کے پیٹ کوزم

- ﴿ أَوْسَوْمَ بِيَكُثِيرَ فِي

کرتا ہے، جواس کواپنے ہاتھ میں پکڑے رہتا ہے۔

اورآپ کوئی نہیں کہ آپ پوچھیں کہ تھجور کا کھل ایسا کیوں ہے؟ کیونکہ بیسوال ہی غلط ہے،اس لئے کہ ماہیتوں کے لوازم کا پایا جانا ماہیتوں کے ساتھ نہیں طلب کیا جاتا'' کیوں؟'' کے ذریعہ۔

### لغات:

إِنْشَقَّ الشيئُ : پَهِثنا، انْشَقَّ الفجوُ: فَجُرِكاطلوعَ مُونا .....إِشْتَبَكَ: مُخْلِط مُونا ، بِعض كالِعض ميں واخل مُونا ..... النُحُوص : هَجُورَكَ بِيَّةٍ مَفْرِد خُوصة ..... البّال: ول ، كهاجا تا ہے ما خَطَرَ ببالى : ميرے ول ميں نہيں گزرا ..... الأَلْمَعُ والأَلْمَعِيُّ: تيز ذَبُن، تيزفَهم ، الأَلْمَعِيَّة: ذكاوت \_



## حیوانات کے احوال میں غور

اب آپ حیوانات کی مختلف اقسام پرنظر ڈالیں۔ نباتات میں جو جو باتیں پائی جاتی ہیں ، وہ سب باتیں آپ کو حیوانات میں ملیں گی ، آپ دیکھیں گے کہ ہرنوع کی الگشکل اور جدا بناوٹ ہے ، مزید ہرآں حیوانات اپنا اختیار ہے حرکت کرتے ہیں ، اوران کو فطری الہا مات ہوتے ہیں ان کی سرشت میں زندگی گزار نے کی تدبیریں رکھ دی گئی ہیں۔ اور وہ انہی چیزوں کی وجہ سے ایک دوسرے سے ممتاز ہوتے ہیں۔ مثلاً پالتو چو پائے گھاس کھاتے ہیں اور دُگالی کرتے ہیں ، گھوڑے ، گدھے اور خچر گھاس تو کھاتے ہیں گر جگالی نہیں کرتے ، درندے گوشت کھاتے ہیں۔ پرندے ہوا میں اڑتے ہیں اور مجھلی پانی میں تیرتی ہے ، ای طرح حیوانات کی ہرنوع کی الگ آواز ہے ، نرمادہ کے ملئے کا الگ طریقہ ہے ، اور اولاد کی پروش کا الگ آواز ہے ، نرمادہ کے ملئے کا الگ طریقہ ہے ، اور اولاد کی پروش کا الگ ڈھنگ ہے ، جس کی تفصیل غیر ضروری ہے۔

ا وراللہ تعالیٰ نے حیوانات کی ہرنوع کو وہ علوم الہام فر مائے ہیں جواس کے مزاج کے مناسب ہیں ،اور جواُس نوع · کے ۔لئے کارآ مد ہیں ،اور بیسب الہامات حیوانات کی انواع پر خالق تعالی کی طرف سے صورت نوعیہ کے روزن سے ہوت: ہیں ، جیسے پھولوں کے مختلف ڈیز ائن اور پھلوں کے مزے صورت نوعیہ کے ساتھ گڈٹڈ ہیں۔

اور حیوانات کی انواع کے بعض احکام تمام افراد کو عام ہوتے ہیں ، اور بعض احکام صرف بعض افراد میں پائے جاتے ہیں ، تجال ماڈہ میں استعداد ہوتی ہے اورا تفاقا اسباب جمع ہوجاتے ہیں ، اگر چنفس استعداد سب میں ہوتی ہے ، جیسے شہد کی ہر کھیے وں کا سردار ) نہیں بنتی ، کوئی ،ی بنتی ہے ، اورانسان کی آواز کی نقل ہر پرندہ نہیں کرسکتا ، طوطا ہی کرتا ہے۔

ثم انظر إلى أصناف الحَيوان، تجذ لكل نوع شكلا وخِلْقة، كما تجدفى الأشجار، وتجد مع ذلك لها حركاتٍ اخْتِيَارِيةً، وإلهاماتٍ طبيعيةُ، وتد بيراتٍ جِبِلَيَّةً، يمتاز كل نوع بها؛ فبهيمة الأنعام تَرْعى الحشيش وتَجْتَرُ، والفرسُ والحمار والبغل ترعى الحشيش ولاتجتر، والسباعُ تأكل اللحم، والطير يطير في الهواء، والسمك يسبح في الماء؛ ولكل نوع من الحيوان صوتٌ غيرُ صوت الآخر، ومسافدة غيرُ مسافدة الآخر، وحِضانة للأولاد غير حِضانة الآخر؛ وشرح هذا يطول.

وما ألهم الله نوعا من الأنواع إلا علوما تُناسب مزاجَه، وإلا مايصلُح به ذلك النوع؛ وكلُّ هذه الإلهاماتِ تترشح عليه من جانب بارئها، من كُوَّةِ الصورة النوعية؛ ومَثَلُها كَمَثَل تَخَاطِيْطِ الأزهار وطُعوم الثمرات في تشابُكها مع الصورة النوعية.

ومن أحكام النوع: ما يَعُمُّ الأفراد، ومنها: مالايوجد إلا في البعض، حيث تستعدُّ المادةُ، وتَتَّفِقُ الأسبابُ، وإن كان أصل الاستعداد يَعُمُّ الكلَّ، كالْيَعْسُوْبِ من بين النَّحُل، والْبَبْغَاءِ: يتعلَّم محاكاة أصواتِ الناس بعد تعليم وتمرين.

ترجمہ: پھرآپ حیوانات کی اقسام کودیکھیں، آپ ہرنوع کے لئے ایک شکل اور ایک بناوٹ پائیں گے، جیسا آپ نے پایا ہے درختوں میں، اور آپ اس کے ساتھ پائیں گے حیوانات کے لئے اختیاری حرکتیں، فطری الہمامات اور جبلی تدبیریں، جن کے ذرایعہ ہرنوع ممتاز ہوتی ہے، مثلاً پالتو چو پائے گھاس چرتے ہیں اور جگائی کرتے ہیں اور گھوڑ ہے، گدھے اور خچرگھاس چرتے ہیں اور جگائی کرتے ہیں، اور رہندے ہوا میں اڑتے ہیں، اور خچھلی پانی میں بیرتی ہے، اور حیوان کی ہرقتم کے لئے ایک آواز ہے دوسرے کی آواز کے مغائر، اور جفتی کا طریقہ ہے دوسرے کی جفتی کے طریقہ کے مغائر، اور اولاد کی پرورش کا طریقہ ہے دوسرے کے طریقہ کے مغائر، اور اس کی تفصیل لمبی ہوجائے گی۔ اور اللہ تعالی نے حیوانات کی انواع میں سے ہرنوع کو وہی علوم الہم فرمائے ہیں جو اس کے مزاج کے مناسب اور جن کے ذریعہ وہ نوع سنور سکتی ہے۔ اور بیسب الہمامات نوع پر شیکتے ہیں انواع کو پیدا کرنے والے کی جانب ہیں، اور جن کے مزوں جیسا ہے، ان کے خلط ہونے میں صورت نوعیہ کے سوراخ سے، اور ان علوم کا حال شکوفوں کی کئیروں اور پھلوں کے مزوں جیسا ہے، ان کے خلط ہونے میں صورت نوعیہ کے ساتھ ۔

اورنوع کے احکام میں سے بعض وہ ہیں جوتمام افراد کو عام ہوتے ہیں،اوران میں سے بعض صرف بعض افراد میں پائے جاتے ہیں، جہاں ماوہ میں استعداد بیدا ہوتی ہے اورا تفا قااسباب جمع ہوجاتے ہیں،اگر چنفس استعداد سب میں ہوتی ہے، جیسے بعسوب (شہد کی مکھیوں کا بادشاہ) شہد کی مکھیوں کے درمیان میں سے،اور طوطالوگوں کی آوازوں کی نقل کرنا سیکھتا ہے تعلیم وتمرین کے بعد۔

#### لغات:

إِجْتَرُّ البعيرُ : جَكَالَى كُرِنَا الْجِتَرُّ الشيئَ : كَفِيْجِنَا ..... سَافَدَ الذكر أنثاه مُسَافَدَةً : جَفَى كَرِنا ..... المِحضَانة: برورشُ ..... قوله: وإلا مايصلح به استثناء دراستثناء بـ.... خَطَّطَ: كيري كفيْجِنَا تَـخُاطِيْط: كيري، وُيزائن، كونكه وه كيرول سے بنتی بـ.... إِسْتَعَدَّ للأمر: تيار مونا ــ.... كيرول سے بنتی بـــــ إِسْتَعَدَّ للأمر: تيار مونا ــ



## انسان کے احوال میں غور

اب آپنوع انسانی کود کیھیں، نبا تات اور حیوانات میں جوجو با تیں ہیں، وہ سب انسان میں موجود ہیں، انسان بھی دیگر حیوانات کی طرح کھانستا، انگڑائی لیتا، ڈ کارلیتا، فضلات کو دفع کرتا اور پیدا ہوتے ہی بستان چوستا ہے، مزید برآ ں انسان میں چندا لیی خصوصیات یائی جاتی ہیں جن کی وجہ سے وہ دیگر حیوانات سے ممتاز ہوتا ہے، مثلاً:

ں وہ بات چیت کرتا ہے، دوسروں کا کلام سمجھتا ہے، بدیہی باتیں مرتب کرکے نئے علوم پیدا کرتا ہے، اس طرح تجربات، جائزے اورزیر کی ہے بھی علوم پیدا کرتا ہے۔

﴿ وہ الی باتوں کا اہتمام کرتا ہے، جن کو وہ عقل ہے اچھا سمجھتا ہے، اگر چہ حواس اور قوت واہمہ ہے ان کی خو بی سمجھ میں نہ آئے جیسے نفس کوسنوارنا اورمما لک کوزیز نگیں کرنا۔

اوران امور کے نوعی ہونے کی دلیل ہے ہے کہ تمام امتیں، پہاڑوں کی چوٹیوں پررہنے والے بھی، ان کی بنیادی باتوں پرمتفق ہیں اور پید بات بلاوجہ نہیں ہوسکتی، اس میں گہراراز ہے، جوصورت نوعیہ کی جڑ سے پھوٹنا ہے۔ اور وہ راز بیہ ہے کہ مزاج انسانی کامقتضی ہیہ ہے کہ عقل دل پر، اور دل نفس پر غالب رہے، اس لئے وہ نفس کے نقاضوں کودل کے فیصلہ پر د بالیتا ہے، اور دل کی جا ہتوں کاعقل کے فیصلہ کے سامنے خون کر دیتا ہے۔

ثم انظر إلى نوع الإنسان، تجد له ماوجدت في الأشجار، وما وجدت في أصناف الحيوان، كالشُعال، والتَّمَطِّي، والجُشاء، ودفع الفضلات، ومَصِّ الثَّدى في أول نشأته؛ وتجد مع ذلك فيه خواصٌ، يمتاز بها من سائر الحيوان:

منها: النطق، وفهم الخطاب، وتوليد العلوم الكسبية من ترتيب المقدِّمات البديهية، أو من التجربة، والاستقراء، والحدس.

ومنها : الاهتمام بأمور يَسْتَحْسِنُهَا بعقله، ولايجدها بحسِّه ولاوهمه، كتهذيب النفس،

وتسخير الأقاليم تحت حكمه.

ولذلك يتوارد على أصول هذه الأمور جميعُ الأمم، حتى سكاًن شواهِق الجبال؛ وما ذلك إلا لِسِرٌ نا شئ من جذر صورته النوعية؛ وذلك السر: أن مزاج الإنسان يقتضى أن يكون عقلُه قاهرًا على قلبه، وقلبه قاهرًا على نفسه.

تر جمیہ: پھرد یکھئے آپ نوع انسانی کی طرف، پائیں گے آپ اس میں وہ چیزیں جو آپ نے پائی ہیں درختوں میں، اور جو پائی ہیں آپ نے حیوانات کی اقسام میں، جیسے کھانسنا اورانگڑائی لینا اورڈ کارلینا اورفضلات کو دفع کرنا، اور پستان چوسنا اپنی پیدائش کے آغاز میں، اور آپ پائیس گے اس کے ساتھ انسان میں چندالیی خصوصیتیں جن کی وجہ سے وہ دیگر حیوانات سے ممتاز ہوتا ہے۔

ان میں سے ایک: بات چیت کرنا ہے،اور دوسرے کی بات سمجھنا ہےاور بدیہی باتوں کوتر تیب دے کرعلوم اکتسا بی پیدا کرنا ہے، یا تجربہ سے اور جائزے ہے اور زیر کی ہے (علوم اکتسا بی پیدا کرنا ہے)

اوران میں سے ایک الیی باتوں کا اہتمام کرنا ہے ، جن کووہ اپنی عقل سے اچھا سمجھتا ہے ، اور اپنے حواس سے اور اپنے وہم سے ان کی خوبی نہیں سمجھتا ، جیسے نفس کو سنوار نااور مما لک کواپنے تھم کے تحت مسخر کرنا۔

اورائی وجہ ہے منفق ہیں ان باتوں کی بنیادوں پر ، تمام لوگ ، حتی کہ پہاڑوں کی چوٹیوں پر رہنے والے بھی ، اور نہیں ہے یہ بات مگرا یک ایسے راز کی وجہ ہے جوصورت نوعیہ کی جڑھے پیدا ہوتا ہے۔ اور وہ رازیہ ہے کہ انسان کا مزاج چاہتا ہے کہ اس کی عقل غالب رہے اس کے دل پر ، اور اس کا دل غالب رہے اس کے نفس پر۔

#### لغات:

☆ ☆ ☆

الله تعالیٰ نے کا ئنات کانظم وانتظام کس طرح فرمایا ہے؟ معالمة الله الله الله کا کنفسانھی قبیرین نے کا زیمیں میں ملامہ مالا میں اللہ

اب تك كيف حلق الله الحلق؟ كي تفصيل تقى كه قدرت نے بيكارخاندكس وُ هب سے بنايا ہے، نباتات كى،

حیوانات کی اورانسان کی صورت حال کیا ہے؟ اب سیف ذَبَّرَ اللّه النحلق؟ کامضمون شروع ہوتا ہے بعنی اللہ تعالیٰ نے کا نئات کا کیا انتظام کیا ہے؟ پہلے آپ نہا تات اور حیوانات کا انتظام دیکھیں، پھرانسان کی تدبیر کابیان آئے گا۔
بنا تات میں چونکہ حس وحرکت نہیں اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان کو جڑیں دی ہیں، جن سے وہ انرجی (Energy) حاصل کرتی ہیں جڑیں زمین سے مادہ چوتی ہیں اور صورت نوعیہ کی دَین کے مطابق شہنیوں، پتوں، پھلوں اور پھولوں کو سال کرتی ہیں، اس طرح تمام نہا تات نشو ونما پاتے ہیں۔ اور حیوانات میں چونکہ حس وحرکت ہے، اس لئے ان کو جڑیں نہیں دیں، بلکہ ان کو مکلف کیا کہ وہ گھاس، دانہ اور پانی ان کے شکانوں سے حاصل کریں، نیز ان کو دیگر مرافق زندگ بھی الہام کئے۔

اور جوحیوانات کیڑوں کی طرح پیدانہیں ہوتے ،ان میں افزائش نسل کا بیا نظام کیا گدان کوآلاتِ تناسل دیئے ، اور مادَہ میں رطوبت پیدا کی ،جس ہے بختین کی پرورش ہوتی ہے ، پھرو ہی رطوبت خالص دودھ بن جاتی ہے ،اورنو زائیدہ یجے کوالہام کیا کہ وہ بیتان چوہے ،اور جودودھ منہ میں آئے اس کونگل جائے۔

اورمرغی میں بھی رطوبت پیدا کی ،جس سے انڈے تیار ہوتے ہیں ، پھر جب مرغی تمام انڈے دے چکتی ہے تو اندر الین خشکی اور خلاء پیدا ہوجا تا ہے جواس کو پاگل سابنا دیتا ہے اوروہ دوسری مرغیوں سے دور بھاگتی ہے ، اور کوئی چیز دباکر بیٹھنا جا ہتی ہے تاکہ اندر کے خلاء کو پُرکرے۔

اور کبوتر کے جوڑے میں الفت رکھی اور انڈول سے فارغ ہونے کے بعدان کوسینے کی وجہ وہی ہے جوم غی میں ہے،
پھر جب چوزے نکل آتے ہیں تو بوسیدہ رطوبت بہ تکلف تی کا سبب بن جاتی ہے، اور اللہ نے کبوتر ی کے دل میں
چوزوں کی محبت رکھی ، جو پرانی رطوبت کے ساتھ مل کرتی کا سبب بنتی ہے، جس سے غلہ پانی ٹکلتا ہے اور اس کو چوزے
کھاتے ہیں، اور باہمی انسیت کی وجہ سے نربھی مادہ کی نقل کرتا ہے، جس سے چوزوں کو غذا فراہم ہوتی ہے، اور چوزوں
میں بھی رطوبت پیدا کی ہے، جو بعد میں پُروں کی شکل اختیار کرلیتی ہے اور ان سے بچے اڑنے لگتے ہیں اور اپنی غذا خود
حاصل کرتے ہیں۔

ثم انظر إلى تدبير الحق لكل نوع، وتربيته إياه، ولطفِه به؛ فلما كان النبات لايُحِسُّ ولايتحرك، جعل له عروقا، تَمُصُّ المادة المجتمعة من الماء والهواء ولطيف التراب، ثم يُفَرِّقُها في الأغصان وغيرها، على تقسيم تعطيه الصورة النوعية.

ولما كان الحَيوان حسَّاسا، متحركا بالإرادة، لم يجعل له عروقًا، تَمَصُّ المادةَ من الأرض، بل الهمه طلبَ الحبوب والحشيش والماء من مَظَانَّهَا، وألهمه جميع مايحتاج إليه من الارتفاقات. والنوع الذي لايتكوَّن من الأرض تكوُّنَ الديدان منها، دَبَّر الله تعالى له، بأن أو دع فيه قُوى التناسل، وخَلَقَ في الأنشى رطوبةٌ، يصر فُها إلى تربية الْجَنِيْن، ثم حوَّلها لبناخالصًا، وألهم المتولدَ مَصَّ الثدي وازْدِ رَادَ اللبن.

وجعل في الدجاجة رطوبة، يصر فها إلى تكوُّن البَيْضِ؛ فإذا باضت أصابها يُبُسُّ وخُلُوُّ جوفٍ، يحملانها على جنون، يستدعى تركَ مخالطة بنى نوعها، واستحبابَ حِضَانة شيئ، تسُدُّ به جوفَها. وجعل من طبع الحمامة الأنسَ بين ذكرها وأنثاها، وجعل خُلُوَّ جوفها هو الحامل على حِضانة البَيْض، ثم جعل رطوبتها البالية تتوجَّه إلى التهوُّع، وجعل لهارحمة على الفرخ، وجعل رحمتها مع الرطوبة البالية سببا لتهوُّعها، ودفع الحبوب والماء إلى جوف فَرْخِها؛ وجعل الذَّكر منها بسبب الأنس يقلّد أنثاها؛ وخلق للفَرَاخ مزاجا رطبا، ثم حوَّل رطوبتها ريشا تطير به.

تر جمہ: پھرآپ ہرنوع کے لئے حق تعالی کے نظم وانظام کو،اوراس کی پرورش کواوراس پرلطف وکرم کود کیھئے، پس جب نباتات احساس نہیں رکھتے تھےاور حرکت نہیں کرتے تھے تو ان کے لئے جڑیں بنائیں، جواس مادہ کو چوتی ہیں جو پانی، ہوا اورمٹی کے لطیف اجزاء ہے اکٹھا ہوتا ہے، پھر اللہ تعالی اس مادہ کوشاخوں وغیرہ میں بانٹ دیتے ہیں، اس اندازے کے مطابق جوصورت نوعیہ دیتی ہے۔

اور جب حیوان احساس کرنے والا اور بالا رادہ حرکت کرنے والا تھا تواس کے لئے ایسی جڑیں نہیں بنا کیں جوز مین سے مادہ کو چوسیں، بلکہ ان کوغلہ، گھاس اور پانی کوان کے ٹھکانوں سے ڈھونڈ ھنے کا الہام کیا، اور ان کوالہام کیس وہ تدبیرات نافعہ جن کے وہ مختاج ہیں۔

اور حیوانات کی جوشم مٹی سے پیدانہیں ہوتی ، کیڑوں کے مٹی سے پیدا ہونے کی طرح ،ان کا بیا نظام کیا کہ ان میں نسل بڑھانے والی صلاحیتیں و دَیعت فرما کیں ،اور مادَ ہ میں ایک رطوبت پیدا کی ،جس کو اللہ تعالیٰ پید کے بچے کی پرورش میں خرچ کرتے ہیں پھراس کو خالص دودھ میں تبدیل کردیا ،اورنوزائیدہ بچے کو پیتان چوسنے کا اور دودھ نگلنے کا البام فرمایا۔

 نے اس کے نرکو — بوجہانسیت کے — اس کی مادہ کا مقلد نبنایا ،اور چوز وں میں مرطوب مزاج پیدا کیا ، پھران کی رطوبت کوایسے پر بنادیا ،جس سے وہ اڑنے لگے۔

#### لغات:

مَظَانٌ جَع ہے مَظَنَّةٌ کی، جس کے معنی ہیں ٹھکانہ یعنی وہ جگہ جہاں کسی چیز کے موجود ہونے کا گمان ہو، جیسے کوئی
بازار سرمہ دانی لینے جاتا ہے، تو وہ ہر دو کان پر دریافت نہیں کرتا بلکہ جہاں سرمہ دانی ملنے کا احتمال ہوتا ہے وہیں رکتا ہے۔
یہ لفظ شاہ صاحب آ گے بار باراستعمال کریں گے اس لئے اس کا مفہوم یا در کھیں ۔۔۔۔۔ ارتفاقات جمع ہے ارتیفاق کی،
ارتیفق به کے معنی ہیں نفع اٹھانا، یہ بھی شاہ صاحب کی خاص اصطلاح ہے، اس کا مفہوم ہے آرام سے زندگی گزارنے کی
تدبیری، مفیدا سیمیں، اس کی مزید وضاحت مجمد ثالث کے شروع ہیں آئے گی ۔۔۔۔۔ از دَوَدَ دَ اللق مدة : لقمہ کوجلد ک
سے نگانا ۔۔۔۔۔ تَھَوَّع تَھَوُّع تَھَوْعُ اِنْ تُکلف سے قُی کرنا۔۔۔۔۔ تو نگانا ۔۔۔۔ تی کا منہوں سے تو گوگانا ۔۔۔۔ تا کہ اس کی مزید وضاحت مجمد ثالث کے شروع ہیں آئے گی ۔۔۔۔۔۔ از دَورَدَ اللق مدة : لقمہ کوجلد ک



## انسان کی تربیت و تدبیر کابیان

پروردگارعالم نباتات اور حیوانات کی پرورش کس طرح کرتے ہیں؟ قدرت نے ان کانظم ونسق کس طرح کیا ہے؟ یہ مضمون آپ پڑھ بچکے، اب انسان کی تربیت و تدبیر کا بیان شروع ہوتا ہے۔ انسان میں نباتات اور حیوانات کی سب خصوصیتیں موجود ہیں، وہ نشو و نما پاتا ہے، احساس رکھتا ہے، ارادے ہے حرکت کرتا ہے، جبلی الہامات قبول کرتا ہے اوراس کو فطری علوم بھی عطا کئے گئے ہیں، مزید برآں اس کو اور خصوصیات ہے بھی نوازا گیا ہے، اس کو عقل وافر دی گئی ہے اور وہ اکتسانی علوم پیدا کرنے پر بھی قادر ہے، اس لئے قدرت نے اس کے لئے سامان زندگی تیار نہیں کیا، بلکہ خوداس کو اسباب علوم پیدا کرنے کا حکم دیا ہے، اس کو جیت کرکے اپنے لئے اسباب بقاء فراہم کرے۔

صلاحیتوں کا فرق: پھرتمام انسان ایک درجہ کے نہیں ،کوئی فطری طور پر آقا ہے تو کوئی اتفاق سے (ByChance) آقا بن گیا ہے ،کوئی فطری طور پرغلام ہے تو کوئی اتفاقا غلام بن گیا ہے ،کوئی بادشاہ ہے تو کوئی رعایا ،کوئی دانشمند ہے تو کوئی غبی ، اور دانشمند بھی ایسا کہ تھمت الہی ،علم طبعی ،علم ریاضی اور تھمت عملی میں گل افشانی کرتا ہے ، اور جوغبی ہے وہ ندکورہ علوم کی طرف کسی کی تقلید کے بغیرراہ نہیں یا تا۔

یہ سب انسان کی فطری ہاتیں ہیں، چنانچے تمام انسان ،خواہ وہ بادینشیں ہوں یا شہری ،ان باتوں میں متفق ہیں۔اور سے انسان کی ظاہری خصوصیات اور نظم ونسق کا بیان ہے، جس کا تعلق انسان کی قوت بہیمیہ اور دنیوی تدبیرات نافعہ ہے ہے۔ قوت ملکیہ کے علق سے انسان کے احوال: اب آپ قوت ملکیہ کے تعلق سے انسان کے احوال میں غور کریں۔ انسان دیگر حیوانات کی طرح نہیں ، اس کو حیوانات سے اشرف علم وادراک دیا گیا ہے، اور انسان کے وہ مخصوص علوم جن پر انسان کے تمام افراد متفق ہیں ، یہ ہیں:

وہ جاننا چاہتا ہے کہاس کو کس نے پیدا کیا ہے؟ اور کیوں پیدا کیا ہے؟ اور اس کا پیدا کرنے والا اس کی پرورش کیوں کررہا ہے؟
 کیوں کررہا ہے؟

🕐 وہ جاننا چاہتا ہے کہ کا سُنات کانظم وانتظام کون کرر ہاہے؟ جوخوداس شخص کا بھی خالق ورازق ہے۔

انسان بصیرت اور پوری توجہ ہے اپنے پیدا کرنے والے اور پرورش کرنے والے کی بندگی کرنا چاہتا ہے،اس کے سامنے گڑ گڑانا چاہتا ہے،جس طرح وہ اور تمام حیوانات زبان حال سے دائمی طور پر تضرع گناں ہیں۔

زبان حال سے تضرع: دنیا کی تمام مخلوقات: انسان دحیوانات، اشجار وا ججار وغیرہ، اکل وشرب، افزائش نسل اور دیگر مادی ضروریات کی حد تک بختی کے ساتھ قوانین الٰہی کے پابند ہیں، اور یوں بنیادی طور پر جمام مخلوقات عاجزی کرنے والی ہیں، اور یہی ان کا زبان حال سے تضرع (گرگرانا) ہے، البتہ انسان روحانی طور پر بھی مسلمان ہونے کی اہلیت رکھتا ہے، اسلام کے معنی ہیں بغیر خارجی دباؤکے اللہ کی حاکمیت کے آگے سر جھکانا، انسان پر اس معاملہ میں کوئی جرنہیں، جوخوشی سے سر جھکاتا، انسان پر اس معاملہ میں کوئی جرنہیں، جوخوشی سے سر جھکاتا ہے، جنت کا حقد اربوتا ہے۔ اور جو سرتا بی کرتا ہے، سزایا تا ہے، سورۃ الحج آیت ۱۸ میں ارشاد ہے: ''کیا تجھ کو سیات معلوم نہیں کہ اللہ تعالی کے سامنے سب عاجزی کرتے ہیں، جوآسانوں میں ہیں اور زمین میں ہیں، اور سورج اور جو پائے اور بہت سے آدی۔ اور بہت سے ایسے ہیں جن پر (بوجہ منقاد نہ ہوئے کے ) عذا اس ثابت ہوگیا''

کیا نباتات کا ہر جزءاس نفس نباتیہ کے سامنے ہر وقت ہاتھ پیارے ہوئے نہیں، جو درختوں کی تدبیر کرتا ہے؟ کیا درختوں کی شہنیاں، پتے، پھول وغیرہ ہر وقت نفس نباتیہ سے فیضان کی بھیک نہیں مانگتے؟ بیفس نباتیہ کس نے پیدا کیا ہے؟ اللہ تعالی نے پیدا کیا ہے، پس یمی نباتات کی زبان حال سے عاجزی ہے۔ پس اگر نباتات میں کا مل عقل ہوتی تو ان کا ہر جز نفس نباتیہ کی ایک تعریف کرتا جو دوسرے جز اکی تعریف سے مختلف ہوتی ۔ اورا گران میں فہم وشعور ہوتا تو اس زبان حال سے ہاتھ پیار نے کا ان کے علم پر اثر پڑتا اور وہ علم وبصیرت اور پوری توجہ سے بھی ہاتھ پیار نے کا ان کے علم پر اثر پڑتا اور وہ علم وبصیرت اور پوری توجہ سے بھی ہاتھ کی سے بھر گیا ہے سے بیات سمجھ لیجئے کہ انسان چونکہ تیز عقل رکھتا ہے اس لئے اس کا دل تکفف حالی کے مطابق تکفف علمی سے بھر گیا ہے اور اس کے نفس میں زبان حال سے دست طلب بھیلا نے کی طرح علم وبصیرت سے دست طلب در از کرنے کا ب پناہ جذبہ پیدا ہوگیا ہے۔

انسان کی چنداورخصوصیات:انسان میں دوخصوصیتیں اور بھی ہیں:

کہلی خصوصیت: نوع انسانی میں کچھا سے کامل افراد ہوتے ہیں جن کی خالص توجہ علوم عقلیہ کے سرچشمہ کی طرف رہتی ہے، وہ ان علوم کواس سرچشمہ سے بذریعہ کوتی یا حدس یا خواب حاصل کرتے ہیں، اور کچھ دوسرے لوگ ہوتے ہیں جواس کامل انسان میں رشد و برکت کے آٹار محسوں کرتے ہیں، چنانچہ وہ اوامر ونواہی میں اس کی پیروی کرتے ہیں۔ اول انہیائے کرام ہیں اور دوم ان کی امتیں ہیں اور اگر چہ خواب، رائے، غیبی آ واز اور فراست کے ذریعہ غیب کی طرف خالص توجہ کرنے کی نفس صلاحیت سب لوگوں میں ہوتی ہے، مگر سب انسان برابر نہیں ہوتے ، کوئی کامل ہوتا ہے اور کوئی ناقص، اور ناقص ہمیشہ کامل کامختاج رہتا ہے، غرض ہر شخص بذات خود غیب سے علوم حاصل نہیں کرسکتا، عام لوگوں کواس سلسلہ میں کامل کی پیروی کرنی پڑتی ہے۔

دوسری خصوصیت: انسان کواللہ تعالی نے چندالی صفات سے بہرہ ورکیا ہے، جن کا انداز جانوروں کی صفات کے انداز سے برتر ہے۔ وہ صفات بیہ بیں (۱) خشوع (۲) نظافت (۳) عدالت (۴) ساحت (۵) ملکوت وجروت کی رشنیوں کا ظاہر ہونا کا ظاہر ہونا ،اوراحوال ومقامات کا پیش آنا۔ جن کی تفصیل آگے آئے گی۔

ولما كان الإنسان مع إحساسه وتَحَرُّكه، وقبولِه للإلهامات الجبلّية والعلوم الطبيعية، فاعقل وتوليدٍ للعلوم الكسبية، ألْهَمَهُ الزرعَ، والغرسَ، والتجارة، والمعاملة؛ وجعل منهم السيِّدَ بالطبع والاتفاق، وجعل منهم الملوكَ والرعية، وجعل منهم السيِّدَ بالطبع والاتفاق، وجعل منهم الملوكَ والرعية، وجعل منهم الحبيّ الذي الحكيمَ المتكلِّمَ بالحكمة الإلهية، والطبيعية، والرياضية، والعملية، وجعل منهم الغبيَّ الذي لا يهتدى لذلك إلا بضربٍ من تقليدٍ؛ ولذلك ترى أُمّمَ الناس من أهل البوادي والحَضر متواردين على هذه.

وهذا كلُّه شرحُ الخواصِّ والتدبيرات الظاهرة، المتعلّقة بقوته البهيمية، وارتفاقاته المعاشية، ثم انتقِلُ إلى قوته الملكية واعلم أن الإنسان ليس كسائر أنواع الحيوان، بل له إدراك أشرفُ من إدراكاتهم.

ومن علومه التي يتوارد عليها أكثرُ أفراده، غير من عصت مادَّتُه إحكامَ نوعه:

- [١] التفتيش عن سبب إيجاده وتربيته.
- [٢] والتنبية بإثبات مدبر في العالم، هو أو جده ورزقه.
- [٣] والتضرعُ بين يَدَى بارثِه ومَدَبِّره بهمَّته وعلمه، حسب مايتضرع إليه هو وجيمعُ أبناء

جنسه دائما سرمدًا بلسان الحال، وهو قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ، وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنُّجُوْمُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ، وَكَثِيْرٌ مِّنَ النَّاسِ، وَكَثِيْرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ﴾

أليس أن كلَّ جزء من الشجرة: من أغصانها، وأوراقها، وأزهارها، مُتَكَفِّفٌ يدَه إلى النفس النباتية المدبرة في الشجرة دائمًا سرمدًا؟ فلوكان لكل جزء منها عقل، لَحَمِد النفسَ النباتية حمدًا غَيْرَ حمدِ الآخر؛ ولوكان له فَهُم لانطبَعَ التكففُ الحالِي في علمه، وصار تَكَفُّفًا بالهمة؛ فَاعْلَمُ من هناك: أن الإنسان لما كان ذا عقل ذَكِيٌ انطبع في نفسه التكفف العلمي حسب التكفف الحالي.

## ومن خواصه أيضا:

[۱] أن يكون في نوع الإنسان من له خلوصٌ إلى منبع العلوم العقلية، يتلقَّاها منه وحيًا، أو حَدْسًا، أو رُؤْيًا؛ وأن يكون آخرون قد تَفَرَّسوا من هذا الكامل آثارَ الرشد والبركة، فانقادوا له فيما يأمر وينهى.

وليس فردٌ من أفراد الإنسان إلا له قوة التخلُّص إلى الغيب، برؤْيًا يراها، أو بِرَأْي يَبْصُره، أو هَيْ الله عَيف هتيفٍ يسمَعُه، أو حَدْسٍ يَتَفَطَّن له؛ إلا أن منهم الكامل، ومنهم الناقص، والناقصُ يحتاج إلى الكامل.

[۲] وله صفاتٌ يَجِلُ طورٌها عن طُورصفات البهائم كالخشوع، والنظافة، والعدالة، والسماحة، وكظهور بوارق الجبروت والملكوت: من استجابةِ الدعاء وسائر الكرامات والأحوال والمقامات.

ترجمہ: اور جب انسان اس کے حساس ہونے اور حجرک ہونے اور جبلی الہامات اور فطری علوم قبول کرنے کے ساتھ عقل والا اور اکتسابی علوم پیدا کرنے والا تھا تو اس کو کھیتی باڑی ، باغبانی ، تجارت اور معاملات کا الہام فر مایا۔ اور ان میں سے بعض کو فطری طور پر بیا اتفاق سے غلام بنایا۔ اور بعض کو بادشاہ اور بعض کو فطری طور پر بیا اتفاق سے غلام بنایا۔ اور بعض کو بادشاہ اور بعض کورعایا بنایا، اور بعض کو ایسا دانشمند بنایا ، جو حکمت البہ یہ علم بیعی علم ریاضی اور حکمت عملیہ میں گفتگو کرتا ہے اور بعض کو ایسا غبی بنایا جو ان علوم کی راہ نہیں یا تا مگر ایک طرح کی تقلید سے ، اور اس وجہ سے دیکھیں گے آپ لوگوں کے مختلف گروہوں کو، بادیوشینوں میں سے اور شہر یوں میں سے ، ان باتوں پر منفق ( باقی ترجمہ آ گے آر ہا ہے )

(۱)'' فطری طور پریاا تفاق ہے''یعنی کسی میں آقابنے کی فطری صلاحیت ہوتی ہے، وہ با کمال،صاحب ثروت اور فہم وبصیرت کا مالک ہوتا ہے،اورکسی کوان باتوں میں ہے کچھ بھی حاصل نہیں ہوتا مگرا تفاق ہے وہ آتا کالڑ کا ہوتا ہے، اس کئے آقابن جاتاہے۔

اسی طرح کسی میں فطری طور پرغلام بننے ہی کی صلاحیت ہوتی ہے، وہ ماتحت ہی بن سکتا ہے، بالا دست نہیں ہوسکتا اورکوئی اتفاق سے بعنی کسی جنگ میں گرفتار ہونے کی وجہ سے یاغلام نژاد ہونے کی وجہ سے غلام بن جا تا ہے۔ (۲)علم الہی (الّہیات) وہ حکمت نظری ہے جس میں ایسے موجودات واقعیہ کے احوال سے بحث کی جاتی ہے، جن کو وجود میں لانا ہمارے بس کی بات نہیں ، اور وہ دونوں وجودوں ( وجود خارجی اور وجود ذہنی ) میں مادہ کے مختاج نہیں

ہوتے، جیسےاللّٰد تعالیٰ، کہوہ خارج میں بھی بلامادہ موجود ہیں اور جب ان کا تصور کیا جاتا ہے تو بھی بلامادہ ہوتا ہے (مزید

تفصیل کے لئے معین الفلیفیص ۳۵ دیکھیں)

(٣)علم طبیعی: وه حکمت نظری ہے جس میں ایسے موجودات واقعیہ کے احوال سے بحث کی جاتی ہے، جن کو وجود پذیر کرنا ہاری قدرت سے باہر ہےاوروہ چیزیں دونوں وجودوں میں مادہ کی متاج ہوتی ہیں۔جیسے انسان، کہا گرخارج میں پایا جائے گاتو گوشت پوست اور ہڈیوں کی مخصوص شکل میں ہوگا ،اوراگراس کا تصور کیا جائے گاتو بھی ای شکل میں ہوگا ، مادہ سے مجرد كركيهم انسان كاتصورنبين كريكتے \_ يہى حال تمام اشيائے كونىياورمر كبات عضربيكا ب(معين الفلسفة ص٥٠٠)

(٣)علم ریاضی: وه حکمت نظری ہے جس میں ایسے موجودات واقعیہ سے بحث کی جاتی ہے، جن کوموجود کرنا ہماری قدرت واختیار میں نہیں ہےاوروہ چیزیں وجود ذہنی میں تو کسی مخصوص مادہ کی مختاج نہیں ،مگر وجود خارجی میں مخصوص مادہ کی مختاج ہیں، جیسے اعدا داورعلم ہندسہ کی اشکال، کہان کا تصور تو مخصوص مادہ کے بغیر کیا جاسکتا ہے، مگر خارج میں مادہ کے بغیرموجودہیں ہوسکتیں (مزیرتفصیل کے لئے دیکھیں معین الفلے فی سام

(۵) حکمت عملیہ: جن موجودات هیقیہ کو وجود پذیر کرنا ہماری قدرت اورا ختیار میں ہے، ان کے واقعی احوال کو اس حیثیت سے جاننا کہان پڑمل کرنے ہے ہماری دنیااور آخرت سنور جائے گی ، حکمت عملیہ ہے، جیسے اعمال شرعیہ: نماز ، روز ه وغیره اورا فعال حسنه اورسیئه کی معرفت اوران برعمل پیرا ہونا۔ پھرحکمت عملیه کی تین قشمیں ہیں: تہذیب اخلاق، تدبیرمنزل اورسیاست مدنید (تفصیل کے لئے دیکھیں معین الفلیفیس ۳۲)

باقی ترجمہ: اور پیسبتفصیل ان خصوصیات کی اور تدابیر ظاہرہ کی ہے،جس کاتعلق انسان کی قوت بہیمیہ ہے اور اس کی د نیوی تدبیرات ِنا فعہ ہے ہے۔اور جان کیجئے کہانسان ،حیوانات کی دیگرا قسام کی طرح نہیں ، بلکہاس کوحیوانات کے اوراک ہے بہتر ادراک حاصل ہے۔

اورانسان کے اُن علوم میں ہے، جن پراس کے اکثر افراد متفق ہیں ،علاوہ اس محض کے جس کے ماڈ ہ نے اس کی نوع کے احکام کی نافر مانی کی ہے۔ (بعض میہ ہیں:)

(۱) این ایجاداورتربیت کے سبب کے بارے میں سوال کرنا۔

(۲) مدبرعالم کے ثبوت ہے واقف کرنا،جس نے اس کو پیدا کیا ہے اورروزی پہنچار ہاہے۔

(۳) اورا پنے پیدا کرنے والے اور تدبیر کرنے والے کے سامنے، پوری توجہ اور علم سے عاجزی کرنا، جس طرح دائی اور ابدی طور پر زبان حال سے وہ خود بھی اور اس کی جنس کے تمام بیٹے ( یعنی تمام حیوانات ) عاجزی کرتے رہتے ہیں، اور یہی مطلب ہے اس ارشاد باری تعالی کا کہ:

"کیا تجھے معلوم نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے سامنے مجدہ ریز ہیں ، جوآ سانوں میں ہیں اور جوز مین میں ہیں ، اور سورج اور چوپائے اور بہت سے انسان ، اور بہت سوں پرعذاب ثابت ہوگیا۔"

کیا یہ بات نہیں ہے کہ درخت کا ہر جزء ، خواہ ٹبنی ہو، یا پتہ ، یا پھول: دائمی اور ابدی طور پر ، اپناہاتھ بپارے ہوئے ہواس نفس نباتیہ کے سامنے جو درخت کی تدبیر کرتا ہے؟ پس اگر ہوتی درخت کے ہر جزء میں عقل تو وہ نفس نباتیہ کی ایس تعریف کرتا ، جو دو سرے جزگی تعریف ہوتی ، اور اگر ہوتا ہر جزء کے لئے فہم تو پھیپ جاتا زبان حال سے بہتے دیارنااس کے علم میں ، اور وہ تکفف حالی پوری توجہ ہوتی ، اور اگر ہوجا تا ۔ پس یبال سے ہمچھ لیجئے کہ انسان جب تیزعقل والانتھا تو اس کا دل بھر گیا تکفف حالی کے مطابق ۔

اورانسان کی خصوصیات میں سے بیجی ہے:

(۱) کونوع انسانی میں ایسافتض ہو، جس کی خالص توجیعلوم عقلیہ کے سرچشمہ ( یعنی عالم غیب ) کی طرف ہو، وہ علوم

کواس سرچشمہ سے حاصل کرے، وقی ہے، یا فراست ہے، یا خواب ہے۔ اور یہ کہ پچھد دوسر لے لوگ ہوں، جواس کا مل

میں رشد و ہرکت کے تا خار تا ڈیس۔ لیس وہ اس کے منقاد ہوجا کیس اُن باتوں میں جو وہ حکم دے یارو کے۔

اور انسان کے افراد میں کوئی ایسا فر ذہیں مگر وہ صلاحیت رکھتا ہے غیب کی طرف خالص توجہ کرنے کی، کسی ایسے

خواب ہے جس کو وہ دیکھے، یا کسی ایسے رائے ہے جو وہ قائم کرے، یا کسی ایسی غیبی آ واز ہے جو وہ ہے، یا ایسی فراست

خواب ہے جس کو وہ تا ڑ لے، مگر انسانوں میں ہے بعض کا مل ہوتے ہیں اور بعض ناقص اور ناقص کا مل کا محتاج ہوتا ہے۔

مضات چو پایوں میں نہیں پائی جاتی ہیں ) جیسے خشوع ، نظافت ، عدالت ، اور شماحت اور جیسے جروت و ملکوت کی جلیوں کا صفات ہو یا یوں کی صفات کے انداز ہے برتر ہے ( یعنی بید صفات چو پایوں میں نہیں بی جاتی ہیں ) جیسے خشوع ، نظافت ، عدالت ، اور شماحت اور جیسے جروت و ملکوت کی جلیوں کا موالید کی ہرنوع میں بچھ ہے کا را فراد ہوتے ہیں یعنی ان میں نوع کی خصوصیات مفقود ہوتی ہے، جیسے ایک بھینس ہے مگر بائل ہو ہو ایسے افراد کو نکا لئے کے لئے شاہ صاحب رحمہ اللہ کی بیخصوص تعبیر ہے تا ا

ظاہر ہونا یعنی دعا کی قبولیت اور دیگر کرامات واحوال ومقامات۔ تشریح :

(۱) خشوع یعنی الله کے سامنے نیاز مندی ۔ نظافت یعنی پاکی ، عدالت یعنی انصاف اور ساحت یعنی عالی ظرفی ، یہ چارصفات انسان کی مخصوص صفات ہیں ۔ ان کی پوری وضاحت مبحث رابع کے باب رابع (رحمة الله: ۵۴۰) میں ہے۔
(۲) جبروت: الله تعالیٰ کی ذات سے تعلقات رکھنے والے معاملات ، ملکوت: فرشتوں سے تعلق رکھنے والے معاملات ، ناسوت: ناس یعنی انسان سے تعلق رکھنے والے معاملات ۔ مقامات واحوال: احسان (تصوف) کے شمرات و نتائج ، جیسے الله کی محبت ، الله پراعتا دکلی وغیرہ جن کی تفصیل جلد دوم میں ابواب الاحسان کے تحت المصف احسات و الأحوال کے عنوان سے آرہی ہے (دیکھیں رحمة الله ۱۳۲۳ - ۱۵۵)

(۳) انسان کی ماہیت حیوان ناطق ہے۔اس میں حیوان جنس ہے، پس جومخلوقات حیوانیت میں شریک ہیں وہ سب انسان کی جنس کے بیٹے ہیں۔اور ناطق فصل ہے، جونوع بناتی ہے، پس جتنے افراد ناطق ہیں وہ سب انسان کی نوع کے بیٹے ہیں،اول کو''ابنائے جنس''اور دوم کو''ابنائے نوع'' کہتے ہیں۔

#### غات:

فَتُسَنَّ وَفَتَسَنَ عنه: سوال كرنا ، بحث كرنا ..... نَبَههُ: واقف كرنا ، جتلانا ..... ذَكِيَّ (صفت) تيز ذَكبي يَذْكبي فَكَاءٌ: تيز خاطر بونا ..... خَلَصَ (ن) مُحكُونُ الله عنه العلم بونا تَحَلَّصَ من كذا إلى كذا إلى كذا بنتقل بونا ..... تَفَرَّ سَ علامات كوكي چيز پيچاننا ..... هَتِيفٌ: فَعِيْلٌ بَمِعني فَاعِلٌ ، هَاتِفٌ (اسم فاعل) جس كي آ واز سائي و به اور بو لنے والا وكھلائي نه د بست فطن (ن س ك) اوراك كرنا "مجھنا ..... جَلَّ جَلَالاً: برا بم مرتبه والا بونا ـ مصحيح: له قوةُ التحلُّص مطبوعة ني للتحلُّص تقام على خطوط كرا جي سے كي ہے۔ م

## انسانی امتیازات کاخلاصه

انسان کی امتیازی صفات، جن کی وجہ ہے وہ دیگر حیوانات سے ممتاز ہوتا ہے، بہت ہیں، مگران کا خلاصہ اور نچوڑ دو باتیں ہیں (ا) قوت عقلیہ کی فراوانی (۲) اور قوت عملیہ کی برتری، پھر ہرایک کے دودو پہلو ہیں، تفصیل درج ذیل ہے:

(1) قوت عقلیہ کی زیادتی: قوت عقلیہ اللہ نے ہر حیوان کو دی ہے، تمام جانو را پنانفع ونقصان جھتے ہیں، ہمینس چرتے چرتے کوئی گھاس چھوڑ دیتی ہے، وہ جانتی ہے کہ وہ گھاس اس کے کھانے کی نہیں، مگرانسان کو اللہ تعالیٰ نے قوت عقلیہ وافر مقدار میں بخشی ہے اور یہی اس کا متیاز ہے پھرانسان کی قوت عقلیہ کے دو پہلو ہیں:

(الف) عقل معاش: یعنی دنیوی عقل ، بیده عقل ہے جود نیا کے گور کھد صندوں میں لگی رہتی ہے ، ہروفت راحت رسانی کے سامان ایجاد کرنے کی فکر میں لگی رہتی ہے، اورار تفاقات کی باریکیاں تلاش کرتی رہتی ہے یعنی نت نئی ایجادات کی دُھن میں لگی رہتی ہے۔ میں لگی رہتی ہے۔

(ب) عقل معاد: یعنی اخروی عقل ، بیرو عقل ہے جوعلوم شرعیہ میں مشغول رہتی ہے۔ بیعلوم اللہ تعالیٰ نے انسانیت کو اس کی اخروی بھلائی کے لئے بخشے ہیں۔

نوٹ:انسان کا کمال عقل کے دونوں پہلؤ وں کوبیلتھ لے کر چلنا ہے،عقل کوصرف دنیا کے پیچھے لگادینا کسی طرح قرین عقل نہیں۔

﴿ قوت عملیه کی برتری: الله تعالیٰ نے انسان کوحیوانات سے پچھذا کد قوت عمل نہیں دی، ہاتھی، گھوڑ ہے، بیل، جھوٹے انسان سے زائد کام کرتے ہیں، بلکہ انسان کا متیاز قوت عملی کی برتری، فوقیت اور مزیت ہے۔ قوت عملی کے بھی دوپہلوہیں:

(الف) انسان کا ختیاروارادہ کے گئے کی راہ ہے اعمال کونگل لینا ۔۔انسان اور جانوروں کے اعمال میں فرق میہ ہے کہ حیوانات اپنے کئے ہوئے اعمال کے اثرات کو قبول نہیں کرتے ،ان کے اعمال ان کے فنس کی تھاہ میں نہیں پہنچے ، خوان کے نفوس اعمال کی روح سے رنگین ہوتے ہیں۔اورانسان اپنے کئے ہوئے اعمال کا عرق نچوڑ کر پی لیتا ہے،اس کا دل اس کے اعمال سے متاثر ہوتا ہے۔اس وجہ سے جانورائیک ،ی غلطی بار بارکرتا ہے،اورانسان ایک بار غلطی کرنے کے بستنجل جاتا ہے مثلاً بھینس بھڑک جاتی ہے اورانی میں کسی کوزخی کردیتی ہے یا ماردیتی ہے تو اس کے دل پر کوئی اثر نہیں ہوتا، چنانچہوہ یہی غلطی دوبارہ کر سکتی ہے۔ مگرانسان سے اگر میغلطی ہوجائے تو وہ نہایت پشیمان ہوتا ہے اور عبد کرتا ہے کہ وہ آئندہ بھی بیغطی نہیں کرے گا۔

یجی حال اعمال صالحہ کا ہے، جانور کو کسی بھی عمل صالح سے خوشی نہیں ہوتی ، کیونکہ اس کے دل نے اس عمل کا اثر قبول نہیں کیا ، ایک شیر نے ایک صحابی کواپٹی پیشت پر بٹھا کر قافلہ تک پہنچادیا تھا ، مگر وہ اپنے اس کا رنامہ کی اہمیت سے نا واقف تھا ، اگریہی کا رنامہ کوئی انسان انجام دیتا تو پھولانہ ساتا ، بلکہ وہ کا رنامہ اس کی سوائح میں لکھا جاتا۔

غرض حیوانات کے اعمال وجود پذیر ہوکرروح ہوائی یعنی نسمہ کے قُوی سے چپک جاتے ہیں، پھرفنا ہوجاتے ہیں، اس کئے وہی عمل دوبارہ کرنے میں حیوان کوکوئی باک محسوس نہیں ہوتا۔اورانسان کے اعمال بھی اگر چہ وجود پذیر ہوکرختم ہوجاتے ہیں مگران کی روح نفس پی لیتا ہے اس کئے اچھے اعمال سے نفس میں نور،اور برے اعمال سے نفس میں تاریکیاں بیدا ہوتی ہیں۔

اس کے بعد د فع دخل مقدر کے طور پرایک سوال کا جواب ہے۔

سوال: شاہ صاحب رحمہ اللہ نے حیوانات کے اعمال اور انسان کے اعمال میں جوفرق بیان کیا ہے اس کا مقتضی یہ ہے کہ انسان کواس کے ہرمل پر جزاء یا سزا ملے، خواہ اس نے وہ فعل اختیار وارادہ سے کیا ہویا جبروا کراہ سے، یا بھول چوک سے، کیونکہ اس کے ہرفعل کی روح اور اسپر ٹنٹس میں ضرور پہنچی ہے، اس لئے کہ یہی انسانی اعمال کا امتیاز ہے، حالا نکہ روایات میں صراحت ہے کہ بھول سے یا چوک سے یا اکر اہ سے جوکام کرایا جاتا ہے اس پرمؤاخذہ نہیں، مؤاخذہ کے لئے شرط ہے کہ انسان نے وہ مل ارادہ واختیار سے کیا ہو۔

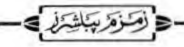
جواب: پہلے دوباتوں میں فرق سمجھ لیں۔ایک ہے کسی چیز کافی نفسہ ہم، دوسری ہے اس چیز کاثمرہ اور نتیجہ، جیسے طعام وشراب کی فی نفسہ خاصیت شکم سیر کرنا اور سیراب کرنا ہے۔ رہی یہ بات کہ کھانے پینے سے کب روزہ ٹوٹے گا اور کب نہیں ٹوٹے گا؟ بیطعام وشراب کا نتیجہ ہے، شریعت نے روزہ ٹوٹے کے لئے تعب مُدکوشر طقر اردیا ہے، پس ناسیًا کھانے پینے سے روزہ نہیں ٹوٹنا مگر شکم سیرا ور سیراب تو اس صورت میں بھی ہوجا تا ہے۔ یعنی جوطعام وشراب کافی نفسہ محکم ہے وہ تو یایا جائے گا۔

دوسری مثال: اطباء کہتے ہیں کہ زہر جان بیتاں ہے اور تریاق نفع بخش ہے یعنی اس سے سانپ کا کا ٹا اچھا ہوجا تا ہے، بیان دونوں چیزوں کی فی نفسہ تا ثیر کا بیان ہے، مگران کا ثمرہ فطاہر ہونے کے لئے اُن کا کھانا پینا شرط ہے شیشی میں رکھے ہوئے زہر سے کوئی نہیں مرتا، اور کٹورے میں دھرے تریاق سے کوئی سانپ کا کا ٹاشفایا بنہیں ہوتا، مگر زہر کی فی نفسہ زہرنا کی اور تریاق کا فی نفسہ نافع ہونا ان کے کھانے پینے پر موقوف نہیں۔

ای طرح اعمال انسانی کی فی نفسه تا ثیرات وہ ہیں جواو پر بیان کی گئیں۔ رہی بیہ بات کدان پر کب مؤاخذہ ہوگا اور کب نہیں ہوگا؟ اس کے لئے شریعت نے شرط لگائی ہے کہ جب انسان ان کوارادہ واختیار سے کرے گا تب مؤاخذہ ہوگا، در نہیں ہوگا، در نہیں ، مگراعمال کی اپنی تا ثیرات تو مؤاخذہ نہ ہونے کی صورت میں بھی موجود ہونگی ، مگر شریعت نے کسی مصلحت سے مؤاخذہ اٹھادیا۔ (جواب پوراہوا)

اوراو پر جوحیوانات اورانسان کے اعمال کے درمیان فرق بیان کیا گیا ہے اس کی واضح نشانی ہے ہے کہ ساری دنیا کے لوگ عبادتوں اور ریاضتوں کے قائل ہیں، کیونکہ وہ وجدانی طور پر ان کے انوار محسوس کرتے ہیں، اسی طرح معاصی اور منہیات ہے احتراز کے بھی قائل ہیں۔ کیونکہ وہ وجدانی طور پر گناہوں کی بختی دل میں محسوس کرتے ہیں، پس ثابت ہوا کہ اعمال انسانی کا اثر درون پر پڑتا ہے، کیونکہ تمام لوگوں کا اتفاق بلاوج نہیں ہوسکتا۔

(ب) انسان اپنی قوت عملیہ سے جوعباد تیں اور ریاضتیں کرتا ہے ،اس سے احوال رفیعہ پیدا ہوتے ہیں جیسے اللہ کی محبت ،اللہ پراعتماد کا بڑھنا اور حیوانات کے اعمال سے اس قتم کے مطلق اثر ات پیدائہیں ہوتے۔ بیانسان کی قوت ِعمل کی برتری ہے۔



والأمورُ التي يمتازُ بها الإنسانُ، من سائر أفرادِ الحيوان، كثيرةٌ جدًّا، لكنَّ جِمَاعَ الأمر ومِلَاكَه خصلتان:

أحدهما: زيادة القوة العقلية؛ ولها شُعبتان:

[1] شعبةٌ غائصة في الارتفاقات لمصلحة نظام البشر، واستنباط دقائقها.

[٢] وشعبة مستعدَّة للعلوم الغَيْبيَّة، الفائضةِ بطريق الوهب.

وثانيهما: براعة القوة العملية؛ ولها أيضاً شعبتان:

[۱] شعبة: هي ابتلاعُها للأعمال من طريق بُلعوم اختيارها وإرادتها؛ فالبهائمُ تفعل أفعالاً بالاختيار، ولا تدخل أفعالها في جَذَّر أنفسِها، ولا تتلَوَّن أنفُسُهَا بأرواح تلك الأفعال، وإنما تَلْتَصِقُ بالقُوى القائمة بالروح الهوائي فقط، فيسهل عليها صدروُ أمثالِها؛ والإنسان يفعل أفعالاً، فَتَفْنَى الأفعال، وتُنزع منها أرواحُها، فَتَبْلَعُهَا النفسُ، فيظهر في النفس: إما نور، وإما ظُلمة.

وقولُ الشرع: شرطُ المسؤاخذة على الأفعال: أن يفعلُها بالاختيار بمنزلة قول الطبيب: شرطُ التَّضَرُّر بالسَّمَّ، والانتفاع بالترياق أن يَذْخُلافي الْبُلعوم، وينزلافي الجوف.

وأمارةُ ماقلنا: من أن النفس الإنسانية تَبْلَعُ أرواحَ الأعمال: ما اتفق عليه أُمَمُ بنى آدم: من عسم الرياضات والعبادات، ومعرفةِ أنوارِ كلِّ ذلك وِجدانًا، ومن الكفِّ عن المعاصى والمنهيات، ورؤيةِ قسوةِ كلِّ ذلك وجدانا.

[٢] وشعبة : هي أحوال ومقامات سَنِيَّة، كَمَحبة الله، والتوكلِ عليه، مما ليس في البهائم جنْسِهَا.

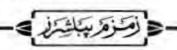
تر جمیہ:اور وہ باتیں جن کی وجہ ہے انسان ،حیوان کے دیگر افراد سے متاز ہوتا ہے، بہت زیادہ ہیں ،مگر ان کا خلاصہ اور نچوڑ دوباتیں ہیں :

ان میں سے ایک: قوت عقلیہ کی زیادتی ہے، اوراس کی دوشاخیں ہیں:

ایک شاخ: انسانوں کے نظام کی مصلحت کے لئے تدبیرات نافعہ میں،اوراس کی باریکیاں مستنبط کرنے میں ڈو بنے والی ہے۔

> اور دوسری شاخ: ان علوم غیبیه (علوم دینیه ) کے لئے مستعد ہے، جن کا فیضان بطور بخشش ہوتا ہے۔ اوران میں سے دوسری: قوت عملیه کی برتری ہے،اوراس کی بھی دوشاخیس ہیں:

ایک شاخ: قوت عملیه کااعمال کونگلنا ہے،اپنے اختیار اور اپنے ارادے کے گلے کی راہ ہے، پس چو پائے اختیار سے



اعمال کرتے ہیں اوران کے اعمال ان کے نفس کی جڑمیں داخل نہیں ہوتے ،اوران کے نفوس اُن اعمال کی روح سے رنگین نہیں ہوتے ۔وہ اعمال بس اُن قُوی کے ساتھ چیک جاتے ہیں جو فقط روح ہوائی (نسمہ) کے ساتھ قائم ہیں (حیوانات میں روح ربانی نہیں) چنا نچہ اُن سے ان کے مانندا فعال کا صادر ہونا آسان ہوجاتا ہے۔اورانسان بھی اعمال کرتا ہے، پس وہ فنا ہوجاتے ہیں ،اوران میں سے اسپرٹ تھینچ کی جاتی ہے، پس اس کونفس نگل لیتا ہے، چنا نچہ نفس میں یا تو نور یا تاریکی ظاہر ہوتی ہیں۔

اورشریعت کاارشاد کہ:''اعمال پرمواخذہ کے لئے شرط بہ ہے کہ آ دمی نے وہ اعمال اختیارے کئے ہوں'' یہ قول طبیب کے اِس قول جیسا ہے کہ:''زہر سے نقصان پہنچنے کے لئے ،اور تریاق سے فائدہ حاصل کرنے کے لئے شرط بہ ہے کہ یہ دونوں چیزیں گلے میں داخل ہوں اور پیٹ میں اترین''

اوراس بات کی نشانی جوہم نے کہی کہ:''انسان کانفس اعمال کی روح کونگل لیتا ہے'' وہ ہے جس پرانسانوں کے تمام گروہوں نے اتفاق کیا ہے بعنی ریاضتیں اورعبادتیں کرنا،اور وجدان سے ان میں سے ہرایک کے انوار کو پہچاننا،اور گناہوں اورممنوعات سے رکنااور وجدان سے ان میں سے ہرایک کی تختی کود کھنا۔

اور دوسری شاخ: وہ بلنداحوال ومقامات ہیں، جیسے اللّٰہ کی محبت اور اللّٰہ پر بھروسہ، اُن احوال میں سے جوچو پایوں \* مطلق نہیں یائے جاتے۔

#### لغات:

الجِمَاع (مصدر) جامع ، ہر چیز کی جڑ حدیث میں ہے النحف و جمَاع الإثم : شراب گناه کی جڑ بنیاد ہے مسلاك الأمر : سہارا، سرمایہ مسلف یغوص غَوْصًا فی الماء: پانی میں غوط ركانا مسلس بُوع (ن س) بَراعة علم يا فضيات يا جمال میں كامل ہونا مسلس بَلَعَ (ف) بَلْعُا وابتلَعَ الشيئ : ثكانا مسلك له والبُلْعُوم : طق جمع بَلاعِم ، بَلْعَمُ الشيئ : ثكانا مسلك البُلُعُم والبُلْعُوم : طق جمع بَلاعِم ، بَلْعَمُ اللّه مَة : ثكانا مسلك فَنِي وَفَنِي يَفُنِي فَنَاء : معدوم ہونا مسلل السّنِيُ : عالى مرتبه مؤنث سَنِيَة ، سَنِي (س) سَنَاء : بلندمرتبه مونا مسلق خرست جنسِها بهائم سے بدل ہے یعنی مطلق نہیں پائی جاتیں۔

تصحیح: وإما ظلمة مطبوع نسخه میں وإما ظُلَم (جَمَع) بصحیح مخطوط کرا چی ہے گ ہے ..... من أن النفس الإنسانية تبلع أدواح الأعمال مطبوع نسخه میں أن النفس الإنسانية تبلع من أدواح الأعمال تها، بين بحي مخطوط كرا چی ہے كہ ہے۔ كرا چی ہے۔







## انسان کی تربیت کے لئے شریعت ضروری ہے

کیف خَلَقَ اللّٰه النَحْلُق؟ اور کیف دَبِّرَ اللّٰه النَحْلُقَ؟ کی تفصیل گزرچکی۔اب نیاعنوان شروع ہوتا ہے اوروہ ہے الإنسان یہ حتاج فی توبیّت المی الشریعة بعنی انسان کی تربیت کے لئے ایک قانون ضروری ہے، کیونکہ انسان کے مزاج میں ایک خاص قسم کا اعتدال ہے، جودیگر حیوانات کی بہنست اکمل ہے۔ اور بیمزاج کا اعتدال اس کی صورت نوعیہ کی دَین ہے بعنی انسان کا مزاج غایت ورجہ معتدل اس کے ہے کہ وہ''انسان' ہے۔

انسان کے مزاج کا بیاعتدال چار چیزوں کا مرہون منت ہے یعنی چار باتیں پائی جائیں گی تو اس کا مزاج معتدل رہےگا، ور نداعتدال باقی ندرہ سکےگا۔وہ چار باتیں یہ ہیں:

(۱) انسان کے لئے پچھا ہے علوم ضروری ہیں جواللہ کی طرف سے نازل ہوئے ہوں، جن کوانہیائے کرام نے پوری توجہ سے حاصل کئے ہوں اور وہ دوسروں کو پہنچائے ہوں اور دوسروں نے ان علوم میں انہیاء کی تقلید کی ہو۔ (۲) انسان کے پاس ایسی شریعت اور قانون ہو، جوعلوم ربانیہ اور معارف الّہیہ میر تمثل ہو، اور اس قانون میں آرام سے زندگی گزارنے کی مفید تد ہیریں بھی ہوں۔

(۳) انسان کے لئے ایسے قواعد وضوابط ضروری ہیں، جواس کے افعال اختیار یہ سے بحث کریں اور ان کوا قسام خمسہ: واجب ہمستحب،مباح ،مکر وہ اور حرام میں تقسیم کریں ، تا کہ انسان واجب ہمستحب اور مباح پر درجہ بددرجہ کل کرے اور مکر وہ اور حرام سے بچے۔

(۴) سلوک کی کچھابتدائی تمہیدی باتیں بھی اس کو بتلائی جائیں ،جن میں احوال ومقامات کی وضاحت ہو۔

ندگورہ چاروں باتیں انسان کے مزاج میں اعتدال پیدا کرنے کے لئے ،اور پھراس کو برقر ارر کھنے کے لئے ضروری ہیں ،
انہی امورار بعہ سے انسان کے مزاج میں وہ اعتدال پیدا ہوگا جواس کی صورت نوعیہ کا مقتضی ہے۔اس لئے حکمت خداوندی میں ضروری ہوا کہ اللہ تعالی اپنے علم از لی میں انسان کی قوت عقلیہ کی روزی کا سامان کریں۔اوراس کو بہترین انسان پوری طرح متوجہ ہوکر حاصل کرے اور وہ علوم دوسروں کو پہنچائے ، اور دوسرے لوگ ان علوم میں اس کی پیروی کریں بعنی سلسلہ نبوت کا آغاز کیا جائے اور فدکورہ علوم نازل کئے جائیں تا کہ انسان کی پرورش کا سامان ہو،غرض جس طرح شہد کی تکھیوں کے نفو تنظم وانتظام کے لئے بعدوب کا ہونا ضروری ہے ،ای طرح انسانوں کے لئے نبی کی شخصیت ضروری ہے۔

اس کی مثال میہ ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ کوئی گھاس خورمخلوق پیدا کریں تو ساتھ ہی ایسی چرا گاہ بھی پیدا کرنا ضروری ہے جس میں وافر مقدار میں گھاس موجود ہوایسی چرا گاہ کے بغیراس حیوان کی تربیت ناممکن ہے، کیونکہ گھاس کے بغیر وہ مخلوق کیسے جیئے گی؟!



غرض چراگاہ کا وجوداس حیوان کی پلاننگ میں داخل ہے۔اس طرح جب اللہ تعالیٰ نے انسان کو پیدا کیا،اوراس کو ایک خصوص قتم کی صورت نوعیہ دی، جو خاص علوم کی مقتصی ہے تو ضروری ہوا کہ اس کو ندکورہ علوم دیئے جا کیں،خواہ بلا واسطہ یا بالواسطہ تا کہ وہ کمالِ مقدر حاصل کر سکے، کیونکہ ان علوم کے بغیر کمال مقدر حاصل کر ناممکن نہیں ۔غرض انسان کی پلاننگ میں اُن علوم کا دیا جانا بھی شامل ہے اور ان علوم پر عمل کرنے ہی کا نام'' تکلیف شرعی'' ہے۔ پس ثابت ہوا کہ انسان کا مکلف ہونا اس کی پلاننگ کا ایک جزء ہے۔

واعلم أنه لما كان اعتدالُ مزاج الإنسان بحسب ماتعطيه الصورةُ النوعيةُ، لا يَتِمُّ إلا:

[١] بعلوم يتخلص إليها أزكاهم، ثم يقلُّده الآخرون.

[٢] وبشريعة تشتمل على معارف إلهية، وتدبيرات ارتفاقية؛

[٣] وقواعدَ تبحثُ عن الأعمال الاختيارية، وتُقَسِّمُهَا إلى الأقسام الخمسة: من الواجب، والمندوب إليه، والمباح، والمكروه، والحرام.

[1] ومقدِّماتٍ تُبَيِّن مقامات الإحسان.

وجب في حكمة الله تعالى، ورحمته، أن يُهَيِّئَ في غيب قدسه رزق قُوَّته العقلية، يخلُص إليه أزكاهم، فيتلقاه من هنالك، وينقاد له سائر الناس، بمنزلة ما ترى في نوع النحل من يعسوبٍ يدبِّر لسائر أفرادها.

لولا هذا التلقّى بواسطة، ولابواسطة، لم يَكُمَلُ كمالُه المكتوبُ له؛ فكما أن المستبصر إذا رأى نوعا من أنواع الحيوان لا يَتَعَيَّش إلا بالحشيش، استيْقَنَ أن الله دَبَّرَ له مرعى، فيه حشيش كثير، فكذلك المستبصر في صنع الله يَسْتَيْقِنُ أن هنالك طائفة من العلوم، يَسُدُبها العقلُ خَلَّته، فيكمل كمالُه المكتوبُ له.

ترجمہ:اورجان لیجئے کہ جب صورت نوعیہ کی دَین کے موافق انسان کے مزاح کا اعتدال بھیل پذیر نہیں ہوسکتا تھا، مگر: (۱) ایسے علوم کے ذریعہ جن کی طرف انسانوں میں سے نہایت سخراانسان پوری طرح متوجہ ہو، پھر دوسرے اس کی پیروی کریں۔

(۲) اورالیی شریعت کے ذریعہ جومعارف ربانیا ورتد بیرات نافعہ پڑھتل ہو۔

(۳) اورایسے قوانین کے ذریعہ جوانسان کے اعمال اختیار سے بحث کریں، اور ان کواقسام خمسہ: واجب، مندوب،مباح، مکروہ اور حرام کی طرف تقسیم کریں۔

(4) اورالیی تمہیری باتوں کے ذریعہ جوسلوک کے مقامات کی وضاحت کریں۔

تو حکمت خداوندی اور تم رالهی میں ضروری ہوا کہ وہ اپنی ذات مقدسہ کے علم از لی میں انسان کی قوت عقلیہ کی روزی کا سامان کریں ، جس کی طرف انسانوں میں سے پاکیز ہ ترین شخصیت پوری توجہ کرے ، پس اس کو وہاں سے حاصل کرے ، اور تمام لوگ اس شخصیت کی تابعداری کریں ؛ جیسے آپ دیکھتے ہیں شہد کی تکھیوں میں کہ یعسوب کا ہونا ضروری ہے ، جواس کے تمام افراد کانظم وانتظام کرے۔

اگرنہ ہوتا بیعلوم کا حاصل کرنا، بالواسطہ یا بلاواسطہ، تو نہ پورا ہوتا انسان کا وہ کمال جواس کے لئے لکھ دیا گیا ہے۔
پس جس طرح بیہ بات ہے کہ جب کوئی غور وفکر کرنے والا، حیوانات کی انواع میں سے کسی نوع کو دیکھتا ہے کہ وہ گھاس
کھائے بغیر زندہ نہیں رہ سکتی، تو وہ یقین کر لیتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کے لئے ضرور کسی ایسی چراگاہ کا انتظام کیا ہوگا،
جس میں وافر مقدار میں گھاس موجود ہو، پس اسی طرح اللہ تعالیٰ کی کاریگری میں غور وفکر کرنے والا یقین کرتا ہے کہ وہاں
(یعنی نفس الا مرمیں ) علوم کا ایک حصہ ہے، جس سے عقل اپنی حاجت روائی کر عتی ہے، اور اُس کا وہ کمال تکمیل پذیر
ہوسکتا ہے جواس کے لئے مقدر کیا گیا ہے۔

#### لغات:

## تشريخ:

(۱) بشسریعةِ کاعطف بسعلوم پر باعادهٔ حرف جر ہےاور قَوَاعِدَ اور مـقدّمَاتِ کاعطف بھی ای پرحرف جرگااعادہ کئے بغیر ہے۔

(۳) بالواسطەعلوم كىتلقى كرنے والے:انبياء كى امتيں ہيں اور بلاواسطة للى كرنے والےخودانبياء كرام ہيں۔انبياۓ كرام خودا پنی شریعتوں پڑمل كرنے كے مكلّف ہوتے ہيں۔

> (٣) تُقَسِّمُهَا مِين هي مُعيرِمتنة قواعد كي طرف، اور هامير الأعمال كي طرف راجع ٢- تقيح : مطبوع نسخ مين تدبير ات إتفاقية اور مقامات للإحسان تفاقيح مخطوط كراجي سے كى ٢-







# انسان کی تربیت کے لئے پانچ علوم ضروری ہیں

انسان کی تربیت و تھیل پانچ علوم پرموقوف ہے، جودرج ذیل ہیں۔

① توحید وصفات کاعلم: یعنی بیہ جاننا ضروری ہے کہ معبود صرف ایک ہستی ہے، بندگی ای کاحق ہے، کوئی اور بندگی کا سزا وارنہیں اور اُس معبود میں بیہ بیصفات ہیں یعنی وہ ہستی اِن اِن خوبیوں کی مالک ہےاور وہ ہرطرح کے نقائص سے پاک ہے۔

اور بیلم اس لئے ضروری ہے کہ انسان مخلوق ہے اور اللہ تعالیٰ خالق ہیں ، مخلوق اگر خالق کو نہ پہچانے تو وہ کیا کمال حاصل کرسکتی ہے؟! اور صرف پہچاننا بھی سود مند نہیں ، اپنی تمام نیاز مندیاں اس کے لئے مخصوص کرنا ضروری ہے ، ور نہ در بہ در کی مخصوکریں کھانے کے سوا حاصل کیا ہوگا؟ اس طرح صفات کشنی کا علم بھی ضروری ہے ، کیونکہ انسان کی تربیت کا تعلق صفات سے بھی ہے ، وہ اللہ تعالیٰ کوئیم وجیر مانے گاتھی خلوت وجلوت میں اس کے احکام کی تعمیل کرے گا۔وہ اللہ کی رڈ اقیت برطمئن ہونے کے بعد ہی نا خداؤں سے رشتہ تو ڑے گا۔غرض صفات جانے پر بیہ بات موقوف ہے کہ بندوں کو اللہ کے ساتھ کی مقام کا معاملہ کرنا جا ہے۔

گرذات وصفات کاعلم دقیق ترین علم ہے کیونکہ انسان معنویات کوبھی محسوسات کے ذریعہ سمجھنے کا عادی ہے اور ذات وصفات وراءالوارء ہیں محسوسات سے ان کی کوئی مشابہت نہیں ، پھرانسان سمجھے تو کیے سمجھے! مگر بہر حال ان کی معرفت بھی ضروری ہے اور مجنوس کے لئے ضروری ہے ، اس لئے قرآن وحدیث میں یہ مسئلہ نہایت وضاحت سے سمجھایا گیاہے۔

پہلے دو مختصر جملوں میں ساری بات سمجھادی ہے، فرمایا سبحان اللّه و بحمدہ (اللّه پاک ہیں اورخوبیوں کے ساتھ متصف ہیں) یعنی ان کی ذات ہر نقص وغیب اور ہر کمی سے پاک ہے، اس میں تمام صفات سلبیہ کی طرف اشارہ ہے اوروہ اپنی تعریف کے ساتھ ہیں، اور تعریف اس ہستی کی جاتی ہے جوخوبیوں کے ساتھ متصف ہو، پس بیتمام صفات شہوتیہ کی طرف اشارہ ہے۔ ثبوتیہ کی طرف اشارہ ہے۔

آپھراللہ تعالیٰ نے اپنے لئے وہ صفات ٹابت کیں، جوانسانوں میں صفات مدح سمجھی جاتی ہیں مثلاً زندگی ، سننا، دیکھنا،
قادر ہونا،ارادہ کرنا، بات کرنا،غصہ ہونا، ناراض ہونا،مہر بانی کرنا، بادشاہ ہونا، بے نیاز ہوناوغیرہ۔اورساتھ ہی بیضابطہ
سمجھادیا کہ:''اللہ کے مانندکوئی چیز نہیں'' تا کہ اللہ کی صفات کو سمجھنے میں انسان غلطی نہ کرے، پھراس'' مانند نہ ہونے'' کو
مجھی کھول کر سمجھایا کہ وہ جانتے بیشک ہیں،مگر ان کا جاننا ہمارے جاننے کی طرح نہیں۔ وہ بارش کے قطروں کی گنتی،
بیابان کے ریت کی تعداد، درختوں کے پتوں کا شار اور حیوانات کے سانسوں کی گنتی بھی جانتے ہیں۔ وہ دیکھتے ضرور

ہیں، گران کا دیکھنا ہمارے ویکھنے کی طرح نہیں، وہ تاریک رات میں چیونٹی کے رینگئے کوبھی دیکھتے ہیں، وہ سنتے بقینا ہیں گران کا سننا ہمارے سننے کی طرح نہیں، وہ کواڑ بھڑے ہوئے کمروں میں لحافوں کے بینچے دلوں کی دھڑکن کو بھی سنتے ہیں۔اسی طرح دیگر صفات میں بھی عدم مما ثلت واضح فر مادی تا کہ انسان اللہ تعالیٰ کی صفات کواپنی صفات جیسانہ ہجھ ہیٹے۔شرک کی دلدل یہیں سے شروع ہوتی ہے، مشرکین اللہ کی صفات کا کما حقدا دراک نہیں رکھتے ،اس لئے وہ شرک کی گندگی میں مبتلا ہیں۔

عبادتوں کاعلم: یعنی بندوں کو پروردگاری بندگی کس طرح کرنی جاہے؟ اس کی درست صورتیں کیا ہیں؟ اورغلط طریقے کیا ہیں؟ کونکہ غلط طریقوں سے بندگی کرنے سے بجائے قرب کے دوری پیدا ہوتی ہے۔

تدبیرات نافعہ کاعلم: انسان گواللہ کی بندگی اور آخرت کے کاموں کے لئے پیدا کیا گیا ہے، مگراہ ایک وقت تک دنیا میں رہنا ہے اس لئے ارتفا قات کاعلم بھی ضروری ہے، جیسے مدارس عربیہ کے طلبہ کا مقصد حیات دین پڑھ کردین کی خدمت کرنا ہے، مگران کو دنیا ہے بھی سابقہ پڑتا ہے، اس لئے ضروری دنیوی علوم، بالخصوص رائج زبانوں کا علم ضروری ہے، تاکہ دنیوی زندگی میں ان کوکسی البحض سے دوجارنہ ہونا پڑے۔

استدلال کاعلم: یعنی جب کسی اسلامی مسئلہ میں معمولی لوگوں کوشبہات پیش آئیں اور وہ اسلام پراعتراضات کریں اور استدلال کاعلم: یعنی جب کسی اسلامی مسئلہ میں مشرکیین، یہود، نصاری اور منافقین کے شکوک وشبہات کا قلع قمع کیا گیا ہے۔ بیاستدلال کاعلم بھی انسان کے لئے ضروری ہے۔

﴿ پندوموعظت کاعلم: او ہے کی طرح دل بھی زنگ آلود ہوتا ہے، دنیا کی مشغولیتوں سے دل سخت ہوجاتا ہے، اس کے وقتا فوقتاً پندوموعظت ضروری ہے، قرآن بھی درمیان درمیان کلام میں بید کام کرتا ہے اور رسول اللہ میں لئے وقتاً پندوموعظت ضروری ہے، قرآن بھی درمیان درمیان کلام میں بید کام کرتا ہے اور رسول اللہ میں لئے وقفہ وقفہ سے وعظ کہتے تھے اور پندوموعظت تین قشم کے مضامین سے کی جانی جا ہے:

(۱) انسان کواللہ کی نعمتیں یا دولائی جا کمیں مشہور مقولہ ہے الإنسان عبد الإحسان لیعنی احسان مند ہوناانسان کی خصوصیت ہے اس لئے جب اس کواللہ کی نعمتیں یا دولائی جا کمیں گی تواس میں ضرور شکر گزاری کا جذبہ پیدا ہوگا۔

(۲) وہ واقعات بیان کئے جائیں جوحق وباطل کی تشکش کے نتیجہ میں پیش آئے ہیں، جن میں اہل حق کونجات ملی ہے اور اہل باطل تباہ ہوئے ہیں۔ چنے میں اہل حق کونجات ملی ہے اور اہل باطل تباہ ہوئے ہیں۔ چیسے موئی علیہ السلام اور بنی اسرائیل کا سمندر سے پار ہونا، اور فرعونیوں کے قہر وعذاب سے نئے جانا، اور فرعون کا لاؤلشکر سمیت غرقاب ہوجانا اور صفحہ تھی ہے مٹ جانا۔ غرض اس قسم کے واقعات بھی پند وموعظت میں مفید ہیں، کیونکہ انسان کے سامنے جب عواقب اعمال کے نمونے پیش کئے جاتے ہیں تواس کا دل پکھل جاتا ہے۔

(۳) مرنے کے بعد قبر میں ، پھر قیامت کے میدان میں جواحوال پیش آئیں گے۔ای طرح جہنم اوراس کی ہولنا کیوں کا تذکرہ کرنے کے فکر پیدا ہوتی ہے۔

- ﴿ الْوَسُوْرَ لِبَالْشِيَرُ ﴾ -

## وتلك الطائفة:

منها: علم التوحيد والصفات: ويجب أن يكون مشروحا، بشرح يناله العقل الإنسانى بطبيعته، لا مُغَلقا لايناله إلا من يُنكُرُ وجودُ مثلِه؛ فَشَرَح هذا العلم بالمعرفة المشار إليها بقوله: "سُبْحَانَ الله وَبِحَمْدِهِ" فأثبت لنفسه صفاتٍ يعرفونها ويستعملونها بينهم: من الحياة والسمع، والسفر، والقدرة، والإرادة، والكلام، والعضب، والسُخط، والرحمة، والمُملك، والبعنى؛ وأثبت مع ذلك: أنه ليس كمثله شيئ في هذه الصفات، فهو حي لاكحياتنا، بصير لاكبصرنا، قدير لاكقدرتنا، مريد لاكإرادتنا، متكلم لاككلامنا، ونحو ذلك؛ ثم فُسِّر عدمُ المماثلة بأمور نَسْتَبْعَدُها في جنسنا، مثلُ أن يقال: يَعلم عدد قَطْر الأمطار، وعدد رمل الفيافي، وعدد أوراقِ الأشجار، وعدد أنفاس الحيوانات، ويبصر دَبِيْبَ النَّمل في الليلة الظَّلْماء، ويسمع ما يُتَوسُوس به تحتَ اللُّحُف، في البيوت المُغلَقَةِ عليها أبوابُها، ونحو ذلك.

ومنها: علم العبادات.

ومنها: علم الارتفاقات.

ومنها : علم المخاصمة، أعنى: أن النفوس السِفْلية إذا تولَّدت بينها شُبُهَاتٌ، تُدافِع بها الحقَّ، كيف يُحل تلك العُقَد؟

ومنها: علم التذكير بآلاء الله، وبأيام الله، وبوقائع البرزخ والحشر.

## ترجمه: اوروه مجموعه علوم بيرين:

ان میں سے ایک: تو حید وصفات کاعلم ہے، اور ضروری ہے کہ اس کی اس طرح وضاحت کی جائے کہ انسانی عقل اپنی فطری صلاحیت سے بچھ لے، الیمام مغلق انداز بیان نہ ہو کہ جے وہ لوگ ہی بچھ کیس جن کے مانند کا پایا جانا ناور ہے (یعنی شاذ و نادر لوگ ہی بچھ کیس) چنانچہ اس علم کی تشریح کی اُس معرفت کے ذریعہ جس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے سبحان اللّٰہ و بحمدہ سے، پس اللّٰہ نے اپنے کئے وہ صفات ثابت کیں جن کولوگ جانے ہیں، اور جن کو باہم استعال کرتے ہیں یعنی زندہ ہونا، سنبنا، و یکھنا، قادر ہونا، ارادہ کرنا، بات کرنا، غصہ ہونا، ناراض ہونا، مہر بانی کرنا، بادشاہ ہونا اور کے بین زندہ ہونا، اور اس کے ساتھ ثابت کیا کہ اللّٰہ کے مانند ان صفات میں کوئی چیز نہیں ۔ پس وہ زندہ ہیں مگر ہمارے زندہ ہونے کی طرح نہیں، وہ قدرت والے ہیں مگر ہمارے ارادہ کرنے کی طرح نہیں، وہ بات کرنے والے ہیں مگر ہمارے ارادہ کرنے کی طرح نہیں، وہ بات کرنے والے ہیں مگر ہمارے بات کرنے کی طرح نہیں، وہ بات کرنے والے ہیں مگر ہمارے بات کرنے کی طرح نہیں، اور اس کے مانند، پھر اس'ن مانند نہ ہونے'' کی تفسیر کی گئی ایسی چیزوں کے ذریعہ جن کو ہم مستبعد سیجھتے ہیں کی طرح نہیں، اور اس کے مانند، پھر اس'ن مانند نہ ہونے'' کی تفسیر کی گئی ایسی چیزوں کے ذریعہ جن کو ہم مستبعد سیجھتے ہیں کی طرح نہیں، اور اس کے مانند، پھر اس'ن مانند نہ ہونے'' کی تفسیر کی گئی ایسی چیزوں کے ذریعہ جن کو ہم مستبعد سیجھتے ہیں کی طرح نہیں، اور اس کے کا نند، پھر اس'ن مانند نہ ہونے'' کی تفسیر کی گئی ایسی چیزوں کے ذریعہ جن کو ہم مستبعد سیجھتے ہیں کی طرح نہیں، اور اس کے کا نند، پھر اس'ن مانند نہ ہونے'' کی تفسیر کی گئی ایسی چیزوں کے ذریعہ جن کو ہم مستبعد سیجھتے ہیں کی طرح نہیں۔

ہماری جنس میں (بعنی انسانوں میں) جیسے بیہ کہاجائے کہ وہ بارش کے قطروں کی تعداد، جنگل کے ریت کے ذروں گی مقدار، درختوں کے پتوں کاشمار، اور حیوانات کے سانسوں کی گنتی جانتے ہیں۔ اور وہ تاریک رات میں چیونٹی کے رینگئے کو کہتے ہیں اور وہ ان باتوں کو سنتے ہیں جن کے درواز بے کہتے ہیں اور وہ ان باتوں کو سنتے ہیں جن کے درواز بے کھڑے ہیں، لحافوں کے بنچے، ایسے گھروں میں جن کے درواز بے مجڑے ہوئے ہیں، اوراس کے مانند تعبیرات۔

اوران میں سے ایک:عباد توں کاعلم ہے۔

اوران میں ہے ایک: تدبیرات نافعہ کاعلم ہے۔

اوران میں سے ایک: جھگڑا کرنے کاعلم ہے، میری مرادیہ ہے کہ معمولی درجہ کےلوگوں کے دلوں میں جب شبہات جنم لیں، جس سے دہ حق کامقابلہ کریں، توان گرہوں کو کیسے کھولا جائے؟

اوران میں سے ایک: اللہ کی نعمتوں ، اللہ کے دنوں اور برزخ اور حشر کے واقعات سے نصیحت کرنے کاعلم ہے۔ تصحیح: نستبعدها فی جنسنا مطبوع نسخہ میں مستبعدة فی جنسنا تھا، تھے مخطوط کراچی سے کی ہے۔

☆ ☆ ☆

# علم از لی میںعلوم خمسه کی تعیین

اوپر جن علوم خمسہ کا ذکر آیا ہے، جوانسانوں کی تربیت کے لئے ضروری ہیں، وہ آ دم علیہ السلام ہے کیکر خاتم النبیین ﷺ تک سبھی امتوں کے لئے ضروری ہیں، ہر زمانہ میں یہی علوم نازل کئے گئے ہیں، البنتہ ہر زمانہ کے لوگوں گ استعداد ملحوظ رکھ کران کی شرح کی گئی ہے۔

اس كى تفصيل بيه كالله تعالى في ازل مين چند باتون برنظر ۋالى:

ایک:نوع انسانی پرجوآ ئندہ وجود میں آنے والی ہے۔

دوسری: انسانوں کی اس استعداد پر جوان میں برابر چلتی رہے گی ،اورایک دوسرے کا دارث ہوتار ہے گا۔

تيسرى:انسانوں كى قوت ملكيەي، كيونكهاس كى غذابھى فراہم كرنى ضرورى ہے۔

چونے: اس تدبیر پر جوانسانوں کی اصلاح کے لئے ضروری ہے، یعنی مذکورہ علوم خسیضروری ہیں جن کی ہرز مانہ کی استعداد کےمطابق شرح کی گئی ہے۔

ندکورہ چاروں باتوں پرنظرڈ ال کراللہ پاک کی ذات میں ندکورہ علوم خمسہ محدودہ و متعین ہو کرمتمثل ہو گئے یعنی یک گونہ ان کا وجود ہو گیا،علوم خمسہ کا یہی وجودا شاعرہ کی اصطلاح میں'' کلام نفسی'' کہلاتا ہے اوروہ ای کوقتہ یم مانتے ہیں اور یہی اللّٰہ کی صفت کلام ہے جواللّٰہ کی صفات علم وارادہ اور قدرت کے علاوہ ہے۔

- ﴿ الْأَنْ وَكُورَ مِبْلِكُ مُلْ

فَنَظُرَ الحقُّ تبارك و تعالى في الأزل إلى نوع الإنسان، وإلى استعداده الذي يَتَوارَّتُه أبناءُ النوع، ونَظَرَ إلى قوته الملكية، والتدبير الذي يُصْلِحُه من العلوم المشروحة حَسَبَ استعداده، فتمشَّلَتْ تلك العلوم كُلُها في غيب الغيب محدودةً ومُحْصَاةً؛ وهذا التمثل هو الذي يُعبِر عنه الأشاعرةُ بالكلام النَّفْسِيُ، وهو غير العلم، وغير الإرادة والقدرة.

ترجمہ: پس حق تبارک و تعالی نے ازل میں دیکھا نوع انسانی کو،اوراس کی اُس استعداد کوجس کے وارث ہوتے رہیں گے ابنائ نوع ( لیعنی جواستعداد انسانوں میں سل چاتی رہے گی ) اوراس کی قوت ملکیہ کودیکھا،اوراس تدبیر کودیکھا جونوع انسانی کی اصلاح کرنے والی ہے بعنی وہ علوم (خمسہ) جن کی (ہرزمانہ میں) انسان کی استعداد کے موافق شرح کی گئی ہے، ایس وہ تمام علوم مقررو متعین ہو کر متمثل ہو گئے ( یعنی کیگ و نہ موجود ہو گئے ) غیب کے غیب میں ( یعنی اللہ کے علم از لی میں ) اوراس تعمثل کو اشاعرہ ''کلام فسی'' سے تعبیر کرتے ہیں۔اوروہ کم کے علاوہ اورارادہ وقدرت کے علاوہ صفت ہے۔ اوراس تعداد کے علاوہ صفت ہے۔

تَوَارَثُ القومُ : أيك دوسرِ عكاوارث بونا ..... تَمَثَّلَ له الشيئ : تصور بونا ..... مَحْدُوْدٌ: حدكيا بوا، احاط كيا بوا ..... أَخْصَى الشيئ : شاركرنا ـ

تشريخ:

کلام نفسی وہ عنی ہیں جو متکلم کے دل میں ہوتے ہیں، جن پرالفاظ یالکھنایا اشارہ کرنا دلالت کرتا ہے، اخطل کہتا ہے:

ان الکلام لفی الفُؤ اد، و إنها جُعل اللسانُ علی الفؤ اد دلیلا
اور اللہ تعالیٰ کی صفت کلام اور قرآن کریم کے قدیم ہونے کی بحث طویل ہے، شائفین حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسن دیو بندی قدس سرہ کی کتابیں دیکھیں، حسن دیو بندی قدس سرہ کی کتابیں دیکھیں، وستورالعلماء (۱۵۴:۳) میں بھی مختصر گفتگو ہے۔



# علوم خمسه كابيبلاظلى روحاني وجود

پھر جب کا مُنات کا آغاز ہوا،اورملائکہ کی تخلیق کاوفت آیا،توحق تعالیٰ کے علم از لی میں یہ بات تھی کہ افرادانسان کی بہودی کے لئے ملائکہ کا وجود ضروری ہے۔ ملائکہ کا تعلق انسانوں سے اتنا گہراہے جتنا ہمارے تُو ی عقلیہ کا ہم سے ۔ انسان:انسان،ی عقل وہم سے ہے، عقل ندر ہے تو انسان اور حیوان میں کوئی فرق نہیں نے خص جتنی اہمیت عقل وہم کی ہے اتنی

ہی اہمیت انسان کے تعلق سے ملائکہ کی ہے چنانچے افرادانسانی پر مہر بانی فرماتے ہوئے اللہ تعالی نے ملائکہ کو کلمہ ""کن" سے پیدا فرمایا،اوران کے سینوں میں ان علوم خمسہ کا پڑتو امانت رکھ دیا، جوعلم از لی میں مقرر و متعین ہو کرمتمثل ہو چکے تھے،اس طرح علوم خمسہ روحانی صورت میں متصور ہوگئے۔اوران ملائکہ کا ذکر اللّذِیْنَ یَحْمِلُوْنَ الآیة میں آیا ہے۔ بیآیت پہلے ملاً اعلی کے باب میں گزر چکی ہے۔

ثم لما جاء وقتُ خَلْق الملائكة، عَلِمَ الحقُّ أن مصلحة أفراد الإنسان لاتَتِمُّ إلا بنفوس كريمة، نِسْبَتُهَا إلى نفسه، فأو جدَهم كريمة، نِسْبَتُهَا إلى نفسه، فأو جدَهم بكلمة: ﴿ كُنْ ﴾ بِمَحْضِ العناية بأفراد الإنسان، فأودع في صدروهم ظلَّا من تلك العلوم المحدودة المُحْصَاةِ في غيب غيبه، فَتَصَوَّرَتُ بصورة رُوحية، وإليهم الإشارة في قوله تبارك وتعالى: ﴿ اللَّهِ مَا الْمُحْمَلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴾ الآية.

تر جمہ: پھر جب ملائکہ کی تخلیق کا وقت آیا تو حق تعالی نے جانا کہ افرادانسانی کی صلحت بھیل پذیر نہیں ہو عمق ہگر چندا بسے نفوس کریمہ کے ذریعہ، جن کا تعلق نوع انسانی کے ساتھ ایسا ہے، جیسا ہم میں سے ایک آ دمی کے تُو می عقلیہ کا تعلق اس کی ذات سے، پس اللہ تعالی نے ان ملائکہ کو پیدا فرمایا کلمہ'' کن' سے مجھن انسان کے افراد پر مہر بانی فرماتے ہوئے، پھران کے سینوں میں امانت رکھا ان علوم کے پُرُ تَو کو، جومقرر و تعین ہو چکے تھے غیب الغیب میں، پس وہ علوم روحانی صورت میں متصور ہو گئے، اور انہی ملائکہ کی طرف اشارہ ہے ارشاد باری تعالی: اللّٰذِیْنَ یَحْمِلُوْنَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ إلی آخر الآیة میں۔

لغت تصورت آئی۔

公

S

## علوم خمسه كا دوسراروحاني وجود

پھر جب وہ ادوار آتے ہیں، جن کا تقاضا ہوتا ہے کہ ملتوں اور حکومتوں میں تبدیلی آئے تو ان علوم خمسہ کو دوسرار وحانی وجود دیا جاتا ہے اور سے وہ فیصل کر دی جاتی ہے، پھر وجود دیا جاتا ہے اور سے وہ علوم ہرز ماند کے نبی پر نازل ہوتے ہیں، جیسے خاتم النبیین میلانی آئے گیا ہے کا دور آیا تو پورا قرآن ایک ساتھ لوح محفوظ سے سائے دنیا پر، شب قدر میں نازل کیا گیا سور ۃ الدخان آیات (۳۶۳) میں اس کا تذکرہ ہے بیشر بعت محمد سے کا دوسرار وحانی وجود ہے، اس طرح ہر پینمبر کے زمانہ میں اس نبی کی شریعت کو پہلے دوسرار وحانی وجود بخشا جاتا ہے پھر وہ

### شریعت اُس زمانہ کے پیغمبر پرنازل کی جاتی ہے۔

ثم لما جاء بعضُ الْقِرَانَاتِ المقتضِيَة لتغيير الدُّوَلِ والْمِلَلِ،قَضَى بوجود روحانى آخر لتلك العلوم، فصارت مشروحة مفصلة بحسب مايليق بتلك القِرَانَات، وإليها الإشارة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ، إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِيْنَ، فِيْهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرِحَكِيْمٍ ﴾

ترجمہ: پھر جب بعض وہ قرانات (زمانے) آتے ہیں جوملتوں اور حکومتوں میں تبدیلی کے مقتضی ہوتے ہیں تواللہ انعلوم کے ایک دوسرے روحانی وجود کا فیصلہ فرماتے ہیں، پس وہ علوم اُن قر انات کے حسب حال مفصل ومشرح ہوجاتے ہیں۔ اورا نہی قرانات کی طرف اشارہ آیا ہے۔ ارشاد ہاری تعالیٰ میں کہ:'' بیشک ہم نے اس کو (لوح محفوظ سے آسان دنیا پر) ایک برکت والی رات ( یعنی شب قدر میں ) اُتارا ہے، بیشک ہم آگاہ کرنے والے ہیں، اُس رات میں (اس میں اشارہ ہے ادوار کی طرف) ہر حکمت والا معاملہ تھم ہوکر طے کیا جاتا ہے۔

### تشريخ:

(۱) دُوَلُ اور دِوَلُ جَمَعیں ہیں دَوْلَةً کی،جس کے معنی ہیں اولنے بدلنے والی چیز، جوبھی ایک کے پاس ہوتو جھی دوسرے کے پاس،جیسے مال اور حکومت وغیرہ۔ یہاں حکومتیں مراد ہیں۔اور المِلَل جُع ہے المِلَة کی،جس کے معنی ہیں مذہب، شریعت۔

(۲) قِرَانات جَعْ ہے قِرَانَةٌ كَاعْلَم نجوم كى اصطلاح ميں جب دوستارے ايك برج ميں ايك درجه ميں جَعْ ہوتے ہيں تواس اجتماع كو قِرَان اور نَظَو كہتے ہيں ( دستور العلماء ٣٧٣،٣ مادَّه نظر ات الكو اكب)

پہلے باب رابع (سنت اللہ کے بیان) میں اس مفصل گفتگوگزری ہے کہ علویات کے سفلیات پراٹرات پڑتے ہیں یا نہیں، شاہ صاحب رحمہ اللہ کا رجحان ثبوت کی طرف ہے قر انات کا ذکر اسی نقط نظر سے سمجھنا چاہئے۔حضرت اقد س مولا نامجہ قاسم صاحب نا نوتوی قدس سرہ نے بھی ﴿فَلآ أُفْسِمُ بِمَواقِعِ النَّجُوْمِ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِیْمٌ ﴾ (سورة الواقعہ آیات کے الفاظ یہ ہیں:

''سفلیات رااگر بهرانفعال نهاده اند،عگو بات راجلوهٔ اِفعال داده اند، هرتغیرے دانقلا بے که درخا کدانِ زمیں رُومی د مد،منشأ آن درعالم اسباب جمیں کوا کب اند، که باطوار مختلفه می آیندومی روند،

عمدہ تغیرے وہبین انقلابے کہ پس از' انقلابِ ظہورِ قِدُم بَا مَینہ صدوث' برروئے کارآ مد، نزول قرآنی است۔ نظر بریں زائچہایں انقلاب از جملہ زائچہا برتز باشد، ونقشہ این اجمال کہ از اجتماع جملہ نجوم بہیئت مخصوصہ ظہور فرمودہ، از جملہ نقشہائے کہ درحوادث جلوہ گریہا دارنداحسن واعلی باشد۔ بدیں وجہ نقشہ یو گرحوادث کہ قسم بہ خداوندی گردیدہ اند، بدین نقشه ندرسد، بدین سبب موصوف به تشم عظیم گردیدهٔ '(اسرارقر آنی ص۴ جواب سوال دوم) (۳) بعض لوگ'' بابرکت رات' سے شب براءت (پندر ہویں شعبان) مراد لیتے ہیں ۔ بینهایت ضعیف اور شاذ تفسیر ہے۔ قابل اعتماد نہیں۔

> . (٣) المقتضية تمام سخول مين المقتفية تقاميج مخطوط كراجي سے كى ہے۔

 $\Rightarrow$ 

## علوم خمسه كاانبياء يرنزول

علوم خمسہ کو دوسراروحانی وجود دینے کے بعد حکمت خداوندی کسی عظیم شخصیت کے پائے جانے کا انتظار کرتی ہے، جس میں وجی قبول کرنے کی استعداد ہو، جس کی رفعت شان کا حظیر ۃ القدس میں فیصلہ کیا جاچکا ہو۔ پھر جب الیی شخصیت موجود ہوجاتی ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو برگزیدہ کر لیتے ہیں، اوراس کو اپنے کام کے لئے خاص کر لیتے ہیں اوراس پر کتاب نازل فرماتے ہیں اور لوگوں پر اس کی اطاعت ضروری قرار دیتے ہیں، موئ علیہ السلام کے قصہ میں سورہ کل آیت (۳۱) میں آیا ہے کہ:''میں نے تم کو اپنے لئے منتخب کیا'' اور آیت (۱۳) میں فرمایا گیا ہے کہ:''میں نے تم کو اپنے لئے منتخب کیا'' اور آیت (۱۳) میں فرمایا گیا ہے کہ:''میں نے تم کو اپنے لئے منتخب کیا'' اور آیت (۱۳) میں فرمایا گیا ہے کہ:''میں ہے، پس (اس وقت ) جو کچھ وقی کی جارہی ہے اس کوسن لؤ' ان آیات میں بہی مضمون ہوا در یہی معاملہ ہر نبی کے ساتھ پیش آتا ہے لئے کا رنبوت کے لئے اس کا انتخاب کیا جاتا ہے۔

ثم انتظرتْ حكمةُ اللّه لوجودِ رجلٍ زَكِيِّ، يستعدُّ للوحى، قد قُضى بعلُوِّ شأنه وارتفاع مكانه، حتى إذا وُجِدَ اصْطَنعَهُ لنفسه، واتَّخذَه جارِحةً لإتمام مراده، وأنزل عليه كتابَه، وأوجب طاعتَه على عباده، وهو قوله تعالى لموسى عليه السلام: ﴿ وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِيْ﴾

ترجمہ: پھر حکمت خداوندی انتظار کرتی ہے کسی الی اچھی نشوونما پانے والی شخصیت کے وجود کا، جو وجی کے لئے تیار ہو، جس کی بلندی شان اور رفعت مکانی کا فیصلہ ہو چکا ہو، یہائنگ کہ جب الیشخصیت پائی جاتی ہے تواس کو اللہ تعالی اپنے کام کے لئے منتخب فرما لینتے ہیں ، اور اس کو اپنی مراد کی تعمیل کے لئے عضو (وسیلہ) بنا لینتے ہیں اور اس پر اپنی کتاب نازل فرماتے ہیں۔ اور موسی علیہ السلام سے اللہ پاک کا یہی ارشاد ہے کہ: ''میں نے آپ کو منتخب فرمایا ہے''







### پاپ کاخلاصہ

فما أوجب تعيينَ تلك العلوم في غيب الغيب إلا العنايةُ بالنوع، ولاسأل الحقَّ فيضانُ نفوسِ الملا الأعلى إلا استعدادُ النوع، ولا أَلَحَّ عند القِرَ انَاتِ بسؤالِ تلك الشريعة الخاصة إلا أحوالُ النوع: فلله الحجةُ البالغةُ!

فإن قيل: من أين وجب على الإنسان أن يُصَلِيُّ؟ ومن أين وجب عليه أن يَنْقَادَ للرسول؟ ومن أين حَرُم عليه الزنا والسرِقَةُ؟

فالجواب: وجب عليه هذا، وحَرُم عليه ذلك، من حيث وجب على البهائم أن تَرْعَى الحشيش، وحرم عليه أكلُ اللحم، ووجب على السِّباع أن تأكل اللحم، ولا تَرْعَى الحشيش، ومن حيث وجب على النَّجل أن يَتَبِع اليعسوب؛ إلا أن الحيوان اسْتَوْجب تَلَقَّى علومِهَا إلهامًا جِبِلِيًّا، واستوجب الإنسانُ تَلَقَّى علومِه كَسْبًا ونَظَرًا، أو وحيًا، أو تقليدًا والله أعلم.

ترجمہ: پسنہیں واجب کیاغیب الغیب (یعنی علم ہاری تعالیٰ) میں ان علوم کی تعیین کو،مگرنوع انسانی پرمہر ہانی نے۔ اور حق تعالیٰ سے نہیں درخواست کی ملاً اعلیٰ کی ارواح کے فیضان کی ،مگرنوع انسانی کی استعداد نے۔اور باصرار سوال نہیں کیامختلف ادوار میں خاص شریعتوں کا،مگرنوع انسانی کے احوال نے ، پس کامل بر ہان اللہ ہی کے لئے ہے! پس اگرسوال کیا جائے کہ کہاں ہے انسان پر واجب ہوا کہ وہ نماز پڑھے؟ اور کہاں ہے اس پر واجب ہوا کہ وہ رسول کی اطاعت کرے؟ اور کہاں ہے اس پر زنااور چوری حرام ہوئے؟

تو جواب بیہ کیاس پر بیر چیز واجب، اوروہ چیز حرام ہوئی ہے، جہاں سے چوپایوں پرگھاس چرنا واجب ہواہے، اور ان پرگوشت کھانا حرام ہوا ہے۔ اور درندوں پرگوشت کھانا واجب ہوا ہے اور بیر بات ضروری ہوئی ہے کہ وہ گھاس نہ چریں، اور جہاں سے شہد کی محصوں پر واجب ہوا ہے کہ وہ اپنے سردار کی اتباع کریں۔ البتہ حیوان جبلی الہام سے اپنے علوم کو حاصل کرنے کا سختی ہوجا تا ہے، اور انسان غور وفکر سے یا وحی سے یا تقلید سے اپنے علوم کو حاصل کرنے کا مستحق ہوتا ہے۔ باتی اللہ تعالیٰ بہتر حانے ہیں۔

فائدہ: کیسب نعوی معنی میں نہیں ہے، بلکہ بین خطق کی اصطلاح ہے اور نظر کی مترادف ہے۔ اور آخر میں واللہ ا اعلم مخطوط کراچی سے بڑھایا ہے۔

باب ـــــ ۸

تکلیف شرعی جزاؤ سزاکو جیاہتی ہے

اور

## مجازات کی جاروجوہ ہیں

انسان کواس کے اعمال کا چھایا برابدلہ ضرور ملنے والا ہے جیسی کرنی و لیم بھرنی!اورمُجازات حیار وجوہ ہے ہوگی:

- (۱) مجازات انسان کی صورت نوعیه کا تقاضا ہے۔
  - (۲) مجازات ملاً اعلی کی وجہ ہے بھی ہوتی ہے۔
- (۳) مجازات نازل کردہ شریعت کی وجہ ہے بھی ہوتی ہے۔
  - (۴) مجازات تعلیمات ِانبیاء کی وجہ ہے بھی ہوتی ہے۔

ند کورہ بالامجازات کی وجوہ اربعہ کی تفصیل درج ذیل ہے:

## پہلی وجہ: مجازات صورت ِنوعیہ کا تقاضا ہے

انسان چونکہ انسان ہے اس کئے اس کے اعمال کا اچھا یا برا بدلہ ملنا ضروری ہے ،اگر وہ کوئی اور جانو رہوتا تو مجازات

- ﴿ أَوْسَوْمَ لِيَالْتُكُلُّ ﴾-

نه ہوتی ، مثلاً چو پایدا گرگھاس چرے اور درندہ گوشت کھائے تو دونوں تندرست رہتے ہیں کیونکہ یہی ان کی صورت نوعیہ کا مقتضی ہے اورا گرمعاملہ برعکس ہوجائے تو دونوں بیمار پڑجائے ہیں ، اسی طرح انسان اگرایے اعمال کرے جن کا نچوڑ ، خلاصہ اور روح ، اخلاقِ عالیہ اور صفات حسنہ ہوں تو اس کا ملکی مزاج درست رہے گا اور بصورت ویگر اس کا ملکی مزاج بگڑ جائےگا اور جب تک وہ بقید حیات رہے گا اعمال بد کا اثر ظاہر نہ ہوگا ، مگر جب علائق جسمانی سے ہاکا ہوجائےگا یعنی وفات پا جائےگا اور جب تک وہ بقید حیات رہے گا اعمال بد کا اثر خلا ہر نہ ہوگا ، مگر جب علائق جسمانی سے ہاکا ہوجائےگا یعنی وفات پا جائے گا تو اس کو پور ااحساس ہوگا کہ اس نے دنیا میں جو کا م کئے تھے وہ اس کی ملکیت کے موافق نہیں تھے جس طرح جسم کوسُن کر کے آپریشن کیا جائے تو تکلیف کا احساس نہیں ہوتا ، مگر دواء کا اثر زائل ہوتے ہی شدت کا در دا ٹھتا ہے۔ اس طرح دنیا کی غفلت ، احساس نہیں ہونے دیں ، پیغفلت دور ہوتے ہی احساس شروع ہوجائے گا۔

اوراخلاق عالیہ جارہیں:(۱) پاکی،اوراس کی ضدنا پاکی(۲)اخبات یعنی بارگاہ خداوندی میں نیاز مندی،اوراس کی ضداللہ اور دین حق کے سامنے اکڑنا(۳)ساحت یعنی سیر چشمی اور عالی ظرفی،اوراس کی ضد شیخ یعنی انتہائی درجہ کی جنیلی(۴)انصاف،اوراس کی ضدناانصافی — ان کامفصل بیان آ گے مبحث چہارم کے باب چہارم میں اورا بواب الاحسان کے بالکل شروع میں آئے گا۔

### ﴿باب اقتضاء التكليفِ المجازاة ﴾

اعلم: أن الناس مَجْزِيُّونَ بأعمالهم: إن خيرًا فخير، وإن شرًا فشر، من أربعة وجوه: أحدها: مقتضى الصورة النوعية: فكما أن البهيمة إذا عَلَفت الحشيش، والسَّبُعَ إذا علف اللحم، صَحَّ مزاجُهما؛ وإذا علفت البهيمة اللحم، والسبُعُ الحشيش، فسد مزاجُهما؛ فكذلك الإنسان إذا باشر أعمالاً: أرواحُها الخشوعُ لجناب الحق، والطهارة، والسماحة، والعدالة: صلح مزاجُه المملكى؛ فإذا مراجُه المملكى؛ فإذا من ألم ما المبلكى؛ فإذا من يُحسُّ أحدُنا من ألم الاحتراق.

ترجمہ:باب: تکلیف شرعی کا مجازات کو جا ہنا: جان لیجئے کہ لوگوں کوان کے کاموں کا بدلہ دیا جائے گا،اچھے اعمال کااچھا بدلہ اور برےاعمال کا برابدلہ، جاروجوہ ہے:

ان میں سے ایک: صورت نوعیہ کا نقاضا ہے، پس جس طرح چوپایہ گھاس چرتا ہے اور درندہ گوشت کھا تا ہے تو دونوں کا مزاج درست رہتا ہے اور جب چوپایہ گوشت کھا تا ہے اور درندہ گھاس، تو دونوں کا مزاج بگڑ جاتا ہے، اس طرح جب انسان ایسے کام کرتا ہے جن کی روح بارگاہ خداوندی میں عاجزی، پاکی، عالی ظرفی اور عدالت ہوتی ہے تو اس کا ملکوتی مزاج درست رہتا ہے اور جب وہ ایسے کام کرتا ہے جن کی روح ندکورہ اعمال کی ضد ہوتی ہے تو اس کا ملکوتی مزاج

گڑجا تاہے۔ پھر جب وہ ہدن کے بوجھ سے ہلکا ہوجا تا ہے یعنی مرجا تا ہے تواس کومناسب ہونے اور نامناسب ہونے کا حساس ہونے لگتا ہے، جیسے (سُن کرنے والی دواء کا اثر ختم ہونے کے بعد ) ہم میں سے ہڑخص جلنے گی تکلیف محسوس کرنے لگتا ہے۔

تصحيح: لجناب الحق: مطبوعة شخول مين بجناب الحق تقا الصحيح مخطوط كراجي سے كى ہے۔

☆ ☆ ☆

## دوسری وجہ: مجازات ملاً اعلی کی وجہ ہے بھی ہوتی ہے

جس طرح فرما نبردار، خدمت گزاراولا د کی خوش حالی ماں باپ کی دعا وُں کاثمر ہ ہوتی ہےاور نافر مان ، نا نہجاراولا د کی تنگ حالی اور پریشان بالی ، ماں باپ کی آ ہوں کا اثر ہوتی ہے ،اسی طرح جزاء وسز ا کا ایک سبب ملاُ اعلی کی دعا نمیں اور لعنتیں بھی ہیں ۔

اس کی تفصیل میہ ہے کہ ملاً اعلی کا تعلق انسانوں سے بالکل ایسا ہے جیسا ہمارے تُو ی اورا کیہ (عقل وہم) کا ہم سے ہے، اگر ہمارا پاؤں چنگاری یا برف کے کلڑے پر پڑتا ہے تو د ماغ میں امانت رکھے ہوئے قوی اورا کیہ، اس کا فورا ادراک کر لیتے ہیں۔ اوراک کر لیتے ہیں۔

اس کی مزیرتفصیل بیہ ہے کہ کلی طبعی کے بارے میں متأخرین کا مذہب بیہ ہے کہ وہ خارج میں نہیں پائی جاتی ، نہ متقلا اور نہ اپنے افراد کے شمن میں ، خارج میں صرف کلی طبعی کے افراد پائے جاتے ہیں ،اوراس کومجاز آ کلی طبعی کا پایا جانا کہہ دیتے ہیں (دلیل کے لئے مقتاح التہدیب ص ۴۹ دیمیس)

مگرعالم ملکوت میں تمام انواع پائی جاتی ہیں،نوع انسانی کی صورت بھی وہاں مخفق ہے،جس کو'' انسان اکبز' کہتے ہیں،اللہ تعالیٰ کی مہر بانی نے اس صورت نوعیہ کے لئے خدام پیدا کئے ہیں،اور وہ ملائکہ ہیں، کیونکہ جس طرح انسان قوی ادرا کیہ (عقل وفہم ) کے بغیر سنورنہیں سکتا،ای طرح ملائکہ کے بغیر بھی اس کی گاڑی نہیں چل سکتی۔

غرض جب کوئی انسان اچھا کام کرتا ہے تو وہ خدام اس کا ادراک کرلیتے ہیں اور خوش ہوتے ہیں ، اور جب برا کام کرتا ہے تواس کا بھی ادراک کرتے ہیں اور ناخوش ہوتے ہیں ، پھراس خوشی اور ناخوش ہیں چلتی ہیں اور اس عامل کے دل میں صلول کرتی ہیں ، جس سے اس کے دل میں بہجت وسروریا وحشت ونفرت پیدا ہوتی ہے ، یہی اعمال کی جزاؤ سزا ہے ، اس طول کرتی ہیں اعلام کی جزاؤ سزا ہے ، اس طرح وہ لہریں ملا سافل کے دلوں میں بھی حلول کرتی ہیں یا بعض لوگوں کے دلوں میں اترتی ہیں اور وہ الہام بن جاتی ہیں کہ وہ حضرات اس عمل کرنے والے سے محبت کریں اور اس کے ساتھ حسن سلوک کریں یا اس سے نفرت و بغض رکھیں

اوراس کے ساتھ براسلوک کریں۔

اور پہ بات ایک مثال سے مجھئے: اگر ہمارا پیرکسی چنگاری پر پڑتا ہے تو ہمار ہے تو ی ادرا کیہ جلنے کا احساس کرتے ہیں، پھر د ماغ سے لہریں اٹھتی ہیں اور دل میں پہنچتی ہیں تو دل ملول ہوتا ہے اور طبیعت میں پہنچتی ہیں تو آ دی فکر مند ہوجا تا ہے اس طرح فرشتے بھی ہم پراٹر انداز ہوتے ہیں۔

اور ہمارے ادرا کات واحساسات کی اثر اندازی کی تفصیل ہے ہے کہ جب سی شخص کو کسی تکلیف یارسوائی کا یقین ہوجا تا ہے ، بدن کمزور ہوجا تا ہے ، اور بھی آدی نامر د ہوجا تا ہے ، بدن کمزور ہوجا تا ہے اور بھی آدی نامر د ہوجا تا ہے ، اس کا پیشاب سرخ ہوجا تا ہے اور بھی وہ بیشاب کر دیتا ہے یا استنجا خطا ہوجا تا ہے ، یہ سب قوی ادرا کیہ کے طبیعت پر مرتب ہونے والے اثرات ہیں ، قوی طبیعت کو وی کرتے ہیں اور طبیعت اس کی تعمیل کرتی ہے اور قوی طبیعت پر غالب ہوتے ہیں اس کے طبیعت متا کر ہوتی ہے۔

اسی طرح جوملائکہ انسان اکبر کی خدمت کے لئے ما مور ہیں ، ان کی طرف ہے بھی فطری الہامات اور طبعی تغیرات انسانوں پر پاملاً سافل پر ٹیکتے ہیں ، کیونکہ افراد انسان بمنز لہ طبیعت ہیں اور ملائکہ بمنز لہ تو می ادرا کیہ کے ہیں اور قو می ادرا کیہ کے اثرات طبیعت پر لامحالہ پڑتے ہیں۔

اورجس طرح بیابریں نیچے کی طرف اترتی ہیں ان کا ایک رنگ عالم بالا کی طرف بھی چڑھتا ہے اور وہ حظیرۃ القدس میں پہنچ کررحمت ورضا یا غضب ولعن کا سبب بنتا ہے، جیسے آگ ہے پانی کا قرب اس میں گرم ہونے کی صلاحیت پیدا کرتا ہے، اور قیاس میں صغری کبری نتیجہ کو تیار کرتے ہیں اور دعا یعنی خوب گڑ گڑ اگر الراللہ ہوتے وائی کہ تیار کرتا ہے، اس طرح جروت میں نئی صورت حال پیدا ہوتی ہے مثلاً ہندے کے ناجا کز کا مول سے خدا ناراض ہوتے ہیں، پھر جب بندہ تو بہ کر لیتا ہے تو وہ ناراضگی ختم ہوجاتی ہے اس طرح بندوں کے اجھے اطوار سے اللہ تعالی مہر بان ہوتے ہیں، پھر جب بندہ تو بہ کر لیتا ہے تو وہ ناراضگی ختم ہوجاتی ہے اس طرح بندوں کے اجھے اطوار سے اللہ تعالی مہر بان ہوتے ہیں، پھر جب بندہ تو بالے اللہ تعالی مہر بان ہوتے ہیں، پھر جب نگ کہ وہ لوگ خودا پنی (اچھی) حالت کو بدل جیس دیے ۔ "جیشک اللہ تعالی کسی قوم کی (اچھی) حالت میں تبدیلی نہیں کرتے جب تک کہ وہ لوگ خودا پنی (اچھی) حالت کو بدل نہیں دیے ۔"

اور مضمون بالا کے دلائل وہ تمام روایات ہیں جن میں آنخصور مِللَّنْهِ اَکِیْمُ نے اطلاع دی ہے کہ فرشتے انسانوں کے اعمال بارگاہ خداوندی میں پیش کرتے ہیں اور اللہ تعالی فرشتوں سے دریافت کرتے ہیں کہتم نے میرے بندوں کوکس حال میں چھوڑا؟ اور دن کے اعمال رات کے اعمال شروع ہونے سے پہلے ہی بارگاہ خداوندی میں پیش کردئے جاتے ہیں۔ ان تمام روایات میں آنخصور مِللِنْهُ اِلَیْمُ نے میں مون سمجھایا ہے کہ انسانوں کے درمیان اور اللہ تعالیٰ کی اس جیلی کے درمیان جوحظیرۃ القدس کے بیچ میں قائم ہے، فرشتوں کی ایک قتم کی وساطت یائی جاتی ہے۔

وثانيها: جِهةُ الملأ الأعلى: فكما أن الواحد منا، له قُوى إدراكية، مُوْدَعَة في الدماغ، يُحِسُّ بها ماوقعت عليه قدمُه: من جَمْرَة أو ثَلْجَة، فكذلك لصورة الإنسان المتمثلة في الملكوت حدامٌ من الملائكة، أو جدها عناية الحق بنوع الإنسان، لأن نوع الإنسان لايصلح إلا بهم، كما أن الواحد منالا يصلح إلا بالقُوى الإدراكية.

فكلما فعل فعل فرد من أفراد الإنسان فعلاً مُنْجِيًا، خرجت من تلك الملائكة أشِعَة بَهْجَة وسرور؛ وكلما فعل فعل مه لِكًا، خرجت منها أشعة نفرة وبُغْض؛ فحلت تلك الأشعة في نفس هذا الفرد، فأورثت بهجة أو وحشة؛ أو في نفوس بعض الملائكة، أو بعض الناس، فانعقد الإلهام أن يُحِبُّوه ويُحسنوا إليه، أو يُبْغِضوه ويُسيئوا إليه؛ شِبْهَ ما نرى من أن أحدنا إذا وقعت رِجلُه على جمرة، أَحَسَّت قواه الإدراكية بألم الاحتراق، ثم خرجت منها أشِعَّة، تُؤثِّرُ في القلب فَيَحْزَن، وفي الطبع فَيَحُمَّ.

وتأثير أولئك الملائكة فينا يَشْبَهُ بتأثير الإدراكات في أبداننا؛ فكما أن الواحد منا قد يتوقّع المما أو ذُلاً، فَتَرْتَعِدُ فَرَائصُه، ويَضْفَرُ لونُه، ويَضْعُف جسدُه، وربما تسقط شهوتُه، ويَخْمَرُ بولُه، وربما بال أو خَرِئَ من شدةِ الخوف؛ فهذا كلّه تأثير القُوى الإدراكية في الطبيعة، ووَخْيُها إليها، وَقَهْرُها عليها، فكذلك الملائكةُ الموكَّلَةُ ببني آدم، يترشح منها عليهم، وعلى نفوس الملائكة السفلية، إلهاماتُ جبلية، وإحالات طبيعية؛ وأفرادُ الإنسان كلُها بمنزلة القوى الإدراكية لهم.

وكما تهبطُ تلك الأشِعَّةُ إلى السفل، فكذلك يَضْعَدُ إلى حظيرة القدس منها لون، يُعِدُّ لفيضانِ هيئةٍ، تُسمى بالرحمة والرضا،أو الغضب واللعن، مِثْلُ إِعْدادِ مجاورةِ النارِ الماء لِتَسْخِيْنه، وإعدادِ المقدِّمات للنتيجة، وإعدادِ الدعاء للإجابة، فَيَتَحَقَّق التَجَدُّدُفي الجبروت من هذا الوجه، فيكون غضبٌ ثم توبة، ويكون رحمة ثم نقمةقال الله تعالى: ﴿إِنَّ الله لاَيُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بَأَنْفُسِهمْ ﴾

وقد أخبر النبيُّ صلى الله عليه وسلم في أحاديث كثيرة: أن الملائكة ترفع أعمالَ بني آدم إلى الله تعالى، وأن الله يسألهم: كيف تركتم عبادى؟ وأن عملَ النهار يُرفع إليه قبل عمل الليل؛ يُنبَّهُ صلى الله على على ضربٍ من تَوسُطِ الملائكة بين بني آدم وبين نور الله القائم وَسُطَ حظيرة القُدْس.

ترجمہ: اوران میں سے دوسری وجہ: ملا اعلی کی جہت ہے، پس جس طرح ہم میں سے ہڑف کے لئے ادراک کرنے والی صلاحیتیں ہیں، جو د ماغ میں امانت رکھی ہوئی ہیں، جن کے ذریعہ آ دمی اس چنگاری یا برف کے فکڑے کو محسوس کر لیتا ہے جس پراس کا پیر پڑتا ہے، پس اسی طرح نوع انسانی کی اس صورت کے لئے جوفر شتوں کی دنیا میں پائی جاتی ہے، فرشتوں میں سے خدام ہیں، جن کونوع انسانی پراللہ کی مہر بانی نے پیدا کیا ہے، کیونکہ نوع انسانی ان کے بغیر سنورنہیں سکتی، جس طرح ہم میں سے کوئی شخص ادراک کرنے والی صلاحیتوں کے بغیر سنورنہیں سکتا۔

پس جب بھی وہ تباہ کن کام کرتا ہے تو ان سے نفرت و بغض کی شعا کیں گئی ہیں، پھروہ شعا کیں اس فرد کے دل میں اترتی ہیں، جب بھی وہ تباہ کن کام کرتا ہے تو ان سے نفرت و بغض کی شعا کیں گئی ہیں، پھروہ شعا کیں اس فرد کے دل میں اترتی ہیں ہوں بہت یا وحشت بیدا کرتی ہیں یا وہ بعض فرشتوں کے دلوں میں یا بعض لوگوں کے دلوں میں اترتی ہیں پس وہ الہام بن جاتی ہیں کہ وہ اس کے ساتھ مجت کریں اور اس کے ساتھ نیک سلوک کریں یاوہ اس سے بغض رکھیں اور اس کے ساتھ بیا سلوک کریں یاوہ اس سے بغض رکھیں اور اس کے ساتھ براسلوک کریں۔ اور میہ بات اس صورت حال کے مانند ہے جوہم و یکھتے ہیں کہ ہم میں سے ایک شخص کا پاؤں جب کسی چنگاری پر پڑتا ہے تو اس کے تو ی اور اکیہ جلنے کی تکلیف کا حساس کرتے ہیں، پھران قوی سے لہریں گئتی ہیں جو قلب براثر انداز ہوتی ہیں، تو واق ہیں، چنانچے وہ ممگین ہوجا تا ہے، یا طبیعت پراثر انداز ہوتی ہیں تو وہ ممیں پڑجا تا ہے۔

اوران فرشتوں کی ہم میں اثر اندازی مثابہ ہے ہمارے ادراکات کی تا ٹیر کے ہمارے بدنوں میں ،پس جس طرح ہم میں ہے کئی خص کوکسی تکلیف یا رسوائی کا اندیشہ لاحق ہوتا ہے تو اس کے شانے کا گوشت لرزنے لگتا ہے ، اس کا رنگ پیلا پڑجا تا ہے ، اس کا جسم کمزور ہوجا تا ہے ، اور بھی وہ نامر دہوجا تا ہے ، اس کا پیشا ب نکل ہوجا تا ہے ، اور کھی اس کا پیشا ب نکل جا تا ہے یا شدت خوف سے استنجاء خطا ہوجا تا ہے ، پس بیتمام طبیعت میں قوی ادرا کیہ کی تا ٹیر ہے اور قوی کی وجی ہے طبیعت کی طرف ، اور قوی کا غلبہ ہے طبیعت پر ، پس اسی طرح جوفر شتے انسانوں پر ما مور ہیں ، اُن سے انسانوں پر یا ملا سافل پر فطری الہامات اور طبعی تغیرات میکتے ہیں ۔ اور انسان کے تمام افر ادبز کہ قوی طبیعیہ کے ہیں ان فرشتوں کے لئے ، اور وہ فرشتے بمز لیقوی ادرا کیہ کے ہیں ان فرشتوں کے لئے ، اور وہ فرشتے بمز لیقوی ادراکیہ کے ہیں انسانوں کے لئے (اور قوی ادراکیہ کے اثر ات لامحالہ قوی طبیعیہ پر پڑتے ہیں)

اوروہ شعائیں جس طرح نیچے کی طرف اترتی ہیں ،ان کا ایک رنگ حظیرۃ القدس کی طرف چڑھتا ہے ، جو کسی حالت کے فیضان کو تیار کرتا ہے ، وہ حالت رحمت وخوشنو دی کہلاتی ہے ، یا غضب ولعنت کہلاتی ہے ، جیسے آگ کا پڑوس پانی کو گرم ہونے کے لئے تیار کرتا ہے اور مقد مات (صغری ، کبری) نتیجہ کو تیار کرتے ہیں اور دعا قبولیت کو تیار کرتی ہے ، پس اس طور سے جبروت میں تجدد تحقق ہوتا ہے ، پس ناراضگی پائی جاتی ہے پھر تو بدا ور مہر بانی پائی جاتی ہے پھر مزا ،اللہ پاک کا ارشاد ہے: ' واقعۃ اللہ تعالی کسی قوم کی حالت نہیں بدلتے ، جب تک لوگ خودا پی حالت نہ بدل لیں'

اور نبی کریم مطلانی کیا ہے بہت سی حدیثوں میں خبر دی ہے کہ فرشتے انسانوں کے اعمال بارگاہ خداوندی میں پیش

کرتے ہیں،اور بیکہ اللہ تعالی ان سے دریافت کرتے ہیں کہتم نے میرے بندوں کوکس حال میں چھوڑا؟اور بیکہ دن کا عمل رات کے عمل سے پہلے بارگاہ خداوندی میں پیش کردیا جاتا ہے (ان روایات میں) آنحضور مِیلائیدَ کِیا مُلا کلہ کے ایک قشم کے توسط پر تنبیہ فرمارہے ہیں،انسانوں کے درمیان اور اللہ تعالی کے اس نور کے درمیان جو حظیرۃ القدس کے درمیان میں قائم ہے۔

#### نغات:

المجهة: جانب، وه گوشة جس كى جانب توجى جائة ، جمع جهات ..... حَسسٌ (ش) حَسَّا واَ حَسسٌ الشيئ وبالشيئ : معلوم كرنا ..... الشُعاع ، آفاب كى كرن جمع أَشِعَة وشُعَعٌ وَشِعَاعٌ ..... بَهِجَ (س) به : خوش بونا .... حَلَّ (نض) حُلولاً: نازل بونا ، الرّنا الله عَمَّ الأمرُ فلانًا عَم مِين وُالنا .... تَوقَع الأهرَ : حاصل بونے كى اميدلگانا أى يستظرو قوعها، ويعلمه بالوقوع قطعًا ..... إِرْ تعدُ : كانپنا ، حرك رئا ..... الفرائص مفرد الفريصة : بِهاواور موند هے يا بِتان اور موند هے كرد ميان كا گوشت ، جوخوف كوفت أجهاني كانت من خوبَ (س) خَرْءً او خِرَاءً أَن اَنْ خَان من وَنَقِمٌ (س) وَنَقِمٌ (س) نَقْمًا: سرادينا ..... نَقَمٌ (ض) وَنَقِمٌ (س) نَقْمًا: سرادينا ......

### تشريخ:

(۱) فیسکون غضب إلىن میں کان تامہ ہے۔اور قوی ادرا کیہ ہے مرادعقل ونہم اورنطق وکلام وغیرہ صلاحیتیں ہیں اور قوی طبیعیہ ہے مرادا حساس، نُما ہمع، بصر وغیرہ ہیں۔ان قوی کوطبیعت بھی کہتے ہیں۔

(۲) تجدد کے معنی ہیں نیا ہونا ،اور تھق کے معنی ہیں پایا جانا ،اس عبارت میں ایک سوال کا جواب ہے: سوال: رحمت وغضب اللہ تعالیٰ کی قدیم صفات ہیں ،ان میں تبدیلی کیسے ہوتی ہے؟ یعنی پہلے رحمت تھی پھر تقمت ہوگئی ، پہلے غضب تھا پھر تو بہ بن گئی؟ ایک آ دمی مرحوم تھا پھر مغضوب ہوگیا ، و سحد لك المعكس ، یہ تبدیلی صفات قدیمہ میں كيونكر ہوتی ہے؟

جواب: بیالوان کی تبدیلی ہے، صفات میں تبدیلی نہیں ، بالفاظ دیگر بیتعلقات میں تجدد ہے۔ صفات تو قدیمہ ہیں جیسے اللہ خالق ورازق ازل ہے ہیں ، مگرزید کے پیدا ہونے کا جب وقت آئے گا تو اس کے خالق ہول گے ، پھراس کو روزی پہنچا ئیں گے تو اس کے لئے رزاق ہوں گے۔ رتیعلق حادث ہے اور صفات فی نفسہا از لی ہیں۔

(۳) عرضِ اعمال کی روایات کے لئے و کیکھئے مشکوۃ حدیث ۴۰۵۰۵۰ و ۲۰۵۶ اور کیف تسر کتم عبادی؟ کی روایت بخاری شریف کتاب بدءالخلق باب (۵) میں ہے اور یسو فسع إلیه عمل اللیل ،الغ مسلم، نسائی، ابن ملجہ اور مسنداحمہ ۲۹۵٪ واجم و ۶۰۰۸ میں ہے۔



تصحیح: (۱) فکما أن الواحد منا، له قوی إدراکیة میں مِنّا کے بجائے منهاتھا(۲) لصورة الإنسان مطبوعہ عذمین بصورة الإنسان تقا(۳) إحالات مطبوع تنفین حالات تقا(۳) وهذه الملائكة بمنزلة القوی الإدراکیة هم ک شروع میں وهذه الملائكة مطبوع تنفیمین ہے(۵) یَشْبَه بتأثیر الإدراکات اصل میں شبیة النح تقا(۲) او لفضب واللعن مطبوع میں أو کے بجائے واو تھا \_\_ بیتمام اصلاحات مخطوط کرایی سے گائی ہیں۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

## تیسری وجہ: مجازات شریعت منز کہ کی وجہ سے بھی ہوتی ہے

مختلف شریعتیں جومختلف زنانوں میں نازل کی گئی ہیں، وہ بھی جزاؤسزا کا ایک سبب ہیں۔اوراس مضمون کو سمجھنے کے لئے پہلے ایک مثال پیش ہے آپ کے اس ادارہ میں اس وقت دوقانون ہیں (۱) جوطالب علم پندرہ دائے سلے خیر حاضر کے پہلے ایک مثال پیش ہے آپ کے اس ادارہ میں اس وقت دوقانون ہیں (۱) جوطالب علم پندرہ دائے گا جائے گا اس کا نام کاٹ دیا جائے گا یعنی داخلہ ختم کر دیا جائے گا (۲) جس کی پورے سال کسی سبق میں کوئی غیر حاضری نہ وگی ،اس کو سورو بے نقذ انعام دیا جائے گا۔

ید دونوں قانون پہلے نہیں تھے، اب حالات کے نقاضے سے ریتوانین بنائے گئے ہیں، پہلے کوئی بھی طالب علم بغیر مذرکے سبق سے غیر حاضر نہیں رہتا تھا، کیونکہ وہ پڑھنے کے جذبہ سے آتا تھا مگراب صورت حال وہ نہیں رہی تو ترغیب ترہیب کے لئے مذکورہ قوانین بنائے گئے ہیں، اب جبکہ بید دونوں قانون بن گئے تو ان کی وجہ سے جزاؤسزا ہوگی، ۱۵ ن کی غیر حاضری پر دفتر تغلیمات داخلہ تم کرسکتا ہے، کسی کواعتراض یا احتجاج کاحق نہ ہوگا، اور حاضر باش انعام کامستحق وگا اور دواضر باش انعام کامستحق دیا دور دوراول میں جبکہ بیتو انہیں نہیں تھے، نہ جزائھی نہ سزا۔

ای طرح آ دم علیه السلام کی شریعت میں بہن سے نکاح جائز تھا، کیونکہ اس وقت بہن کے علاوہ کوئی عورت نہیں تھی، عدگی شریعت میں بہن سے نکاح حرام ہو گیا۔ اس طرح یوسف علیہ السلام کی شریعت میں سجدہ تحیہ جائز تھا، ہماری نریعت میں حرام ہو گیا۔ اس طرح یوسف علیہ السلام کی شریعت میں سجدہ تحیہ جائز تھا، ہماری نریعت میں اوراس کوجلا نریعت میں غنیمت حلال نہیں تھی، آسمان سے سفید آگ آتی تھی، اوراس کوجلا التی تھی، اب ہماری شریعت میں غنیمت حلال ہے۔

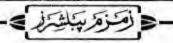
غرض مختلف زمانوں میں ، اُن زمانوں کے نقاضوں کے مطابق جوشریعتیں یعنی احکام وقوانین نازل کئے گئے ہیں ن پر ممل درآ مد ضروری ہے ، اس کی تقمیل باعث اجراور خلاف ورزی باعث عقاب ہے ، اگریہ بات تسلیم نہ کی جائے تو وانین بے فائدہ ہوکررہ جائیں گے۔شرائع منزلہ کے سبب مجازات ہونے کا یہی مطلب ہے۔

ر ہی رہے ہیات کہ مختلف زمانوں میں جومختلف شریعتیں نازل کی جاتی ہیں ،اس کی صورت کیا ہوتی ہے؟ شاہ صاحب س کی صورت بیان فرماتے ہیں کہ جس طرح علویات کے سفلیات پر اثرات پڑتے ہیں یعنی جب ستاروں کی خاص توجہات ہوتی ہیں تو اُن سے ایک روحانیت یعنی ایک غیر مادی چیز وجود میں آتی ہے، جومختلف ستاروں گی صلاحیتوں کا آمیزہ ہوتی ہے۔ پیر طلاحیت اولاً فلک کے کسی حصہ میں مخقق ہوتی ہے، پھر فلک کا ڈاکید یعنی چا نداس روحانیت کو زمین کی طرف منتقل کرتا ہے تو عالم زیریں کی چیزیں اس سے متاثر ہوتی ہیں یعنی زمینی مخلوقات کے جذبات اور ارادے اس روحانیت کے مطابق وصل جاتے ہیں۔

اسی طرح جو خص اللہ کے معاملات کاعلم رکھتا ہے، وہ جانتا ہے کہ جب ایک خاص وقت آتا ہے، جس کو قر آن کریم میں ' مبارک رات' کہا گیا ہے اور جس میں ہر دانشمندانہ معاملہ طے کیا جاتا ہے، اس رات میں فرشتوں کی دنیا میں ایک خاص روحانیت وجود میں آتی ہے، جو نوع انسانی کے احکام اور اس وقت کے تقاضوں سے مرکب ہوتی ہے، پھر وہ روحانیت البہام بن کر یعنی وحی کے ذریعہ ملکوت سے زمین پراترتی ہے۔ اُس زمانہ میں جوسب سے زیادہ ذبین اور سخرا خص ہوتا ہے اس پر وحی نازل ہوتی ہے اور اس کے توسط ہے وہ احکام دوسرے کم درجہ ذبین لوگوں تک پہنچتے ہیں، وہ کوگ سب سے پہلے اس پر وحی نازل ہوتی ہے اور اس کے توسط ہو وہ احکام طور پر لوگوں کے دلوں میں یہ بات ڈالی جاتی ہے کہ وہ اس دین کو پہند کریں اور اس کو قبول کریں۔ پس لوگ فوج دین میں داخل ہونے گئتے ہیں اور اس دین کے انسار کوقوت پہنچائی جاتی ہا تھا ہوں کے کہاس دین کی انسار کوقوت پہنچائی جاتی ہا تھا ہوں کے کہاس دین کی انسان کو ہونا کی جاتھ اللہ کا کوئی کی طرف چڑھتا ہے اور خطیرہ القدس میں پہنچتا ہے، تو وہاں خوشنودی اور ناراضگی محقق ہوتی ہے۔ جن سے اللہ پاک خوش ہوتے ہیں ان کو جز ائے خیر عطافرہ اتے ہیں اور جن کے اعمال سے ناراض ہوتے ہیں ان کو مزاد سے ہیں۔ اس طرح شرائع مزلہ جز اؤ مزاکا سبب بن جاتی ہیں۔ ورجن کے اعمال سے ناراض ہوتے ہیں ان کو مزاد سے ہیں۔ اس طرح شرائع مزلہ جز اؤ مزاکا سبب بن جاتی ہیں۔

وثالثها: مقتضى الشريعةِ المكتوبةِ عليهم: فكما يَعْرِف المنَجِّمُ: أن الكواكب إذا كان لها نَظَرٌ من النظرات، حصلت روحانيةٌ ممتزِجَةٌ من قُواها، متمثَّلةٌ في جزء من الفلك؛ فإذا نَقَلَهَا إلى الأرض ناقلُ أحكام الفلكيات، أعنى القمر، انقلبت خواطِرُهم حسَب تلك الروحانية.

فكذلك يعرف العارف بالله: أنه إذا جاء وقت من الأوقات \_ يُسمى فى الشرع بالليلة المباركة، التى فيها يُفْرَقُ كُلُّ أمر حكيم — حصلت روحانية فى الملكوت، ممتزجة من أحكام نوع الإنسان، ومقتضى هذا الوقت، يترشح من هنالك إلهامات على أذكى خلق الله يومئذ، وعلى نفوسٍ تَلِيْهِ فى الذكاء بواسطته، ثم يُلهم سائرُ الناس قبولَ تلك الإلهاماتِ، واستحسانها، ويُؤيَّدُ نَاصِرُها، ويُخذَلُ مُعانِدُها، وتُلْهَمُ الملائكةُ السفليةُ الإحسانَ لِمُطِيِّعِهَا، والإساءة إلى عاصيها، ثم يصعَد منها لون إلى الملأ الأعلى وحظيرة القدس، فيحصل هنالك رضًا وسُخَط.



ترجمہ:ان میں سے تیسری وجہ: اُس شریعت کا تقاضاہے جوان پرفرض کی گئی ہے، پس جس طرح علم نجوم کو جائے
والا جانتا ہے کہ جب ستاروں کے لئے تو جہات میں سے کوئی (مخصوص) توجہ ہوتی ہے تو ایک روحانی چیز وجود میں آتی
ہے، جوان ستاروں کی صلاحیتوں کا آمیزہ ہوتی ہے، جوفلک کے سی حصہ میں پائی جاتی ہے، پس جب اس روحانیت کو
ز مین کی طرف منتقل کرتا ہے فلکیات کے احکام کونتقل کرنے والا یعنی چاند، تو لوگوں کے ارادے اس روحانیت کے مطابق
بیٹ جاتے ہیں۔

پس اسی طرح اللہ کے معاملات کوجانے والا ، جانتا ہے کہ جب اوقات میں سے کوئی خاص وقت آتا ہے ۔۔۔ جو شریعت کی اصطلاح میں دشب مبارک ' کہلاتا ہے ، جس میں ہروانشمندانه معاملہ طے کیا جاتا ہے ۔۔۔ تو فرشتوں کی دنیا میں ایک روحانی چیز وجود میں آتی ہے ، جونوع انسانی کے احکام کا اور اس وقت کے نقاضے کا آمیز ہ ہوتی ہے ( یعنی اس میں دونوں باتوں کا لحاظ ہوتا ہے ) ( پھر ) وہاں سے الہمامات مترشح ہوتے ہیں ، اس زمانہ میں اللہ کی خلقت میں سب سے زیادہ ذبین شخص پر ، اور اس کے واسط سے دوسرے ایسے لوگوں پر جوذ ہانت میں اس کے لگ بھگ ہوتے ہیں ، پھر دوسرے لوگ الہمام کئے جاتے ہیں ، ان الہمامات کا مددگار تا تا ہے ، اور نجلے فرشتے الہمام کئے جاتے ہیں اُن الہمامات کی اطاعت کرنے والوں جساتھ جرابرتا و کرنے کا ، پھر ان ملائکہ سے ایک رنگ کے ساتھ حسن سلوگ کرنے کا ، اور ان کی نا فرمانی کرنے والوں کے ساتھ برابرتا و کرنے کا ، پھر ان ملائکہ سے ایک رنگ کے جاتے ہیں اُن الہمامات کی اطاعت کرنے والوں کے ساتھ جرابرتا و کرنے کا ، پھر ان ملائکہ سے ایک رنگ کے جاتے ہیں اُن الہمامات کی اطاعت کرنے والوں کے ساتھ جرابرتا و کرنے کا ، پھر ان ملائکہ سے ایک رنگ کے جاتے ہیں اُن الہمامات کی اطاعت کرنے والوں کے ساتھ جو دہیں آتی ہے ۔

لغات: امتزج به: ملنا ..... ذَكِيَ يَذْكِي ذَكَاءً": تيز خاطر ہونا ،صفت ذَكِي جُمْع أذكياء ..... تَمَثَّل الشيئ :تصور ہونا یعنی تصور کے درجہ میں پایا جانا ،فس الامر میں پایا جانا ..... قوله: یتو شُع۔۔، پہلے ف مقدر ہے۔

## چوتھی وجہ: مجازات تعلیمات ِ انبیاء کی وجہ سے بھی ہوتی ہے

میضمون بھی پہلےا کیے مثال ہے آ سان طریقتہ پرسمجھ لیں ، نصاب میں دوشم کی کتابیں ہیں: (۱) مطالعہ کی کتابیں : طلبہان کتابوں کااسا تذہ کی نگرانی اور راہ نمائی میں مطالعہ کرتے ہیں ، با قاعدہ وہ کتابیں پڑھائی نہیں جاتیں۔

(۲) درس کی کتابیں:جو با قاعدہ پڑھائی جاتی ہیں،اسا تذہ انکے دقائق حل کرتے ہیں اور لفظ لفظ سمجھاتے ہیں۔
کہ نظراور قر ان مترادف لفظ ہیں اور بیلم نجوم کی اصطلاحیں ہیں،جب دوستارے کسی ایک برج میں ایک درجہ میں اکٹھا ہوتے ہیں تو اس کوقر ان اور نظر کہتے ہیں مزید تفصیل دستور العلماء ۳۲۳۳ میں ہے۔ امتحان دونوں قتم کی کتابوں کا ہوتا ہے مگراول کا پر چہ آسان بنایا جا تا ہے اور جوابات کی جائج بھی نرم کی جا تی ہے او دوسری قتم کی کتابوں کا پر چہ بھی سخت بنایا جا تا ہے اور جائج بھی کس کر کی جاتی ہے۔ نیز اول کے نمبرات ترغیبی ہوتے ہیر اور دوم کے بنیا دی ،ان پرتر تی اور تنزل کا مدار ہوتا ہے ، کیونکہ جو طالب علم اتنی محنت اور دلسوزی ہے پڑھائی ہوئی کتابہ کوبھی یا دنہ کرے اور فیل ہوجائے ،اس کی سزا تنزل کے سواکیا ہو سکتی ہے؟!

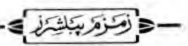
ای طرح جبکی قوم پراللہ تعالی کی مہر پانی میذول ہوتی ہے،اللہ تعالی کواس کے ساتھ خیر منظور ہوتی ہے اور الا قوم کی طرف نبی مبعوث کئے جاتے ہیں تا کہ وہ الوگوں کو خیر ہے قریب کریں،اور نبی کی اطاعت ان پرفرض کی جاتی یہ توجوعلوم وجی کے ذریعیاس نبی کو دیے جاتے ہیں تاکہ ان کے ذریعی بی اصلاح کرے، وہ علوم شخص و متعین ہوجائے ہیں، نبی کی توجہ بحنت اور دعا ئیں ان علوم کے ساتھ اللہ جاتی ہیں،اللہ کی نصرت کا فیصلہ بھی ان کے ساتھ شامل ہوجاتا ہیں، بیس بیسب چیزیں ال کر وہ علوم مؤکد و تحقق ہوجاتے ہیں اب جولوگ ان علوم کو حاصل کرتے ہیں، ان پڑمل پیرا ہوتے ہیں وہ دونوں جہاں میں کا میاب ہوتے ہیں اور جواعراض کرتے ہیں وہ اپنی قسمت کوروتے ہیں۔ کیونکہ جب اللہ تعالی ۔ وہ دونوں جہاں میں کا میاب ہوتے ہیں اور جواعراض کرتے ہیں وہ اپنی قسمت کوروتے ہیں۔ کیونکہ جب اللہ تعالی ۔ ان کی ہمایات کا ہرفتم کا سامان کر دیا، نبی کو بھیجا، اس پر علوم نازل کئے، پھر نبی نے بھی محنت کرنے میں کسر نہ چھوڑی،ار بھی جولوگ توجہ نہ کریں، اُن نا نہ جاروں کو سرناملنی ہی جیا ہے ،اس طرح تعلیمات انبیاء بھی مجازات کا سبب بن جاتی ہیں۔

ورابعها: أن النبى إذا بُعث فى الناس، وأراد الله تعالى بِبَعْثَتِهِ لُطْفًا بهم، وتقريبًا لهم إلى النحير، وأوجب طاعتُه عليهم، صار العلمُ الذي يُوحى إليه متشخّصا متمثّلا، وامْتَزَجَ بهمّةِ هذا النبى ودعائه، وقضاءِ الله تعالى بالنصر له، فَنَأ كُد وتَحَقَّقَ.

ترجمہ: اوران میں سے چوتھی وجہ یہ ہے کہ جب پیغیبرلوگوں میں معبوث کئے جاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نبی کی بعز کے ذریعہ لوگوں پر مہر بانی کرنا چاہتے ہیں اور ان کو بھلائی سے قریب کرنا چاہتے ہیں اور نبی کی اطاعت لوگوں پر واجہ کرتے ہیں تو وہ ملم جو نبی کی طرف وجی کیا گیا ہے مشخص ہوکر موجود ہوجا تا ہے اور وہ علم مل جاتا ہے اس نبی کی پوری تا کے ساتھ ہواں کی معاقل وہ علم مؤکد ( پختہ ) کے ساتھ ہواں کے ساتھ اور اس علم کے لئے اللہ تعالیٰ کی نصرت کے فیصلہ کے ساتھ تو وہ علم مؤکد ( پختہ ) متحقق ہوجا تا ہے۔

#### لغات:

متشخصًا (اسم مفعول) تَشَخصَ بمتعين مونا بميّز مونا .....متمثّلًا (اسم مفعول) تمثل الشيئ انضور مونا أنَّ الامر مين پاياجانا ..... هِمَّةُ: پورى توجه ، ييشاه صاحب كى خاص اصطلاح ہے ..... تَأَ حُدَ ( فعل ماضى ) تأخّد وَتُو رَّةً مضبوط مونا ، ثابت مونا ..... تَحَقَّقَ ( فعل ماضى ) تحقق الحبرُ: ثابت مونا ـ



# مجازات کی جاروں وجوہ کےاحکام

اں باب میں زیر بحث مسکدیہ ہے کہ مجازات، تکلیف شرعی کا مقتضی ہے بعنی انسان چونکہ احکام شرعیہ کا مکلّف ہے اس لئے جزاؤ سزاضروری ہے۔اوراو پر جومجازات کی چاروجوہ بیان کی گئی ہیں،ان میں سے سوم و چہارم کو بیان کرنااصل مقصود ہے۔اول ودوم کا بیان تحمیل بحث کے لئے ہے۔اب ذیل میں چاروں وجوہ کے احکام بیان کئے جاتے ہیں۔ مجازات کی پہلی دوصورتوں کے بارے میں جاریا تیں یا درکھنی چاہئیں؛

- ک مجازات کی پہلی دوصورتیں فطری ہیں یعنی صورت نوعیہ کے اقتضاء سے ، اور ملاً اعلی کی جہت سے ،مجازات انسان کی فطرت میں داخل ہے اور فطری امور بدلانہیں کرتے ،اس لئے ان دووجوہ سے جزاؤ سزاضرور ہوگی۔
- ﴿ پہلی دوصورتوں کی وجہ ہے مجازات پڑواٹم کی بنیادی اور کلی باتوں میں ہوتی ہے، فروی باتوں میں اوراحکام میں نہیں ہوتی ۔ نیکی کیا ہے؟ اور گناہ کیا ہے؟ یہ بحث مبحث خامس کے شروع میں آئے گی اور نیکی کے کاموں میں اصل الاصول جار باتیں ہیں (۱) تو حید (۲) صفات البید پر ایمان لا نا (۳) قضاء وقدر پر ایمان لا نا (۳) اس بات پر ایمان لا نا کہ عبادت صرف اللہ تعالی کاحق ہے اور سب ہے بڑا گناہ شرک ہے۔ یہ تمام ہاتیں چونکہ فطرت انسانی میں واغل ہیں، اس لئے ان پر جڑا وسر اصر ور ہوگی۔
- پہلی دو وجوہ سے جزاؤسز ابعثت انبیاءاور بلوغ وعوت پرموقو نہیں ،خواہ نبی کی دعوت پینجی ہویا نہ پینجی ہو، برواثم کی اصولی باتوں میں ، جوفطری باتیں ہیں ،جزاؤسز اضرور ہوگی۔

اورمجازات کی تیسری وجہ کے بارے میں دوبا تیں یا در کھنی جا ہمیں:

تیسری وجہ ہے جو جزاؤسزا ہوتی ہے، وہ زمانوں کے اختلاف سے مختلف ہوتی ہے۔ مثلاً آ دم علیہ السلام کے زمانہ میں بہن سے نکاح باعث اجرتھا،اب بیرگناہ کبیرہ ہے۔جس امت پرتین نمازیں اور تین روز بے فرض تھے،ان کی جزا ؤسزااتنی ہی مقدار پرہوگی اب یا نچ نماز وں اورایک ماہ کے روز وں پر جزا ؤسز امرتب ہوگی۔

﴿ زمانوں کا اختلاف ہی مختلف شریعتوں کے نزول کا سبب ہے، ورند آغاز انسانیت کے ساتھ ہی ایک مجموعہ و اندین نازل کردیاجا تا ہے اوراس کی حفاظت کی ذمہ داری لے لی جاتی ، تو وہی شریعت قیامت تک چلتی رہتی ، مگرایبا اس لئے نہیں کیا گیا کہ زمانہ کی تبدیلی کے ساتھ احکام میں تبدیلی ضروری تھی ، چنانچہ زمانہ کی تبدیلی کے ساتھ انبیا وُرسل آتے رہے اوراپی اپنی قوموں کوخواب غفلت سے جھنجھوڑتے رہے ، منفق علیہ حدیث میں اس کی طرف اشارہ آیا ہے (مفکلو قاکم الله میان، باب الاعتصام حدیث ۱۲۸۸) یہ حدیث آپ عبارت کے ترجمہ میں پڑھیں گے۔

اور چوتھی وجہ سے جزا وَسزابعثت انبیاء کے بعد ہی ہوتی ہے۔ جب نبی مبعوث ہوکر لوگوں کے شبہات کھول دیتے ہیں ،اور دین اچھی طرح ان کو پہنچا دیتے ہیں ، پھر بھی جولوگ ایمان نہیں لاتے وہ سزا کے مستحق ہوتے ہیں۔

أما المجازاة بالوجهين الأولين ففطرة فَطَرَ الله الناس عليها، ولن تجد لفطرة الله تبديلًا؛ وليس ذلك إلا في أصول البر والإثم، وكليَّاتِها دون فروعِها وحدودها؛ وهذه الفطرة هو الدين الذي لا يختلف باختلاف الأعصار؛ والأنبياء كلُهم مُجْمِعون عليه، كما قال تبارك وتعالى: ﴿وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ وقال صلى الله عليه وسلم: ﴿ الأنبياء بنوعَلَّاتٍ: أبوهم واحدٌ، وأمهَاتُهم شتى ﴾ والمؤاخذة على هذا القدر متحققة قبل بعثة الأنبياء وبعدها سواء.

وأما المجازاة بالوجه الثالث فمختلِفَة باختلاف الأعصار؛ وهي الحاملة على بعث الأنبياء والرسل؛ وإليها الإشارة في قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿إنما مَثَلِي ومَثَلُ ما بَعَثَنِي الله به، كمثل رجل أتى قوما، فقال: يا قوم! إنى رأيتُ الجيشَ بِعَيْنَي، وإنى أنا النذيرُ العريانُ، فالنجاء النجاء النجاء! فأطاعه طائفة من قومه، فَأَدُلَجُوا، فانطلقوا على مَهَلِهم فَنَجَوْا، وكذّبت طائفة منهم، فأصبحوامكانهم، فصبَّحَهُمُ الجيشُ، فأهلكهم واجْتَاحَهُم، فكذلك مَثلُ من أطاعني فاتَبعَ ماجئتُ به، ومَثلُ من عصاني وكذّب ماجئت به من الحق،

وأما المجازاة بالوجه الرابع: فلا تكون إلا بعد بعثة الأنبياء، وكشْفِ الشبهة،وصحة التبليغ ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ، وَيَحْيىٰ مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ﴾ والله أعلم.

ترجمہ:رہی پہلی دو دجہوں ہے مجازات تو وہ ایک فطری بات ہے، جس پراللہ تعالیٰ نے لوگوں کو پیدا کیا ہے اور آپ فطرت ِ خداوندی کو ہرگز بدلتا ہوانہیں یا ئیں گے ۔ اورنہیں ہے وہ یعنی پہلی دو وجہوں سے مجازات مگر پڑواٹم کی اصولی اور کلی باتوں میں ، نہ کہان کی جزئیات واحکام میں ۔ اور بیفطرت ہی وہ دین ہے جوز مانوں کے اختلاف سے

- ﴿ لُوْسَوْرَ بِيَالْشِيرُ لِهِ ﴾-

مختلف نہیں ہوتااور تمام انبیاء ان باتوں میں متفق ہیں، جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے کہ:'' یہ تمہارا یعنی سب انبیاء کاطریقہ ہے، جو کہ وہ ایک ہی طریقہ ہے' اور آنحضور سِلانگوائیم کا ارشاد ہے کہ:'' تمام انبیاء علاتی بھائی ہیں،ان کا باپ ایک ہےاور مائیں مختلف ہیں' — اور اتنی مقدار پرمواخذہ ضرور ہونے والا ہے، بعثت انبیاء سے پہلے بھی اور بعد میں بھی یکساں طور پر۔

اوررہی تیسری وجہ ہے مجازات تو وہ زمانوں کے اختلاف ہے مختلف ہوتی ہے — اور زمانوں کا بیا ختلاف ہی بعثت انبیا وُرسل کا باعث ہے۔اوراس اختلاف اعصار کی طرف اشارہ آیا ہے اس ارشاد نبوی میں کہ:

'' میری حالت اوراس دین کی حالت جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے مجھ کو مبعوث فرمایا ہے، اس شخص جیسی ہے جوایک قوم کے پاس آیا۔ پس اس نے کہا: اے میری قوم! میں نے دشن کالشکر اپنی دونوں آئھوں سے دیکھا ہے اور میں نگا (کھلم کھلاً) ڈرانے والا ہوں، پس بچو! بچو! پس اس کی قوم کی ایک جماعت نے اس کی بات مان کی، سووہ راتوں رات چیا، پس وہ چلتے رہے آہتہ آہتہ، پس نجات پائی انہوں نے ۔ اوران کی ایک جماعت نے جبٹلایا، پس انھوں نے وہیں صبح کی، پس شبخون ماراان پردشن کے لشکر نے، پس ہلاک کر دیاان کو اور جڑمول سے اکھاڑ دیاان کو، پس بیمثال ہے اس شخص کی جس نے میری فرمان برداری کی پس اس نے بیروی کی اس دین کی جس کو میں لے کرآیا ہوں، اور بیمثال ہے اس شخص کی جس نے میری نافر مانی کی ، اور اس دین حق کو جبٹلایا جس کو میں لیکرآیا ہوں' ( یعنی جب زمانہ بدلا اور اس خضص کی جس نے میری نافر مانی کی ، اور اس دین حق کو جبٹلایا جس کو میں لیکرآیا ہوں' ( یعنی جب زمانہ بدلا اور ادر ہی جو تھی وجہ ہوئی تو اللہ تعالیٰ نے آنخصور سیالتھ کیا گئے کو مبعوث فرمایا تا کہ لوگوں کو آنے والے خطرہ ہے واقف کریں) اور رہی چو تھی وجہ سے مجازات تو وہ بعث انبیاء کے بعد اور شہبات کھولئے کے بعد اور آجس کو زندہ ( ہدایت یا فتہ ) ہونا ہے، وہ ویلی جہٹی کے بعد برباد ہو، اور جس کو زندہ ( ہدایت یا فتہ ) ہونا ہے، وہ ولیل جہٹی کے بعد برباد ہو، اور جس کو زندہ ( ہدایت یا فتہ ) ہونا ہے، وہ ولیل جہٹی کے بعد برباد ہو، اور جس کو زندہ ( ہدایت یا فتہ ) ہونا ہے، وہ ولیل جہٹی کے بعد برباد ہو، اور جس کو زندہ ( ہدایت یا فتہ ) ہونا ہے، وہ ولیل جہٹی کے بعد برباد ہو، اور جس کو زندہ ( ہدایت یا فتہ ) ہونا ہے، وہ ولیل جہٹی کے بعد برباد ہو، اور جس کو زندہ ( ہدایت یا فتہ ) ہونا ہے، وہ ولیل جہٹی کے بعد برباد ہو، اور جس کو زندہ ( ہدایت یا فتہ ) ہونا ہے، وہ ولیل جہٹی کے بعد برباد ہو، اور جس کو زندہ ( ہدایت یا فتہ ) ہونا ہے، وہ ولیل جہٹی کے بعد برباد ہو، اور جس کو زندہ ( ہدایت یا فتہ )

#### لغات:

ځدُو د الله :احکام شرعیه ..... هی العاملة میں هی ضمیراختلاف کی طرف لوٹتی ہےاختلاف مضاف نے تا نیٹ مضاف الیہ الأعصاد سے حاصل کی ہے ،اس لئے مؤنث ضمیراستعال کی ہے۔ الیھا کی ضمیر بھی ای کی طرف لوٹتی ہے۔ تشریح:

أبوهم واحدُّكى روايت مين نظر نبيل گزرا مسلم شريف كى روايت كالفاظ بيه بين الأنبياء إحوة من علَّاتِ، وأمهاتُهم شتَّى، و دينُهم واحد. البته علَّات كامفهوم أبوهم واحد بـ



#### پاپ \_\_\_ ۹

## الله تعالیٰ نے لوگوں کی فطرت مختلف بنائی ہے

سب لوگوں کی جبلت اور فطرت کیساں نہیں ہوتی ، اللہ تعالیٰ نے گلہائے رنگ رنگ سے چمن کومزین کیا ہے اور جبات ور کے اس اختلاف سے انسانوں کے اعمال واخلاق مختلف ہوگئے ہیں، نیز ان کے کمالات کے مرتبے بھی مختلف ہوگئے ہیں، نیز ان کے کمالات کے مرتبے بھی مختلف ہوگئے ہیں، کوئی عام انسانی مرتبہ پراٹک کررہ جاتا ہے، اور کوئی اتنااو نچااڑتا ہے کہ اس کی نہایت پاناممکن نہیں ہوتا یعنی کوئی آفاق میں گم ہے تو کسی میں آفاق گم ہے۔

فطرت اورجلت كايداختلاف درج ذيل دلائل عابت ع:

ا حدیث شریف میں ہے کہ اگریم کسی پہاڑ کے بارے میں سنو کہ وہ اپنی جگہ ہے ہے گیا ہے، تو تم اس خبر کو مان سکتے ہو، ( کیونکہ پہاڑ کا اپنی جگہ ہے ہے جانا نہ عقلاً ممتنع ہے نہ عادۃ ، بلکہ ممکن ہے، تو دے اور پہاڑ کہی بھی اپنی جگہ سے سرک جاتے ہیں ) اورا گریم کسی شخص کے بارے میں سنو کہ اس کی فطرت بدل گئی ہے، تو یہ بات مت مانو ( کیونکہ فطرت میں تبدیلی گوعقلاً ممتنع نہیں مگر عادۃ تبدیلی نہیں ہوتی ) وہ خص لامحالہ کسی نہیں ون اس جبلت کی طرف ضرورلوٹے فطرت میں تبدیلی گوعقلاً ممتنع نہیں مگر عادۃ تبدیلی نہیں ہوتی ) وہ خص لامحالہ کسی نہیں ون اس جبلت کی طرف ضرورلوٹے گا جس پروہ پیدا کیا گیا ہے ( کیونکہ مشہور ہے کہ جبل گردد دجیل نمی گردد! اور فی الحال جواخلاق بدلے ہوئے نظر آ رہے ہیں تو وہ تربیت کا اثر ہے اور تعارض کے وقت فطرت تربیت پر غالب آتی ہے بادشاہ کی بلیوں نے جب چو ہیا دیکھی تھی تو وہ موم بتیاں بھینک کرچو ہیا پرجھیٹ پڑی تھیں )

ا يَ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

(الف) بعض مؤمن جنے جاتے ہیں (یعنی مسلمان والدین کے گھر میں یااسلامی ماحول میں پیدا ہوتے ہیں) اور وہ مؤمن جیتے ہیں اور مؤمن مرتے ہیں —اور بعض کا فر جنے جاتے ہیں ، کا فر جیتے ہیں ، اور کا فر مرتے ہیں — اور بعض مومن جنے جاتے ہیں ، مؤمن جیتے ہیں اور کا فر مرتے ہیں — اور بعض کا فر جنے جاتے ہیں ، کا فر جیتے ہیں اور مؤمن مرتے ہیں ۔

(ب) اور آپ مَنالِنَهَا يَنَمُ نَے عَصہ کے درجات گاؤ کرفر مایا کہ بعض کو عصہ جلدی آتا ہے، اور جلدی اتر جاتا ہے، پس ایک کی دوسرے سے تلافی ہوجاتی ہے — اور بعض کو عصد دیر میں آتا ہے اور دیر میں اتر تا ہے، پس ایک کی دوسرے سے تلافی ہوجاتی ہے — اور بہترین شخص وہ ہے جس کو عصد دیر میں آئے اور جلدی اتر جائے — اور بدترین شخص وہ ہے جس کو عصہ جلدی آئے اور دیر میں اترے۔



(ع) اورآپ میلانیوکی ایس کے تقاضا کرنے کاذکر فرمایا کہ بعض لوگ قرض کی اوا میگی میں ایجھے ہوتے ہیں اور وصولی میں سخت ہوتے ہیں اور وصولی میں سخت ہوتے ہیں اور وصولی میں سخت ہوتے ہیں ایک کی دوسرے سے تلافی ہوجاتی ہے ۔۔۔ اور بعض ادا میگی میں برے ہوتے ہیں اور وصولی میں نرم ہوتے ہیں ، تو بھی ایک کی دوسرے سے تلافی ہوجاتی ہے ۔۔۔ اور بہترین شخص وہ ہے جوادا میگی میں بھی اور وصولی میں بھی تخت ہو۔ اچھا ہوا ور وصولی میں بھی تخت ہو۔ اور بدترین شخص وہ ہے جوادا میگی میں براہوا ور نقاضا کرنے میں بھی تخت ہو۔ اور بدترین کے اختلاف کا بیان ہے ، اور بری عادت کو سنوارنے کی تعلیم ہے۔

آ نخضور مَلِاللَّهُ اللَّهِ ارشاد فر ما یا ہے کہ: ''لوگ سونے جاندی کی کانوں کی طرح ہیں'' یعنی جس طرح سونے جاندی کی کانوں کی طرح ہیں'' یعنی جس طرح سونے جاندی کی سب کانیں بکسان نہیں ہوتیں۔

' اوراللہ پاک کاارشاد ہے:'' کہتے کہ ہر شخص اپنے ڈھنگ پر کام کرتا ہے''یعنی ہر شخص کی ایک فطری عادت اور جبلی طبیعت ہوتی ہے، وہ اسی ڈھب پر کام کرتار ہتا ہے۔

ان تمام نصوص سے بید مدعی ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کی فطرت مختلف بنائی ہے اور وہی اعمال واخلاق کے اختلاف کا سبب ہے اور مراتب کمال کا بھی اس پرانحصار ہے۔

### ﴿بابِ اختلاف الناس في جبلَّتهم﴾

المستوجِبِ لاختلاف أخلاقهم ، وأعمالهم، ومراتب كمالهم

والأصل فيه: مارُوى عن النبى صلى الله عليه وسلم، أنه قال: ﴿إذا سمعتُم بجبلِ زال عن مكانه فصدِّقُوْه، وإذا سمعتم برجلٍ تَغَيَّرَ عن خَلْقِه فلا تصدِّقوا به، فإنه يصير إلى ما جُبل عليه ﴾ وقال: ﴿ألا إن بنى آدم خُلقوا على طبقات شتَّى: فمنهم من يُولَد مؤمنًا ﴾ فذكر الحديث بطوله؛ وذكر طبقاتِهم في الغضب، وتقاضِى الدين.

وقال: ﴿الناس معادنُ كمعادن الذهب والفضة ﴾

وقال الله تعالى: ﴿قُلْ: كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ أي طريقته التي جُبل عليها.

له مشكوة ا:٢٣ باب الايمان بالقدر، فيض القديرا:٣٨١ وهذا حديث منقطع، فإن الزهرى لم يُدرك أبا الدرداء

اورآپ ﷺ بین، پس ان میں سے بعض مؤمن اور آپ ﷺ نے ارشاد فر مایا:''سنو!انسان مختلف طبقات پر پیدا کئے گئے ہیں، پس ان میں سے بعض مؤمن حجے جاتے ہیں'' پھرراوی نے کمبی حدیث ذکر کی اور غصے میں اور قرض کا تقاضا کرنے میں انسانوں کے طبقات کا ذکر کیا (مشکوة ۲:۲۳۳ ہاب الامر بالمعروف)

اورآپ نے ارشادفر مایا کہ:''لوگ کا نیس ہیں،سونے جاندی کی کانوں کی طرح''(رواہ سلم، مشکوۃ کتاب انعلم حدیث ۲۰۱) اور اللّٰد پاک نے ارشاد فر مایا:'' کہتے: ہر کوئی عمل کرتا ہے اپنے انداز پر'' یعنی اس طریقہ پر جس پروہ پیدا کیا گیا ہے (بنی اسرائیل آیت ۸۳)

#### لغات:

شَاکِلة (اسم فاعل) فطری طریقه اور روش۔ شَکُل سے ماخوذ ہے جس کے معنی ہیں مانند ،نظیر ،کہاجا تا ہے لَسْتَ من شَکْلِنی ولاَ شَاکِلَتِی ( تو نہ میری طرح ہے ،نہ میری روش پر ہے )اس کا متراوف سَجِیَّة ہے جس کے معنی ہیں فطری عادت ۔

### ملكيت اور تهيميت كے مختلف انداز

انسانوں میں جوفطری اختلاف پایا جاتا ہے وہ آپ نے دلائل نقلیہ سے مجھ لیا،اب شاہ صاحب قدس مرہ اپنے انداز پر یہ بات سمجھاتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں میں جو دوقو تیں ودیعت فرمائی ہیں یعنی ملکیت اور بہیمیت، وہ دونوں قوتیں تمام انسانوں میں کیسال نہیں ہوتیں، نہ ان کا باہمی اجتماع ایک نجج پر ہوتا ہے،ملکیت کے بھی ہزارانداز ہیں،اور بہیمیت کے بھی،اوران کا اجتماع بھی جیشار طریقوں پر ہوتا ہے،اس وجہ سے ہرانسان کی افتاد طبع مختلف ہوتی ہے اوراعمال واخلاق اور مراتب کمال میں تفاوت ہوتا ہے۔

اس کی تفصیل میہ ہے کہ قوت ملکیہ دوطرح کی ہوتی ہے۔

ا — ملاً اعلی جیسی ملکیت: جس شخص میں اس طرح کی ملکیت ہوتی ہے وہ ملاً اعلی جیسے کا م کرتا ہے۔ ملاً اعلی کے حیار احوال ہیں :

(الف) وہ اسائے جسنی اور صفات باری تعالی کے علوم سے رنگین رہتے ہیں ، پس جن لوگوں میں ملاً اعلی جیسی ملکیت ہوتی ہے وہ بھی اساء وصفات کے علوم سے رنگین ہونے کی کوشش کرتے ہیں یعنی ان صفات کواپنے اندر سمونے کی کوشش کرتے ہیں۔

(+) وہ جبروت کی باریکیوں سے واقف ہوتے ہیں۔اللہ تعالیٰ کی ذات سے متعلق جومعاملات ہیں وہ جبروت -**≤** ذھئاءکر متکلشۂ نے ﷺ کہلاتے ہیں اور جبروت کی باریکیاں اسرارا آہیہ کہلاتی ہیں، پس جن لوگوں میں ملاُ اعلی جیسی ملکیت ہوتی ہے وہ بھی اسرارا آہیہ جاننے کی کوشش کرتے ہیں۔

(ع) الله تعالیٰ کوز مین میں جونظام پسندہ، ملاً اعلی اس کو تفصیل ہے سمجھ کر حاصل کرتے ہیں، پس جن لوگوں میں ملاً اعلی جیسی ملکیت ہوتی ہے وہ بھی اللہ کی مرضی اور اللہ کے پسندیدہ نظام کو سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں، اللہ کا پسندیدہ نظام دین اسلام اور اعمال صالحہ والا نظام ہے۔

(۱) ملاً اعلی اللہ تعالیٰ کے پہندیدہ نظام کووجود میں لانے کی طرف پوری توجہ مبذول کئے رہتے ہیں، پس ملاً اعلی جیسی ملکیت رکھنے والے حضرات بھی نظام اسلامی کو بروئے کارلانے کی محنتوں میں لگے رہتے ہیں، ان کی پوری تو انا ئیاں اسی پرخرج ہوتی ہیں،اوران کی شب وروز کی محنتیں اسی نقطہ پرمرکوزرہتی ہیں۔

۳ سے ملائسافل جیسی ملکیت: جن لوگوں میں اس طرح کی ملکیت ہوتی ہے، وہ ملائسافل والے کام کرتے ہیں۔
 ملائسافل کے تین احوال ہیں:

(الف) ملاً سافل پر عالم بالا سے ایک تقاضا متر شح ہوتا ہے، وہ اس کے لئے اٹھ کھڑے ہوتے ہیں، گروہ اس معاملہ کا پوری طرح احاطہ کئے ہوئے ہیں، ہوتے ، نہ ان کی پوری توجہ اس پر مجتمع ہوتی ہے، نہ وہ اس کی پوری تفصیلات جانے ہیں، بس جو تھم ماتا ہے اس کی تعمیل کرتے ہیں، مثلاً حق اور باطل کی جنگ ہور ہی ہے، اہل باطل نے اہل حق پر بم پچینکا یا میزائل داغا، ملاً سافل کو تھم ماتا ہے اس کی تعمیل کرتے ہیں، مثلاً حق اور باطل کی جنگ ہور ہی کہ دوہ فتانہ پر لگنے کے بجائے کہیں اور جگہ پر گرتا ہے، اور بے کارہ وجاتا ہے۔ گر ملاً سافل کو بم اور میزائل رکوانے کے نتائج وعواقب کا پورا علم نہیں ہوتا نہ وہ جنگ کا نتیجہ جانتے ہیں، انہیں جو تھم ملا ہے بس وہ اس کی تعمیل کرتے ہیں۔ اس طرح جن لوگوں میں ملاً سافل جیسی ملکیت ہوتی ہے، ان کو اکا ہر کی طرف سے جو دینی کام یاذ کر وعمل بتایا جاتا ہے وہ اس میں لگ جاتے ہیں، گر وہ معاملہ کا پوری طرح احاطہ کے ہوئے نہیں ہوتے ، نہ ان کی پوری توجہ اس کام پر مجتمع ہوتی ہے، نہ وہ اس کی پوری تفصیلات جانتے ہیں، بس ان کو جو تھم ملا ہے اس کی تعمیل میں گے رہتے ہیں۔

( ) ملاً سافل سرایانور ہوتے ہیں، پس ملا سافل جیسی ملکیت رکھنے والے حضرات بھی سرایانور بننے کی کوشش کرتے ہیں۔ (ع) وہ بہیمی آلائشۋں سے پاک وصاف ہوتے ہیں، پس ان کے انداز کے لوگ بھی خودکوالیمی آلائشؤں سے پاک رکھنے کی کوشش کرتے ہیں۔

اور قوت بہیمیہ بھی دوطرح کی ہوتی ہے:

ا — نهایت تیز و تندیجیمیت: جیسے اس مست قوی اونٹ کی حالت، جس کی پرورش وافر غذا اور مناسب انداز پر ہوئی ہو، چنانچہ وہ جسیم، مضبوط، بلند آواز، سخت گیر، ارادهٔ نافذه رکھنے والا، نهایت متکبر، قوی غیظ وغضب والا اور شدید حسد و کینه

ر کھنے والا ، وافر قوت شہوانی ر کھنے والا ، مقابلہ میں غالب ہونے کا جذبہر کھنے والا اور بہادر دل والا ہوتا ہے پس جن لوگوں میں اس قتم کی بہیمیت ہوتی ہےان میں بھی بیصفات یائی جاتی ہیں۔

انداز پرہوئی ہو، چنانچاس کاجہم معمولی اور کمزوررہ گیا ہو، آواز پتلی ،گرفت ڈھیلی ، بردل، ہے ہمت اور مقابل پر غالب انداز پرہوئی ہو، چنانچاس کاجہم معمولی اور کمزوررہ گیا ہو، آواز پتلی ،گرفت ڈھیلی ، بردل، ہے ہمت اور مقابل پر غالب آنے کا کوئی جذبہ اس میں نہیں ہوتا، جن لوگوں میں ایس ہیمیت ہوتی ہوہ بھی بہی آلائشوں میں کم گھتے ہیں۔ اس کے بعد جاننا چاہئے کہ ملکیت اور بہیمیت کے بیدوودوا نداز پچھتو فطری ہوتے ہیں، جن کوآ دمی بدل نہیں سکتا، مگر ان کو بنا بگاڑ سکتا ہے اور پچھاس میں انسان کے اکتساب کا دخل ہوتا ہے، بعض اعمال، ملکیت کو اور اس کے ایک رخ کو تقویت پہنچاتے ہیں اور بعض اعمال سالح، نیک لوگوں کی تقویت پہنچاتے ہیں اور بعض اعمال سالح، نیک لوگوں کی معیت ، ذکر واذ کا راور اسرار الہیم میں غور وفکر ملکیت کوقوی کرتے ہیں اور اس کو مدد پہنچاتے ہیں اور رفتہ رفتہ آدمی میں اعلی درخہ کی ملکیت پیدا ہوجاتی ہے اور دیموی غفلتوں ، معاصی اور برے اعمال کی صورت حال اس کے برعکس ہے۔ درخہ کی ملکیت پیدا ہوجاتی ہے اور دیموی غفلتوں ، معاصی اور برے اعمال کی صورت حال اس کے برعکس ہے۔

وإن شئتَ أن تَسْتَجُلِيَ مافتح اللَّه عليَّ في هذا الباب وفهَّمَنِيْ من معاني هذه الأحاديث: فاعلم: أن القوة الملكية تُخْلَقُ في الناس على وجهين:

أحدهما: الوجه المناسِبُ بالملا الأعلى؛ الذين شأنهم الانصباعُ بعلوم الاسماء والصفات، ومعرفة دقائق الجبروت، وتَلَقَّى نظام على وجه الإحاطة به، واجتماع الهمة على طلب وجوده. والثانى: الوجه الممناسب بالملا السافل: الذين شأنهم انبعات بداعية تترشح عليهم من فوقهم، من غير إحاطة، و لااجتماع الهمة، و لاالمعرفة؛ و نورانية؛ و رفض للألواث البهيمية. وكذلك القوة البهيمية تُخلق على وجهين:

أحدهما : البهيمية الشديدة الصَّفِيْقة ، كهيئة الفَحْل الفَارِهِ ، الذي نشأ في غذاء غزير وتدبير مناسب، فكان عظيم الجسم، شديده ، جَهورِيَّ الصوت، قويَّ البطش، ذاهمة نافذة ، وتِيَّهِ عظيم، وغضب وخسد قويًّين، وشبق وافر ، مُنَافِسًا في الغلبة والظهور ، شجاع القلب.

والثانى: البهيمية الضعيفة المُهَلُهَلَةُ، كهيئة النَحْصَى المُخْدَجِ، الذى نشأ فى جذب وتدبير غير مناسب، فكان حقير الجسم، ضعيفَه، ركيكَ الصوت، ضعيفَ البطش، جَبَانَ القلب، غَيْرَ ذى همة، ولا منافِسَةٍ فى الغلبة والظهور.

والقوتان جميعًا، لهما جبلَّةٌ تُخصِّصُ أحدَ وَجْهَيْهَا، وكَسْبٌ يُؤَيِّدُه، ويُقَوِّيه، ويُمِدُّفيه.

ترجمه: اوراگرآپ وه بات واضح طور پر جاننا چاہتے ہیں ، جواللہ نے مجھ پراس باب میں کھولی ہے ، اور مجھے ان

- ﴿ نُوسَوْمَ لِيَكُونَ ﴾

حدیثوں کا جومطلب سمجھایا ہے تو جان کیجئے کہ قوت ملکیہ انسانوں میں دوطرح پرپیدا کی جاتی ہے۔

ان میں سے ایک: ملاً اعلیٰ کے مناسب رخ ہے، وہ ملاً اعلی جن کا حال اساء وصفات کے علوم سے رنگین ہوتا ہے، اور جبروت کی باریکیوں کو پہچاننا ہے اور (عالم زیریں کے ) نظام کو (عالم بالا سے ) حاصل کرنا ہے، اس کا احاطہ کرنے کے طور پر، اوراس کے پائے جانے کو چاہنے پر پوری توجہ کواکٹھا کرنا ہے۔

اور دوسرا: ملأسافل کے مناسب رخ ہے، وہ ملأسافل جن کا حال: اس داعیہ سے اٹھ کھڑا ہونا ہے، جوان پران کے اوپر سے ٹیکتا ہے، اُن امور کا پوری طرح احاطہ کئے بغیر، اور پوری توجہ جمع کئے بغیر، اور اچھی طرح سے ان کی معرفت حاصل کئے بغیر؛ اور وہ سرایا نور ہیں؛ اور بہبی آلائشوں کو بالکلیہ چھوڑنے والے ہیں۔

اورای طرح قوت بهیمیہ بھی دوطرح پر پیدا کی جاتی ہے:

ان میں سے ایک بیخت مضبوط بہیمیت ہے، جیسے اُس قوی سانڈ کی حالت، جس نے بہت زیادہ غذا اور مناسب تدبیر میں پرورش پائی ہو پس وہ جیسے مضبوط بدن والا، بلند آواز ہخت گیر، نافذ ارادے والا، نہایت متکبر، تیز غصہ والا بے حد حسد کرنے والا، مجامعت کی بہت زیادہ خواہش رکھنے والا، غالب آنے اور جیننے کی رئیس کرنے والا اور بہادر دل والا ہو۔

اور دوسری: کمزور پتلی بهیمیت ہے، جیسے اُس آختہ جانور کی حالت جوقبل از وقت پیدا ہو گیا ہو، جوقحط سالی اور نامناسب تذبیر میں پلا ہو، پس وہ معمولی اور کمزورجسم والا ، پتلی آواز والا ، کمزور گرفت والا ، بزدل ، بے ہمت اورغلبہ اور جیتنے کی بالکل ریس نہ کرنے والا ہو۔

اور دونوں ہی قوتیں: ان کے لئے ایک فطرت ہے، جواس کے دورخوں میں سے ایک کومخصوص کرتی ہے اور اکتسابی اعمال ہیں جواس ایک رخ کی تائید کرتے ہیں اور اس کو تقویت اور کمک پہنچاتے ہیں۔

#### لغات:







## ملكيت اوربهيميت كااجتماع

اللہ تعالیٰ نے انسان میں دومتضاد تو تیں ودیعت فرمائی ہیں یعنی ملکیت اور بہیمیت ان دونوں تو توں کے تقاضے ایک دوسرے سے بالکل مختلف ہیں، پھریہ دونوں تو تیں انسان میں جمع کیسے ہیں؟ شاہ صاحب قدس سرہ فرماتے ہیں کہ یہ دونوں متضاد تو تیں انسان میں دوطرح پر جمع ہوتی ہیں: ایک باہمی شکش کے ساتھ، دوسرے مصالحت کے ساتھ، اگر دونوں قو تیں ایپ تقاضے کا مل طور پر پورا کرنا چاہیں، تو ضرور دونوں میں رسہ شی ہوگی، اور اگر ہر قوت اپنے کچھ تقاضے چھوڑ دے تو تیں ایک جو جائے گی۔ تو باہم موافقت ہوجائے گی۔

مثلاً دومختلف طبیعت، مزاح ،خواہش اور جذبات رکھنے والے زوجین ایک گھر میں جمع ہوں تو پیا جہاع دوطرح پر ہوگا۔اگر دونوں اپنی چلائیں گے تو منازعت ہوگی اور زندگی اجیرن ہوجائے گی اور مصالحت کرلیں گے بعنی ہرشریک حیات اپنے بچھ تقاضے اور مطالبات جھوڑ دے گا اور دوسرے کی موافقت کرلے گا تو زندگی خوش گوار بسر ہوگی اسی طرح ملکیت اور بہیمیت کا اجتماع بھی انسان میں دوطرح پر ہوتا ہے:

ا — باہمی کشکش کے ساتھ:الیہااس صورت میں ہوتا ہے جب ہرقوت اپنے تقاضوں کو کامل طور پر پوار کرنا چاہے، ہرقوت کی نظراس کی آخری حد کی طرف اٹھی رہے،اور ہرایک اپنے فطری انداز پر چلنا چاہے تو یقیناً ان میں کھینچا تائی ہوگی۔ملکیت کا کامل تقاضا اللہ سے ملنا اور ملا ُ اعلی میں شامل ہونا ہے اور ہیمیت کے پیش نظر مفاد پرسی ،خود غرضی ، دنیا پر رجھنا اور حیوانی حالتوں پر شیفتہ رہنا ہے۔ پھرا گر ملکیت غالب آجاتی ہے تو بہیمیت کے اثرات مضمحل ہوجاتے ہیں ،اور ہیمیت عالب آقی ہے تو بہیمیت کے اثرات مضمحل ہوجاتے ہیں ،اور ہیمیت غالب آقی ہے تو ملکیت کے آثار ماند پڑجاتے ہیں۔

۲ — مصالحت اورموافقت کے ساتھ: ایسااس صورت میں ہوتا ہے کہ ملکیت اپنے اعلی تقاضے سے ذرا نیچا تر آئے، ملکیت کی پرواز وصول الی اللہ اور شمول مع الملا الاعلی تک ہے، وہ اس مطالبہ سے ذرا نیچا تر آئے، اورالی باتوں پرقناعت کر لے جو خالص مطالبہ کے لگ بھگ ہیں، اور وہ بیا مور ہیں:

(۱) عقل کے مقتضی پر چلنااورنفس،خواہشاورطبیعت کی پیروی نہ کرنا۔

(۲) سخاوت نفس سے کام لینا۔ سخاوت ، شئے گی ضد ہے۔ شئے کے معنی ہیں خودغرضی ، پس سخاوت نِفس میہ ہے کہ آ دمی دوسروں کا بھلا جا ہے، حدیث میں ہے کہ: '' وین خیرخواہی کا نام ہے'' پوچھا گیا: ''س کی؟ فرمایا: ''اللّٰہ گی ،اللّٰہ کی ،اللّٰہ کی ،اللّٰہ کی ،اللّٰہ کی ،اللّٰہ کے ،صدیث میں ہے کہ: '' وین خیرخواہی کا نام ہے'' پوچھا گیا: 'کس کی؟ فرمایا: ''اللّٰہ کی ،اللّٰہ کے رسول کی ،مسلمانوں کے پیشواؤں کی اور تمام مسلمانوں کی'' (رواہ مسلم ،مشکلوۃ حدیث ۲۹۲۱)

(٣) پاکدامنی اختیار کرناا ورصرف ظاہری پاکدامنی نہیں، بلکہ طبیعت اور مزاج بھی پاک ہوجائے۔

(۴) عام لوگوں کے مفاد کواپنے ذاتی مفاد پرترجیح دنیا،قرآن کریم میں انصار کی خوبی یہ بیان کی گئی ہے کہ وہ مہاجرین کواپنے سے مقدم رکھتے ہیں،اگر چیان کا فاقہ ہی کیوں نہ ہو(سورۃ الحشرآیت ۹)

- (۵) آخرت پرنظرر کھنا، صرف دنیا پرنظر ندروک لینا۔
- (٦) تمام امور میں نظافت اور یا کیزگی کا خیال رکھنا۔

ندگورہ تمام امورملکیت کے اعلی تقاضے تو نہیں ہیں ،گر ہیں بہر حال ملکوتی اعمال ،اس لئے ملکیت ان امور کی طرف اترآئ اور بہیمیت اپنے خالص تقاضوں سے ذرابلند ہوجائے اور ایسے کام کرنے کے لئے آمادہ ہوجائے جومفاد عامہ سے بعید ہوں نہ متضاد ،تو دونوں قو توں میں مصالحت ہوجائے گی ،اورایک ایسامزاج وجود میں آئے گا جس میں کوئی اختلاف نہ ہوگا۔

واجتماع القوتين فيهم أيضاً يكون على وجهين:

فتارة: تجتمعان بالتجاذب: تكون كلُّ واحدة متوفرةٌ في طلب مقتَضَيَاتها،طامحةً في أقصى . غاياتها،مريدةً سَنَنَها الطبيعيُّ، فلا جرم أن يقع بينهما التجاذبُ؛ فإن غلبت هذه اضْمَحَلَّتُ آثارُ تلك، وكذلك العكس.

وتارة : بِالاصطلاح، بأن تنزل الملكية عن طلب حكمها الصُّراح إلى ما يَقْرُبُ منه: من عقلٍ، وسَخَاوَ قِ نفس، وعِفَّةِ طبع، وإيشارِ النفع العام على انتفاع نفسه خاصة، والنظرِ إلى الآجل دون الاقتصار على العاجل، وحُبِّ النظافة في جميع ما يتعلَّق به؛ وتَتَرَقَّى البهيمية من طلب حكمها الصُّراح إلى ماليس ببعيد من الرأى الكلى، ولامُضَادِّ له، فَتَصْطَلِحَانِ، ويحصل مزاجٌ لاتخالُفَ فيه

ترجمه: اورانسانول میں دوقو توں کا اکٹھا ہونا بھی دوطرح پر ہوتا ہے:

پس بھی: دونوں اکھا ہوتی ہیں گئیش کے ساتھ: ہرا یک اپنے تقاضوں کے مطالبہ میں ہمت صرف کرنے والی ہوتی ہے، اپنی آخری حد کی طرف نظر اٹھانے والی ہوتی ہے، اپنے فطری انداز کو چاہنے والی ہوتی ہے، پس یقیناً ان دونوں کے درمیان رسد کئی ہوگی، پھرا گرید غالب آئے گی تو اُس کے آثار ماند پڑجا ئیں گے، اور اسی طرح برعکس ۔ اور بھی: مصالحت کے ساتھ (اکٹھا ہوتی ہیں) ہایں طور کہ ملکیت اس کے خالص حکم کے مطالبہ ہے اُتر آتی ہے، اُن چیزوں کی طرف جواس خالص حکم سے نزدیک ہوتی ہیں یعنی عقل، دریاد لی، طبیعت کی پاکیزگی، عام لوگوں کے فائد ہے کو اپنے ذاتی نفع پرتر جے دینا، مآل (آخرت) کی طرف نظر رکھنا، دنیا پر نظر روک نہ لینا اور پاکیزگی کو پہند کرنا ان تمام چیزوں میں جوآدی سے تعلق رکھتی ہیں ۔ اور بہیمیت اس کے خالص حکم کے مطالبہ سے اس چیز کی طرف چڑھے جومفاد چیزوں میں مصالحت ہوجائے گی اور ایک ایسا مزاج وجود میں آئیگا جس میں کوئی اختلاف نہ ہوگا۔

#### لغات:

تَوَقَّر على كذا: بمت صرف كرنا ..... طَمَعَ بَصَرُهُ إليه: نكاه المصنان السَنَن : طريقه، برا راسته .... الصُواح:

خالص ..... اصْطَلَحَ القوم: رضامند مونا ..... الوأى الكلي: مفادعامه: بيشاه صاحب كي خاص اصطلاح بـ

\$

公

B

## ملكيت وتهيميت اوران كےاجتماع كى اقسام

ملکیت کی دوجانبیں ہیں:ایک اعلی دوسری ادنی ،اورایک ان کے پیچ کا نقطہ ہے، پھر پیچ کے نقطہ سے طرف اعلی اور طرف ادنی کی جانب بیابالفاظ دیگر اطراف سے پیچ کے نقطے کی طرف بہت سے نقطے ہوتے ہیں۔

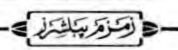
یمی حال بہیمیت کا بھی ہےاور یمی صورت حال دونوں قو توں کے باہمی اجتماع کی بھی ہے یعنی اعلی درجہ کا اجتماع، ادنی درجہ کا اجتماع ، اور بین بین صورت ، پھر بین بین صورت اور اعلی درجہ کے درمیان بھی درجے ہیں ، اسی طرح بین بین صورت اورادنی درجہ کے درمیان بھی درجے ہیں

پھر جب ان کو ہاہم ضرب دیں گے تو ہے شار قسمیں پیدا ہونگی ، مگر ان میں سے آٹھ قسمیں بنیادی ہیں ، ان کے احکام علحد ہلحد ہیں ، اگر وہ احکام جان لئے جائیں تو ہاتی اقسام کے احکام خود بخو دمعلوم ہوجائیں گے۔وہ آٹھ اقسام یہ ہیں :

- (۱۶۱) ملکیت عالیہ تجاذت کے ساتھ جمع ہو ہیمیت شدیدہ کے ساتھ یا ہیمیت ضعیفہ کے ساتھ
- (۴٫۳) ملکیت سافلہ تجاذب کے ساتھ جمع ہو ہیمیت شدیدہ کے ساتھ یا ہیمیت ضعیفہ کے ساتھ
- (۱۰۵) ملکیت عالیہ مصالحت کے ساتھ جمع ہو ہیمیت شدیدہ کے ساتھ یا ہیمیت ضعیف کے ساتھ
- (٥٠٧) ملكيت سافله مصالحت كساته جمع مو بهيمت شديده كساته يا بهيمت ضعيف كساته

نقشہ یہ ہے

| كيفيت اجتماع | كيفيت بهيميت | كيفيت ملكيت | نمبرشار |
|--------------|--------------|-------------|---------|
| تجاذب        | شدیده        | عاليه       | 4       |
| تجاذب        | ضعيف         | عاليه       | r       |
| تجاذب        | شدیده        | سافليه      | ۳       |
| تجاذب        | ضعيف         | سافليه      | ٣       |
| مصالحت       | شديده        | عاليه       | ۵       |
| مصالحت       | ضعيف         | عاليه       | 7       |
| مصالحت       | شديده        | سافله       | 4       |
| مصالحت       | ضعيفه        | سافليه      | ٨       |



ولكل من مرتبتي الملكية والبهيمية والاجتماع طرفان ووَسُط، ومايَقُرُبُ من طرف أو وَسُط؛ وكذلك تذهب الأقسام إلى غير النهاية؛ إلا أن رء وس الأقسام المنفرزة بأحكامها، والتي يُعرف غَيْرُها بمعرفتها، ثمانية، حاصلة من انقسام الاجتماع بالتجاذب إلى أربعة:ملكية عالية تجتمع مع بهيمية شديدة، أو علية سافلة تجتمع مع بهيمية شديدة، أو ضعيفة، أو ملكية سافلة تجتمع مع بهيمية شديدة، أو ضعيفة؛ والاجتماع بالاصطلاح أيضًا إلى أربعة مِثْلِهَا؛ ولكل قسم حكم لا يختلف؛ من وُفَق لمعرفة أحكامها استراح من تشويشات كثيرة.

ترجمہ: اورقوت ملکیہ اورقوت بہیمیہ اوران دونوں کے اجتماع میں سے ہرا یک مرتبہ کے دودواطراف ہیں، اور ایک درمیان ہے اوروہ درجات ہیں جوطرف یا وسط سے نزد کی کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں، اوراس طرح قسمیں بے شار حد تک چلی جاتی ہیں، کین بڑی اقسام، جواب احکام کے ساتھ جدا ہونے والی ہیں، اور جن کے احکام معلوم ہونے سے دوسری قسموں کے احکام معلوم ہوجاتے ہیں، آٹھ ہیں، جو تجاذب کے ساتھ اجتماع کے چارصورتوں بڑتسم ہونے سے بیدا ہوتی ہیں (یعنی) ملکیت عالیہ اکٹھا ہو ہیمیت شدیدہ یا ضعیفہ کے ساتھ یا ملکیت سافلہ اکٹھا ہو ہیمیت شدیدہ یا ضعیفہ کے ساتھ یا ملکیت سافلہ اکٹھا ہو ہیمیت شدیدہ یا ضعیفہ کے ساتھ اور ہوتم کے لئے ایسے احکام ضعیفہ کے ساتھ اور ہوتم کے لئے ایسے احکام ہیں جو مختلف نہیں ہوتے ، اور ہوتم کے لئے ایسے احکام ہیں جو مختلف نہیں ہوتے ، جس شخص کو ان کے احکام جانے کی توفیق مل گئی ، وہ بہت می پریشانیوں سے آرام پانا اسست شدویش:
پریشانی شوً شُن الأمُورَ : ہے تر تیب کرنا۔

☆ ☆ ☆

اقسام ثمانيه كيضرورى احكام

پہلاتھم: ریاضاتِ شاقہ کی سب سے زیادہ ضرورت (۲۰۱۰ء دے) کوہوتی ہے، جن کی ہیمیت بہت تخت ہوتی ہے کیونکہ ہیمیت کی تعدیل، بری حالت کو اچھی حالت سے بدلنا، اخلاق کو سنوارنا: عبادتوں میں محنت کرنے اور حقائق میں غور کرنے ہی سے ہوسکتا ہے، پھران میں سے بھی (۱و۳) کوریاضات کی بہت زیادہ ضرورت رہتی ہے، کیونکہ ان دوقسموں میں ملکیت اور ہیمیت میں باہم سنگشش ہوتی ہے، اس لئے ہیمیت کولگام دینے کے لئے عبادات وریاضات کی ضرورت ہوتی ہے۔ دوسراتھم: کمالات سے حظ وافر وہ لوگ حاصل کرتے ہیں جن کی ملکیت عالیہ ہوتی ہے یعنی (۲۰۵۰) پھر (۲۰۵۷) جن کی ملکیت اور ہیمیت میں مصالحت ہوتی ہے مل میں بہتر ہوتے ہیں اور وہ زیادہ سلیقہ مندہوتے ہیں اور (۱و۲) جن کی ملکیت اور ہیمیت میں مصالحت ہوتی ہے میں اور (۱و۲) جن کی سلیت اور ہیمیت میں مصالحت ہوتی ہے مل میں بہتر ہوتے ہیں اور وہ زیادہ سلیقہ مندہوتے ہیں اور (۱و۲) جن کی

ملکیت اور بہیمیت میں شکش ہوتی ہے، جب وہ بہیمیت کے چنگل سے نگل جاتے ہیں توعلم خوب حاصل کرتے ہیں،مگر عمل کی زیادہ پروانہیں کرتے ،

تیسرا تھکم: اہم کام جیسے جہاد دغیرہ میں سب سے زیادہ بے رغبت وہ لوگ ہوتے ہیں جن کی ہیمیت کمزور ہے، یعنی (۸۶۲،۲۰۲) جن کی ملکیت عالیہ ہے، سب کام چھوڑ کراللّہ کی طرف متوجہ ہوجاتے ہیں اور (۸۶۴) جن کی ملکیت سافلہ ہے جب وہ ہیمیت کے چنگل سے نکل جاتے ہیں، تو سب کچھ چھوڑ کرآ خرت کی تیاری میں لگ جاتے ہیں اور اگر ہیمیت کے چنگل سے نکل جاتے ہیں، اور اگر ہیمیت کے چنگل سے نہیں نگل یاتے ، توسستی اور آرام طبلی کے طور پرسب کچھ چھوڑ ہیٹھتے ہیں۔

ونحن نذكرههنا من ذلك ما نحتاج إليه في هذا الكتاب:

[1] فأحوجُ الناس إلى الرياضات الشاقّة: من كانت بهيميتُه شديدةً، لاسيما صاحبُ التجاذب.

[٢] وأحظاهم بالكمال، من كانت ملكيتُه عاليةً، لكنَّ صاحبَ الإصطلاَحِ أحسنُهم عملاً، و آدَبُهُمْ؛ وصاحبَ التجاذُب: إذا انْفَلَتَ من أُسْرِ البهيمية أَكْثَرُهم علمًا، ولايبالي بآداب العمل كثير مُبَالاة.

[٣] وأزهـدُهـم في الأمور العظام: أضعفهم بهيميةً، لكنَّ صاحبَ العالية يترك الكل تَفَرُّغًا للتوجه إلى الله؛ وصاحبَ السافلة إن انفلتَ يتركه للآخرة، وإلايتركه كَسَلاً ودَعَةً.

ترجمه: اورہم يہال أن احكام ميں سے ان كوذكركرتے ہيں جن كى ہميں اس كتاب ميں ضرورت ہے:

- (۱) پس لوگوں میں سب سے زیادہ مختاج پر مشقت ریاضتوں کے وہ لوگ ہیں جن کی بہیمیت سخت ہے، بالحضوص تشککش والے۔
- (۲) اورلوگوں میں سب سے زیادہ کمالات حاصل کرنے کی توفیق ان لوگوں کو ملتی ہے جن کی ملکیت عالیہ ہے البتہ مصالحت والے ان میں عمل کے اعتبار سے اجھے ہوتے ہیں اور ان میں زیادہ شائشۃ اور مہذب ہوتے ہیں ؛ اور کشکش والے جب ہیمیت کی قید سے نکل جاتے ہیں تو وہ ان میں علم کے اعتبار سے زیادہ ہوتے ہیں اور وہ مل کے آ داب کی سے بہت زیادہ پرواہ نہیں کرتے۔

(۳) اور بڑے کاموں میں سب سے زیادہ بے رغبت وہ لوگ ہوتے ہیں جن کی بہیمیت سب سے زیادہ کمزور ہوتی ہے ، البتہ ملکیت عالیہ والے سب کچھ چھوڑ دیتے ہیں اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہونے کے لئے فارغ ہونے کے طور پر، اور ملکیت سافلہ والا اگر بہیمیت سے چھوٹ جاتا ہے توسب کچھ چھوڑ دیتا ہے آخرت (کی تیاری) کے لئے ، ورنہ سب

کچھ چھوڑ دیتا ہے ہتی اور آرام طلبی کے طور پر۔

#### لغات:

رياضت : پرمشقت محنت ...... أج ظي: برارتبه حاصل كرنے والاحظى (س) خطوة : حصه پانا ...... آذب (اسم تفضيل ) براشائسته ونا ..... إنفلت : تَحَلَّصَ : نَجات پانا، جِهوثنا ..... دَعَةً : استراحة .

چوتھا تھم: پرمشقت کا موں میں وہ لوگ زبردئی گھتے ہیں جن کی بہیمیت بخت ہوتی ہے، یعنی (۵،۳۰۱ و۲) پھر

(الف) جن لوگوں کی ملکیت عالیہ یعنی (او۵) وہ ریاست وحکومت کے کا موں کو بہتر طریقہ پر انجام دے سکتے ہیں۔

(۳) اور جن کی ملکیت سافلہ ہے، یعنی (۳و۲) وہ جنگ اور بوجھ ڈھونے کے کا موں کے لئے زیادہ موز ون ہیں۔

(ع) اور جن کی ملکیت اور بہیمیت میں تجاذب ہے، یعنی (او۳) وہ جب بہیمیت کی طرف جھکتے ہیں تو صرف دنیوی
کا موں کے ہوکر رہ جاتے ہیں، اور جب ملکیت کی طرف ترقی کرتے ہیں تو صرف دینی کا موں میں، نفس کو سنوار نے میں اور اس کو مادے ہے مجرد کرنے میں لگ جاتے ہیں۔

(م) ادر جن کی ملکیت اور بہیمیت میں مصالحت ہے، یعنی (۵وے) وہ دین ودنیا کے کاموں میں ایک ساتھ مشغول ہوتے ہیں،اور دونوں باتوں کوایک ساتھ لے کر چلتے ہیں وہ'' در کھے جام شریعت،ور کھے سندانِ عشق'' پڑمل کرتے ہیں۔

[3] وأشدُّهم اقتحاما في الأمور العظام: أشدُّهم بهيميةً، لكنَّ صاحبَ العالية أقومُهم بالرياسات، ونحوها مما يناسب الرأى الكلى؛ وصاحبَ السافلة أشدُّهم اقتحاما في نحو القتال وحمل الأثقال؛ وصاحبَ التجاذُبِ إذا اندفع إلى الأسفل اشتغل بالأمر الدنيوى فقط، وإذا ترقى إلى الأعلى اشتغل بالأمر الدنيوى المصلاح يشتغل بهما جميعًا، بالأمر الدينى وتهذيب النفس وتجريدها فقط؛ وصاحبَ الاصطلاح يشتغل بهما جميعًا، ويقصدهما مرة واحدة.

تر جمیہ: (۴) اوران میں سے بڑے کاموں میں اندھاؤھند گھنے والا، وہ مخص ہے جس کی ہیمیت ان میں سب سے زیادہ بخت ہے، البتہ ملکیت عالیہ والاحکومتوں اور ان کے مانند کاموں کو جومفا دات عامہ سے تعلق رکھتے ہیں، سرانجام دینے کی زیادہ صلاحیت رکھتا ہے؛ اور ملکیت سافلہ والا ان میں زیادہ گھنے والا ہوتا ہے جنگ اور بار برداری جیسے کاموں میں؛ اور کشاش والا جب بنچے کی طرف بہتا ہے(یعنی ہیمیت کی طرف جھکتا ہے) تو صرف دنیوی کاموں میں مشغول ہوتا ہے اور سافلہ والا جسے کی اور کھنے کی اور کھنے کی اور کا موں میں مشغول ہوتا ہے اور کھنے کی طرف بہتا ہے (یعنی ہیمیت کی طرف جھکتا ہے) تو صرف دنیوی کاموں میں مشغول ہوتا ہے اور کھنے کی طرف بہتا ہے (یعنی ہیمیت کی طرف جھکتا ہے) تو صرف دنیوی کاموں میں مشغول ہوتا ہے اور

جب برتر کی طرف چڑھتا ہے تو صرف دینی کام میں اور نفس کوسنوار نے میں اور اس کو مادے ہے مجر دکر نے میں مشغول ہوتا ہے؛ اور مصالحت والا دونوں ہی کاموں میں مشغول ہوتا ہے، اور دونوں ہی باتوں کا ایک ساتھ ارادہ کرتا ہے۔

لغات افتحہ الامو بھی معاملہ میں زبردی داخل ہونا .....قام بالامو: انظام کرنا .....اندفع بہنا۔
تشریح: زندگی میں نفس مادہ ہے مجر ذبیں ہوسکتا، البتہ کانك تو اہ كدرجہ میں اور موتو اقبل أن تموتو ا کے انداز پرمجردہوسکتا ہے۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

پانچوال حکم: جن لوگول میں ملکیت عالیہ ہوتی ہے یعنی (۱و۶و ۱۵ و۱۷) اگران کی ملکیت بہت ہی بلند ہوتی ہے تو وہ دین ودنیا کی ایک ساتھ سرداری کے لئے تیار ہوجاتے ہیں، وہ دین کے گاموں کواوڑ ھنا بچھونا بنالیتے ہیں اور نظام کلی جیسے خلافت اور ملت کی راہ نمائی کو بروئے کارلانے میں اللہ تعالی کے دست وباز وبن جاتے ہیں۔ یہ حضرات انبیائے کرام، ان کے ورثاء، یگانہ روزگار شخصیات، سلاطین اسلام اور حکومت کے بڑے ذمہ دار ہیں۔

چھٹا تھم: جن لوگوں میں ملکیت عالیہ ہوتی ہے اور ملکیت وہیمیت میں اجتاع مصالحت کے ساتھ ہوتا ہے بعنی (۵و۲)ایسے حضرات کی دین میں پیروی واجب ہے۔

ساتوان کھم: جن لوگوں میں ملکیت سافلہ ہوتی ہے اور ملکیت وہیمیت میں اجتماع مصالحت کے ساتھ ہوتا ہے، یعنی (۸۶۷) ان لوگوں میں مذکورہ بالاحضرات کی بیروی کرنے کی صلاحیت بہت زیادہ ہوتی ہے۔ کیونکہ بیلوگ احکام شرعیہ کوان کی شکلوں اور محسوس پیکر کے ساتھ حاصل کرتے ہیں یعنی ان کوجس طرح تھم دیا جا تا ہے ای طرح اس پولم پیرا ہوتے ہیں۔ شکلوں اور محسوس پیکر کے ساتھ حاصل کرتے ہیں یعنی ان کوجس طرح تھم دیا جا تا ہے ای طرح اس پولم پیرا ہوتے ہیں۔ آٹھوال تھم: جن لوگ اگر طبیعت کی تاریکیوں میں پھنس جاتے ہیں تو راہ راست بھی چھوڑ دیتے ہیں اور جولوگ طبیعت پر قابو پالیتے کیونکہ بیلوگ اگر طبیعت کی تاریکیوں میں پھنس جاتے ہیں تو راہ راست بھی چھوڑ دیتے ہیں مگر ظاہری شکلوں کوچھوڑ دیتے ہیں اگر ان کی ملکیت عالیہ ہوتی ہے یعنی (۱۶۱) تو وہ احکام شرعیہ کی روح سے چمٹ جاتے ہیں مگر ظاہری شکلوں کوچھوڑ دیتے ہیں، جسے مجاذیب اہل اللہ، نہ نماز پڑھتے ہیں نہ روزہ رکھتے ہیں، حالا نکہ احکام کی ظاہری شکلیں بھی مطلوب ہیں، مگر بیلوگ اس میں تسامح ہرتے ہیں اور اس کے لون سے نگین ہونے ہیں رہتی ہیں اس میں تسامح ہرتے ہیں اور اس کے لون سے نگین ہونے ہیں رہتی ہیں وہ روقت معرفت خداوندی میں مستغرق رہتے ہیں۔

اور جن لوگوں کی ملکیت فر وتر ہوتی ہے بعنی (۳۶۳) وہ ریاضتوں ادراد راد کا بہت زیادہ اہتمام کرتے ہیں اور ملکوت کے انوار میں مگن رہتے ہیں بعنی کشف واشراف اور قبولیت دعاوغیرہ ہی کو بڑا کمال سمجھتے ہیں، وہ لوگ احکام شرعیہ کودل کی تھاہ سے مضبوط نہیں پکڑتے ،صرف طبیعت کومغلوب کرنے اورانو ارکوحاصل کرنے کی تدبیر کے طور پراعمال اختیار کرتے ہیں۔

- ﴿ لَوَ وَكُرُوبَ لِلشِّرَالِ ﴾ -

یہ تھ بنیادی احکام ہیں، جواللہ تعالیٰ نے شاہ صاحب کوعطا فرمائے ہیں، اگران کواچھی طرح سمجھ لیا جائے تو اہل اللہ کے احوال، ان کے کمالات کی نہایت، انہوں نے جواپنے بارے میں اشارے کئے ہیں ان کا مطلب، اور ان کے مرا تب سلوک کا انداز ہ لگانا آسان ہوجائے گا۔

[ه] ومن كانت عاليتُه منهم في غاية العُلُوِّ، ينبعث إلى رياسة الدين والدنيا معًا، ويصير باقيًا بمراد الحق، وبمنزلة الجارحة له في إتمام نظام كلى، كالخلافة، وإمامة الملة؛ وأولئك هم الأنبياء ووَرَثَتُهم، وأساطينُ الناس وسلاطينُهم، وأولو الأمر منهم.

[٦] والذين يجب انقيادهم في دين الله أهلُ الإصطلاح، العاليةُ ملكيتُهم.

[٧] وأطوعُهم لأولئك أهلُ الاصطلاح، السافلةُ ملكيتُهم، فإنهم يَتَلَقَّوْن النواميس بأشباحِها هيئاتها.

[٨] وأَطْرَفُهم منهم: أهل التجاذب، لأنهم إما منهمكون في ظلماتِ الطبيعة، فلايقيمون السنة الراشدة، أوقاهرون عليها: فإن كانوا أهلَ عُلُوٍّ عَضُّواعلى أرواح النواميس، وكانت لهم مسامحة في أشباحها، وكان أكثرُ همتهم معرفة دقائق الجبروت، والانصباغ بصبغها؛ وإن كانوا دون ذلك: اهتموا بالرياضات والأوراد، وأعُجِبُوْا ببوارق الملكية: من كشف وإشراف، واستجابة دعاء، ونحو ذلك؛ ولم يَعُضُّوا من النواميس بجذر قلوبهم الاعلى حِيَلِ قهر الطبيعة، وجَلْب الأنوار.

فهذه أصول أعطانيها ربى؛ من أَتْقَنَهَا اسْتَجْلَى أحوالَ أهل الله ومبلَغَ كمالهم، ومطمحَ إشاراتهم عن أنفسهم، وخَرَّج مراتبَ سلوكهم و ﴿ ذَٰلِكَ مِنْ فَضْلِ اللهِ عَلَيْنَا وعَلَى النَّاسِ، وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَيَشْكُرُوْنَ ﴾ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَيَشْكُرُوْنَ ﴾

(۲) اوروہ لوگ جن کی تابعداری اللہ کے دین میں واجب ہے، وہ مصالحت والے لوگ ہیں، جن کی قوت ملکیہ

بلندہوتی ہے۔

(۷) اوراُن لوگوں کی (جن کا تذکرہ نمبر(۲) میں گزرا) زیادہ تابعداری کرنے والے، وہ مصالحت والے لوگ ہیں، جن کی ملکیت سافلہ ہوتی ہے، کیونکہ بیلوگ احکام شرعیہ کوان کے بیکر محسوں اوران کی شکلوں کے ساتھ حاصل کرتے ہیں۔

(۸) اور لوگوں میں سب سے زیادہ (راہ راست سے) دور کھنگش والے لوگ ہیں، کیونکہ وہ یا تو طبیعت کی تاریکی میں منہمکہ ہوتے ہیں تو وہ راہ راست بھی نہیں اپناتے، یا وہ طبیعت پر غالب ہوتے ہیں، تو آگروہ ملکیت عالیہ والے ہوتے ہیں تو وہ داہ راست بھی نہیں اپناتے، یا وہ طبیعت پر غالب ہوتے ہیں، تو آگروہ ملکیت عالیہ والے ہوتے ہیں، تو اگروہ ملکیت عالیہ والے ہوتے ہیں اوروہ احکام سے پیکر ہائے محسوں میں چشم پوشی ہوتے ہیں، اوران کے رنگ میں رنگین ہونے کی طرف ہوتے ہیں، اوران کے رنگ میں رنگین ہونے کی طرف برتتے ہیں، اوران کی زیادہ تر توجہ جروت کی باریکیاں بچپانے کی طرف، اوران کے رنگ میں رنگین ہونے کی طرف رہتی ہے۔

رہتی ہے سے اوراگروہ ملکیت عالیہ والوں نے فروتر ہوتے ہیں تو وہ ریاضتوں اور اوراد کا اہتمام کرتے ہیں اوروہ گئی رہتے ہیں اوروہ گئی میں ہونے وہ کی کواپنے دلوں کی جٹر سے مضبوط نہیں پکڑتے ، مگر طبیعت کومغلوب کرنے اورانوار کو حاصل کرنے کی تدبیر کے طور پر جان لے لیس بیہ بنیادی باتیں ہیں، جو میرے رب نے مجھے عطافر مائی ہیں۔ جو شخص ان کو مضبوط کرلے گا وہ اہل اللہ کے لیس بیہ بنیادی باتیں ہیں، جو میرے رب نے مجھے عطافر مائی ہیں۔ جو شخص ان کو مضبوط کرلے گا وہ اہل اللہ کے اورانوار مواصل کرنے گا وہ اہل اللہ کے اورانہوں نے جوا ہے بارے میں اشارے کئے ہیں ان کا مطلب، واضح طور پر جان لے گا۔ اوروہ ان کے سلوک کے مرجوں کی تو جیہ کرلے گا۔ اور یہ ہم پر اور تمام لوگوں پر فضل خداوندی ہے، مگر بیشتر لوگ شکر ارتبیں ہوتے۔
گر ارتبیں ہوتے۔

#### لغات:

الحجارِحة:عضوانسانی، خصوصاً باتھ جمع جَوَارِح .....إنسمَام: پوراکرنا۔ بیلفظ کتاب میں تسمَام تفاضیح مخطوط کراچی سے کی ہے ..... اَسَاطِیْن:مفرداُسُطُوانة ستون، مجازاً: یکنا، کہاجا تا ہے هم اُساطین الزمان: وه لوگ زمانے کے یکنا ہیں .....نوامِیْس:مفردالناموس:اصلی معنی راز دار، اصطلاحی معنی: احکام شرعیہ، دستورالعلماء (۲۵ ۱۳۳) میں ہے هو فی الشرع : السذی شرعه اللّه تعالی، اُعنی الإسلام اهناموس اکر حضرت جرئیل علیه السلام کو کہتے ہیں .....اَطُرَفُ (اسم تفضیل) بہت زیادہ دورطَرَف عنه: بازرکھنا، واپس کرنا .....السنة الراشد ة: سیرهاراست، شرعی راسته .... بوارق:مفروالبار قة: بجل والا بادل ....السکشف: لغوی معنی کھولنا، پردہ اٹھانا، تصوف کی اصطلاح میں مغیبات پراطلاع پانا .....الإشراف مترادف ہے کشف کا یعنی مغیبات کوجھا تک کرد کی لینا اُنشر ق علیه : اوپر سے جھانکنا ..... خوج المسئلة: مسئلی توجیه کرنا۔







#### باب --- ۱۰

## عمل كاباعث بننے والے خيالات كے اسباب

انسان کے دماغ میں اچھے برے خیالات ہارش کی طرح برستے رہتے ہیں، جب وہ وافر مقدار میں جمع ہوجاتے ہیں تو ارادہ مگل جنم لیتا ہے، پھراچھا یا براعمل وجود میں آتا ہے۔ ان خیالات کے بھی اسباب ہیں، کیونکہ بید و نیا دارالاسباب ہے، اس عالم میں سنت الہی ہیہ ہے کہ ہر چیز کے لئے سبب ہو۔ اس باب میں خیالات کے اسباب کا بیان ہے۔ اور یہ اسباب جاننے اس لئے ضروری ہیں کہ انسان اچھے اسباب اختیار کرے تاکہ اچھے خیالات پیدا ہوں اور نیک عمل کا جذبہ انجرے اور برے خیالات کیدا ہوں اور آدمی برے کا م نہ کرے۔ انجرے اور برے خیالات کے اسباب سے اجتناب کرے تاکہ برے خیالات پیدا نہ ہوں اور آدمی برے کا م نہ کرے۔ غور وفکر اور تج بہتے خیالات کے چندا سباب ہمھے میں آتے ہیں۔

پہلاسبب: جوسب سے بڑاسبب ہے، وہ انسان کی جبلت وفطرت ہے جبلت وہ اصلی حالت ہے جس پراللہ تعالیٰ نے انسان کو بیدا کیا ہے، ہرانسان کی الگ انداز پرتخلیق عمل میں آئی ہے، پہلے یہ ضمون حدیث شریف میں آچکا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہرانسان کی ایک جبلت بنائی ہے جو بھی بدلتی نہیں ،اگر کوئی خبر دے کہ فلاں کی فطرت بدل گئ تو اس کی تصدیق نہرو، پس جس کی جیسی جبلت ہوگی و لیے خیالات آئیں گے۔اچھی فطرت ہوگی تو اچھے خیالات ول میں پیدا ہوں گے اور آدی برے اعمال کرے گا،اور فطرت بدہوگی تو برے خیالات جنم لیں گے اور آدی برے اعمال کرے گا۔

نوٹ: فطرت کو بنانایا بندلنا توانسان کے اختیار میں نہیں ، اللہ تعالی نے جس کی جیسی طبیعت بنادی ، بن گئی ، مگر جبکت کوسنوار نااور بگاڑنا آدمی کے اختیار میں ہے ، جیسا کہ ایمان و کفر ، غصہ اور قرض کی وصولی کے درجات والی روایت ہے یہ بات ثابت ہوتی ہے۔ بیحدیث پہلے گزر چکی ہے۔

دوسراسبب: انسان کا مادی مزاج ہے۔ بیمزاج لوگوں میں مختلف ہوتا ہے اوراس کو مختلف کیا بھی جاسکتا ہے ، کیونکہ بیہ مزاج کھانے پینے کی چیزوں سے اور دوسری تدبیروں سے جوانسان کو گھیرے رہتی ہیں ، وجود میں آتا ہے۔ آدمی جس قسم کی چیزیں کھا تابیتا ہے ، یا جو بچھ پڑھتا ہے یا جن لوگوں کی صحبت میں رہتا ہے ، ان کی وجہ سے بیمزاج مختلف ہوتا ہے ای وجہ سے شریعت نے حلال وطیب لقمہ کھانے پر ، اچھی صحبت اختیار کرنے پر اور برے اشعار سے جوف کو محفوظ رکھنے پر زور دیا ہے۔ اور مادی مزاج خیالات کا سبب کیے بنتا ہے؟ اس کی مثالیس ملاحظ فر مائیں :

- (۱) بھوکا کھانا تلاش کرتا ہے،اس سے پوچھوکہ دواور دو کتنے ہوئے؟ تووہ جواب دےگا: جارروٹیاں!
  - (۲) پیاسایانی ڈھونڈھتاہے،اس کوسراب (چیکتی ریت) بھی یانی دکھائی دیتے ہے۔

(۳) شہوت پرست کوعورتوں کے خیالات آتے ہیں کچھلوگ ایسی غذا استعال کرتے ہیں جوقوت باہ کو بڑھاتی ہیں، وہ لوگ عندا استعال کرتے ہیں جوقوت باہ کو بڑھاتی ہیں، وہ لوگ عورتوں کے خیالات سے بھرار ہتا ہے، ہیں، دل ہر وفت عورتوں سے تعلق رکھنے والے خیالات سے بھرار ہتا ہے، اوران کی طبیعت میں شہوانی افعال کے لئے بیجان بیار ہتا ہے۔

تیسراسب:عادت ومالوف ہے، جس شخص کوجس چیز کے ساتھ بہت زیادہ تعلق ہوتا ہے اس کواس چیز سے تعلق رکھنے والی باتوں کا خیال آتا ہے، کیونکہ وہ چیز اس کے دل میں بیٹھی ہوئی ہے، پس اس کابار بار خیال آنا ایک لازی امر ہے مثلاً: جس کو جائے گی عادت ہے اس کو جائے کا خیال آئے گا، جو بیڑی ،سگریٹ یا پان تمبا کو کا عادی ہے، اس کوان چیز وں کا خیال آئے گا، جو نماز کا پابند ہے اس کا دل ہمیشہ مسجد میں اٹکار ہے گا، جس کو شراب کی لت پڑی ہوئی ہے اس کو شراب کا خیال آئے گا، جو نماز کا پابند ہے اس کا دل ہمیشہ مسجد میں اٹکار ہے گا، اور اس کو بار بار نماز کا خیال آئے گا، ما لوف کے معنی ہیں دل پہند چیز ، آدی کو جس چیز سے الفت ہو۔ عادت وما لوف تقریباً میں اس کا خیال آئے گا، ما لوف کے معنی ہیں دل پہند چیز ، آدی کو جس چیز سے الفت ہو۔ عادت وما لوف تقریباً میں اس کا خیال آئے گا، ما لوف کے معنی ہیں دل پہند چیز ، آدی کو جس چیز سے الفت ہو۔ عادت وما لوف تقریباً میں اس کا خیال آئے گا، ما کو بیانہ کی بیانہ کا دیا ہمیں ۔

چوتھااور پانچوال سبب: بعض اتفا قات التھے یابرے خیالات کا سبب بن جاتے ہیں۔ مثلاً: ایک جیب کتر اکسی دیئی اجتماع میں ایپ مقصد سے گیا، وہاں اس نے کسی مقرر سے کوئی جملی بات سی، جواس کے دل میں انر گئی اور وہ اس کے لئے باعث انس بن گئی یااس کی ساری زندگی بدل گئی، یا کوئی چور کسی بزرگ کے گھر میں چوری کرنے گھسا، وہاں اس نے بزرگ کی عبادت دیکھی، جس سے اس کی کا یا بلٹ گئی، ڈاکو ول کے سردار نے حصرت جیلانی قدس سرہ کے بچے سے متأثر ہوکر تو بہ کر کی تھی۔ اس طرح ایک نیک آدمی بروں کی صحبت میں جا بیٹھا ان لوگوں نے اس کوایسی پٹی پڑھائی کہ اس کی ساری زندگی تاہ ہوگئی۔ غرض اس قتم کے اتفاقات بھی اچھے برے خیالات کا سبب بنتے ہیں۔

حضرت شاہ صاحب قدس سرہ امن مون کواپنے انداز پر سمجھاتے ہیں کہ انسان کانفس ناطقہ بھی ہبیمیت کے پھندے سے نکل جاتا ہے، تو وہ اچا نک ملاً اعلی کی جگہ ہے، حسب استعداد، نورانی صورتیں جھپٹ لاتا ہے، جواس کے لئے سکون قلب کا سبب بنتی ہیں یااس کی زندگی بدل دیتی ہیں، وہ اچھے اعمال شروع کر دیتا ہے اور ولی اللہ بن جاتا ہے۔ جُلِدِاقَكُ

ائ طرح بعض نفوس شیاطین ہے متا کر ہوجاتے ہیں،خواہ وہ شیاطین الانس ہوں یا شیاطین الجن،ان شیاطین کا رنگ اس پر چڑھ جاتا ہے اوراس کی وجہ ہے برے خیالات آنے لگتے ہیں اور وہ برے اعمال شروع کر دیتا ہے۔

فائدہ:خوابوں کا معاملہ خیالات جیسا ہے یعنی جو خیالات کے اسباب ہیں وہی خوابوں کے بھی ہیں،اچھے اسباب پیدا ہوتے ہیں تواجھے خواب نظر آتے ہیں اور برے اسباب جمع ہوتے ہیں تو برے خواب نظر آتے ہیں۔ البتہ خیالات اور خوابوں میں فرق یہ ہے کہ خیالات میں چیزیں متشکل نہیں ہوتیں اور خواب میں جو خیالات ول میں گزرتے ہیں وہ ول کی آتھے وں کے سامنے متشکل ہوتے ہیں۔

119

اور پیفرق اس وجہ سے ہے کہ بحالت بیداری جب آ دمی کچھ خیال کرتا ہے تو د ماغ اس میں متعزق ہو کرنہیں سو چتا۔
کیونکہ بیداری کی حالت میں آ نکھ کچھ د مکھ رہی ہے، کان کچھ ن رہا ہے، منہ میں کوئی چیز ہے جس کا مزہ زبان لے رہی ہے، ناک کوئی خوشبو یا بد بوسونگھ رہا ہے اور جسم ہے جو چیز مس کر رہی ہے اس کا بھی اور اگ ہور ہا ہے اور بیتمام اور اکات د ماغ کر رہا ہے۔ اس وجہ ہے د ماغ پوری طرح خیال کی طرف متوجہ نہیں ہوتا۔ مگر جب آ دمی سوجا تا ہے تو اس وقت بھی د ماغ کر رہا ہے۔ اس وجہ ہے د ماغ پوری طرح خیال کی طرف متوجہ نہیں ہوتا۔ مگر جب آ دمی سوجا تا ہے تو اس وقت بھی خیالات کا سلسلہ برابر چلتار ہتا ہے، البتہ جب تک نیند گہری ہوتی ہے، خواب یا زنہیں رہتے ، پھر جب نیند ہلکی پڑتی ہے تو دل میں جو خیالات کا سلسلہ برابر چلتار ہتا ہے، البتہ جب تک نیند گہری ہوتی ہے، خواب یا زنہیں رہتے ، پھر جب نیند ہلکی پڑتی ہوتی ول میں جو خیالات گر رہتے ہیں، د ماغ ان میں پوری طرح مستفرق ہوکر سوچتا ہے، اس لئے وہ خیالات دل کی نگاہوں کے سامنے متشکل ہوکر نظر آ تے ہیں۔

اور بیتمام خوابوں کی حقیقت کابیان نہیں ،صرف ان خوابوں کا بیان ہے جو خیالات ہوتے ہیں ، رہے ڈراؤ نے خواب اور مبشرات توان کی حقیقت جدا ہے ، ڈراؤ نے خواب شیطان کا تماشا ہوتے ہیں ۔ حدیث میں ہے کہ ایک صحابی خواب اور مبشرات توان کی حقیقت جدا ہے ، ڈراؤ نے خواب شیطان کا تماشا ہوتے ہیں ۔ حدیث میں ہے کہ ایک صحابی نے اپنا خواب سنایا کہ گویاان کا سرقلم کردیا گیا ہے ، آنخضرت میلان نے کیا کرو' (رواہ سلم مشکوۃ کتاب الرویا حدیث نبر ۱۹۲۸) میں سے کسی کے ساتھ منیند میں کھیل کر بے تواس کولوگوں میں بیان نہ کیا کرو' (رواہ سلم مشکوۃ کتاب الرویا حدیث نبر ۲۹۱۷) اور مبشرات اللہ تعالی کی طرف سے دکھائے جاتے ہیں ۔خواب کی بیتین قسمیں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی مرفوع روایت میں آئی ہیں ۔ د کھیے سنن دار می ۱۵:۲۱ تر نہ کی شریف ابواب الرویا اور ابن سرین رحمہ اللہ جو بردے تابعی ہیں ،ان ہے بھی مروی ہیں (خوابوں کی تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۵ میں ۵۳ میں اس کے سے دکھیں رحمۃ اللہ ۲۵ میں ۱۵ میں میں اس کے سے دوابوں کی تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۵ میں ۱۵ میں اس کے سے دوابوں کی تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۵ میں ۱۵ میں مروی ہیں (خوابوں کی تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۵ میں ۱۵ میں مروی ہیں (خوابوں کی تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۵ میں ۱۵ میں مروی ہیں (خوابوں کی تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۵ میں مروی ہیں (خوابوں کی تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۵ میں مروی ہیں (خوابوں کی تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۵ میں مروی ہیں (خوابوں کی تفصیل کے لئے دیکھیں دعمۃ اللہ ۲۵ میں دوروں میں (خوابوں کی تفصیل کے لئے دیکھیں دعمۃ اللہ ۲۵ میں مروی ہیں (خوابوں کی تفصیل کے لئے دیکھیں دیا میں دی ہیں دوروں میں دوروں میں دیں دوروں میں دین دوروں میں دورو

### ﴿باب في أسباب الخواطر الباعثةِ على الأعمال ﴾

اعلم: أن الخواطر التي يَجِدُها الإنسانُ في نفسه، وتبعثه على العمل بموجَبِهَا، لاجرم أن لها أسبابا، كسنةِ الله تعالى في سائر الحوادث. والنَّظَرُ والتَجْرِبَةُ يُظهرانِ أنَّ: منها: وهو أعظمها جبِلَّةُ الإنسان التي خُلق عليها، كما نَبَّهَ النبي صلى الله عليه وسلم

في الحديث الذي رويناه من قبل.

ومنها: مزاجُه الطبيعي، المتغيَّرُ بسبب التدبير المحيط به: من الأكل والشرب ونحو ذلك، كالجائع يطلب الطعام، والظُّمَّان يطلب الماء، والمغتلِم يطلب النساء، ورب إنسان يأكل غذاءً يُقوِّى الباء ق فيميل إلى النساء، ويُحدَّث نفسه بأحاديث تتعلق بهن، وتصير هذه مُهيِّجةً له على كثير من الأفعال؛ ورب إنسان يغتذى غذاءً شديدًا فَيقُسُوْ قلبُه، ويَجْتَرِئُ على القتل، ويغضب في كثير ممالا يغضب فيه غيره؛ ثم إذا ارتاض هذان أنفسهما بالصيام والقيام، أوشابا وكبرا، أو مرضًا مَرضًا مُدنفًا، تغيَّر أكثرُ ماكانا عليه، ورقَّت قلوبهما، وعفَّت نفوسُهما، ولذلك ترى الاختلاف بين الشيوخ والشبَّان، ورخص النبي صلى الله عليه وسلم للشيخ في القبلة وهو صائم، ولم يرخص للشاب.

و منها: العادات والمألوفات؛ فإن من أكثر ملابسة شيئ، وتمكّن من لوح نفسه مايناسبه من الهيئآت والأشكال، مَالَ إليه كثير من خواطره.

ومنها: أن النفس الناطقة في بعض الأوقات، تنفلت من أَسْر البهيمية، فَتَخْتَطِف من حَيِّز الملا الأعلى ما يُيَسَّرُ لها من هيئة نورانية، فتكون تارة من باب الأنس والطَّمأنينة، وتارة من باب العزم على الفعل.

و منها : أن بعض النفوس الخسيسة تتأثر من الشياطين، وتنصبغ ببعض صِبْعهم، وربما اقتضت تلك الهيئة خواطِرَ وأفعالاً.

و اعلم أن المنامات أمرُها كأمر الخواطر، غير أنها تَتَجَرَّدُ لها النفسُ، فَتَتَشَبَّحُ لها صورُها وهيئاتُها؛ وقال محمد بن سيرين: الرؤيا ثلاث: حديثُ النفس، وتخويفُ الشيطان، وبُشْرى من الله.

ترجمہ: ان خیالات کے اسباب کا بیان جوا عمال کا باعث ہوتے ہیں: جان کیجئے کہ وہ خیالات جن کو انسان اپنے دل میں پاتا ہے اور جواس کواپنے تقاضے کے مطابق عمل کرنے پر ابھارتے ہیں، یقینًا ان کے لئے بھی اسباب ہیں، جیسا کہ اللہ کی سنت ہے دیگر حوادث (نئے پیدا ہونے والے واقعات) میں۔اورغور وفکراور تجربہ ظاہر کرتے ہیں کہ:

ان میں سے ایک: — اوروہ اُن اسباب میں سب سے بڑا سبب ہے — انسان کی وہ فطرت ہے جس پروہ پیدا کیا گیا ہے، جیسا کہ نبی کریم شِلاَنْقِلَةِ کُمْ نے تنبید فرمائی ہے،اس حدیث میں جس کوہم نے پہلے (باب ۹) میں روایت کیا ہے۔ اور ان میں سے ایک: انسان کا مادی مزاج ہے، جواس تدبیر کی وجہ سے بدلتا رہتا ہے جوانسان کو گھیرے ہوئے ہے یعنی کھانا پینا اور اس کے مانند، جیسے بھوکا کھانا چاہتا ہے، پیاسا پانی ڈھونڈھتا ہے، شہوت پرست عور توں کو چاہتا ہے اور پچھانسان ایسی غذا کھاتے ہیں جوقوت باہ کوقوی کرتی ہے، پس وہ خض عور توں کی طرف مائل ہوتا ہے اور اپنے دل سے ایسی باتیں کرتا ہے جوعور توں سے تعلق رکھتی ہیں اور یہ باتیں اس کو بہت سے کاموں پر برا پیختہ کرنے والی ہوتی ہیں ۔ اور پچھانسان شخت غذا کھاتے ہیں، پس اس کا دل شخت ہوجا تا ہے اور وہ تب ہیں اس کو جہت ہوجا تا ہے اور وہ بہت ہیں ایسی جھگہوں میسی فصد کرتا ہے، جہاں دوسرے کوغصہ نہیں آتا۔ پھر جب بید دونوں اپنے نفس کوسد ھالیتے ہیں (نفل) روزوں اور فل میں فصد کرتا ہے، جہاں دوسرے کو غصہ نہیں آتا۔ پھر جب بید دونوں اپنے نفس کوسد ھالیتے ہیں اور ان کے اور فل بیاری میں مبتلا ہوجاتے ہیں اور ان کے دل پتلے ہوجاتے ہیں اور ان کے نفس ہوجاتے ہیں اور ان کے دل پتلے ہوجاتے ہیں اور ان کے نفس کو ہوجاتے ہیں اور ان کے نفس ہوجاتے ہیں ، اور اجازت بیں اور ان کے درمیان (احکام میں) فرق پاتے ہیں اور اجازت دی کی خالت میں ، اور جوان کو اجازت نددی (احد جہ مالك فی دی نبی کریم مثالات کے دو میان کو اجازت نددی (احد جہ مالك فی الموطا ، جامع الأصول 2 ۔ 1922)

اوران میں سے ایک :عادات اور ما کوفات ہیں ، پس بیٹک جس شخص کا کسی چیز کے ساتھ زیادہ تعلق ہوتا ہے اوراس کے دل گی تختی میں اس چیز سے مناسبت رکھنے والی ہیئتیں اور شکلیں جم جاتی ہیں تو اس کی طرف اس کے بہت سے خیالات مائل ہوجاتے ہیں۔

اوران میں سے ایک: بیہ ہے کہ نفس ناطقہ بعض اوقات میں ہیمیت کی قید سے چھوٹ جاتا ہے، پس وہ ملاُ اعلیٰ کی حبگہ سے جھیٹ لیتا ہے وہ نورانی ہمیئٹیں جواس کے لئے آسان کی جاتی ہیں، پس بھی وہ انس وطمانینت کے قبیل سے بن جاتی ہیں اور بھی کام کا پختہ ارادہ کرنے کے قبیل سے ہوجاتی ہیں۔

اوران میں سے ایک: یہ ہے کہ بعض نکمے نفوں شیاطین سے متأثر ہوجاتے ہیں اوران کے پچھرنگ میں رنگین ہوجاتے ہیں ،اور بھی بیجالت خیالات اوراعمال کا تقاضا کرتی ہے۔

(فائدہ) اور جان کیجئے کہ خوابول کا معاملہ خیالات کے معاملہ کی طرح ہے، البتہ خوابول کے لئے نفس تنہا ہوجا تا ہے، پس خوابول کی صور تیں اور میئٹین میں ہوتی ہیں۔ فر مایا حضرت محمد بن سیرین رحمہ اللہ نے کہ خواب تین ہیں: ول کی باتیں (یعنی خیالات) اور شیطان کا ڈرانا، اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے خوش خبری (حدیث متفق علیہ، مشکوۃ کتاب الرؤیا حدیث نمبر ۲۹۱۴)

#### لغات:

المحواطر مفرد المحاطر:وه امريا تدبيريا خيال جودل مين گزرے اور بھی ول اورنفس پر بھی مجازًا اطلاق کياجا تا ہے....



مُوْجِب : (مصدرمیمی) جاِ بناءلازم ہونا، ثابت ہونامو جَب (اسم مفعول) جَلَم، تقاضا .... جبلّت: فطرت ،طبیعت جبلّه (ض ن) جَبِلاً: پيدا كرنا ..... لا جَوَ هاور لا جُوره يقيناً ،ضروري .... نَظَو بمنطق كي اصطلاح ہے جمعني غور وفكر ..... مُغتَلِم (صفت) اغْتَلَمَ شهوت پرست ہونا ..... البّاء أه والبيّئةُ والمَبْوَأُ والمَبَاءَ أهُ :منزل،گھر،مجازىمعنى:قوت باه، كيونكه گھر بسانے ك كَ يَوْت ضرورى ٢ .... هَيَّجَ تَهْيَجًا الشيئ برا عَيْخة كرنا ، كِيرُ كانا ..... ارْتَاصَ المُهْرُ : بَجَعِير ع كاسده جانا .... شاب يشيب شيبًا: بوڑھا ہونا ..... كَبرَ (س) كِبَرًا في السِّن عمر رسيده ہونا .... أَذْنَفَهُ المرضُ : بياري نے اس كولاغر كرديا ذنف (س) الممرييضُ دَنَفًا : بياري كابرُه جانااورقريب المرك بهونا.... عَفَ (ض)عُفَّا: ياك دامن بهونا.... حَيِّز : مكان ،جكه جمع أحياز ..... تَجَوَّد: نظامونا، تمام كامول سے فارغ موكرمشغول مونا۔

نوٹ بخطوطہ کرا جی اورمخطوطہ برلیں میں یہ باب فصل کے عنوان ہے ہے۔

# عمل کانفس ہے وابستہ ہونااوراس کاریکارڈ کیا جانا

انسان اوردیگر حیوانات میں فرق پیہ ہے کہ انسان جب اپنے اختیار ہے کوئی کام کرتا ہے، تو وہ عمل وجو دمیں آ کرختم نہیں ہوجاتا، بلکہاس کے نفس کے ساتھ وابستہ ہوجاتا ہے بعنی دل میں اس کا اثر باقی رہتا ہے اور دیگر حیوانات کے اعمال وجود پذیر ہوکرختم ہوجاتے ہیں ،ان کے دلول میں اس کا کوئی اثر باقی نہیں رہتا۔مثلاً ایک جانور بھا گتا ہے اوراپنی جولان گاہ میں کسی کوزخمی کرتا ہے یا مارڈ التا ہے تو اس کے دل کواس کا کوئی احساس نہیں ہوتا کہ اس نے کوئی برا کام کیا۔وہ بار ہارنقصان پہنچا تا ہے،اوراس کےنفس کا حال بکسال رہتا ہے۔مگرانسان کیصورت حال جانوروں ہے مختلف ہے۔ جب اس ہے کوئی زیادتی ہوجاتی ہے تو اول وہلہ ہی میں وہ اینے عمل ہے متأثر ہوتا ہے، وہ نادم ہوتا ہے، اپنے آپ کو ملامت کرتا ہے،اورکوشش کرتا ہے کہ وہ دوبارہ بیلطی نہ ڈہرائے۔ بیاس بات کی علامت ہے کہاس کا کیا ہوا کام اس کے نفس کے ساتھ چیک گیا ہے ۔۔۔ اعمال صالحہ کا معاملہ بھی یہی ہے جانورا گرکوئی اچھا کام کرتا ہے تواہے کوئی خوشی محسوس نہیں ہوتی اورانسان کا دل خوشی ہے لبریز ہوجا تا ہے، وہ پھولانہیں ساتا،اس کے تن بدن میں شاد مانی کی لہر دوڑ جاتی ہےاوروہ تمنا کرتا ہے کہ آئندہ بھی وہ ایسے اچھے کام کرتارہے (رحمۃ اللہ:۲۷۲ پریمضمون گذرچکاہے)

خلاصہ بیہ ہے کہ انسان کا ہرممل خواہ نیک ہو یا بد بفس کے دامن ہے چٹ جاتا ہے اور وابستہ ہونے کے علاوہ اس کو با قاعدہ ریکارڈ بھی کرلیا جاتا ہے۔ بیسارار یکارڈ محفوظ ہے،کل قیامت کے دن اس کے سامنے رکھ دیا جائے گا۔ سورۃ

الاسراءآیت امیں ارشادفر مایا گیاہے:''اور ہم نے ہرانسان کاعمل اس کے گلے کاہار بنا کررکھا ہےاور قیامت کے دن ہم اس کا نامۂ اعمال اس کے سامنے کرویں گے، جسے وہ کھلی کتاب کی طرح پائے گا: پڑھ تو اپنا نامۂ اعمال ،آج تو خود ہی اپنا حساب لگانے کے لئے کافی ہے''

اس آیت میں جوفر مایا گیا ہے کہ:''ہم نے ہرانسان کی گردن میں اس کا نامۂ اعمال چیکا یا ہے'' بیقر آنی تعبیر ہے۔ حضرت شاہ صاحب نے اس کونفس کے دامن ہے چیکنا کہا ہے۔اور قیامت کے دن جونامۂ اعمال کھلی کتاب کی صورت میں اس کے سامنے رکھا جائے گا بیو ہی ریکارڈ ہے جوانسانی اعمال کا برابر تیار کیا جارہا ہے۔

اورحدیث قُدی میں ہے کہتم پرجوالا کیں بلا کیں اورخیرات وبرکات نازل ہوتی ہیں:'' وہتمہارے اعمال ہی ہیں، جو میں نے تمہارے اعمال ہی ہیں، جو میں نے تمہارے لئے بین بھر میں وہ اعمال تم کو پورے پورے چکا وَں گا، پس جھنفس خیر پائے وہ اللہ کی تعریف کرے اور جودوسری طرح کے احوال پائے وہ اپنے نفس ہی کوکو ہے'' کیونکہ وہ برے حالات تمہارے برے اعمال کا متیجہ ہیں۔ ساس حدیث سے واضح ہوا کہ اعمال بینت کرر کھے گئے ہیں، یہی اعمال کاریکارڈ کیا جانا ہے۔

اورایک دوسری حدیث میں فرمایا گیا ہے کہ:''نفس آرز وکرتا ہے اورخواہش کرتا ہے اور شرمگاہ اس کی تصدیق وتکذیب کرتی ہے''اس حدیث سے واضح ہوا کہ اعضاء کے زنا کی خواہش اور تمنا دل کرتا ہے معلوم ہوا کہ اعضاء سے صادر ہونے والے اعمال کا تعلق دل سے ہے یہی اعمال کانفس سے صادر ہونا ہے۔

### ﴿باب لُصوقِ الأعمال بالنفس، وإحصائِها عليها ﴾

قال الله تعالى: ﴿وَكُلَّ إِنْسَانَ الْرَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ، وَنُخْرِجُ لَهُ يُوْمَ الْقِيَامَةِ كِتَابًا، يَّلْقَاهُ مَنْشُوْرًا، اِقْرَا كَتَابَك، كَفْي بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ وقال النبي صلى الله عليه وسلم، واويًا عن ربه تبارك وتعالى: ﴿ إنما هي أعمالُكم، أُخْصِيهَا عليكم، ثم أُوَقَيْكم إياها، فمن وجد خيرًا فليحمَد الله مون وجد خيرًا فليحمَد الله مون وجد عيرًا فليحمَد الله عليه وسلم: ﴿ النَّه عَلَيه وسلم: ﴿ النَّه وَالْمُ الله عَلَيه وسلم: ﴿ النَّه سُلَّ وَالْمُ الله عَلَيه وسلم: ﴿ النَّه عَلَيه وسلم: ﴿ النَّه عَلَيه وسلم: ﴿ النَّه عَلَيه وسلم : ﴿ النَّهُ عَلَيْهِ وَالْمُ وَالْفُرِ جَيْمَةُ وَلَكُ وَيَكُذِّبُه ﴾

ترجمہ بفس کے ساتھ اعمال کے چیکنے کا اورنفس کے خلاف ان کے ریکارڈ کئے جانے کا بیان : اللہ پاک نے ارشاد فر مایا: ''اور ہرانسان پراس کی گرون میں اس کا پرندہ (اڑنے والا نامۂ اعمال) ہم نے چیکا یا ہے، اور نکالیس گے ہم اس کے لئے قیامت کے دن ایک نوشتہ ، ملاقات کرے گا وہ اس سے تھلے ہوئے ہونے کی حالت میں ، (کہا جائے گا) پڑھ تو تیرانوشتہ ، کافی ہے تو خود ہی آج تیرے خلاف حساب کرنے کے لئے ' — اور فر مایا نبی گریم میلانٹی تیکی ہے اپنے وردگار تبارک و تعالی سے روایت کرتے ہوئے : ''وہ (آفات وبلیات اور رحمت و برکات ) تمہارے اعمال ہی ہیں ،

سینت کرر کھ رہا ہوں میں ان کوتمہارے خلاف، پھر پوراپورا چاؤں گا میں تم گوہ اعمال، پس جوشن خیریائے (بعنی اس کو اجھے احوال پہنچیں) پس وہ اللہ تعالی کی تعریف کرے، اور جوشن اس کے علاوہ پائے (بعنی الائیں بلائیں اس کو چھے احوال پہنچیں) تو وہ ہرگز ملامت نہ کرے مگرا پنی ذات کو (رواہ سلم ۱۳۳۱ معری مشکوۃ کتاب الدعوات باب الاستغفار حدیث نبر ۲۳۲۹) اور نبی کریم میلانیو آئی ہے اور نبی کریم میلانیو آئی ہے ارشاد فر مایا کہ:''دفنس آرز و کرتا ہے اور خواہش کرتا ہے اور شرمگاہ اس کی تصدیق کرتی ہے اور اس کی تکذیب کرتی ہے' بعنی اگر شرمگاہ نے زنا کیا تو اس نے نفس کی خواہش پرصاد کردیا اور اگر نہ کیا تو اس نے نفس کی خواہش کو جھٹلا دیا اور اس کی اطاعت نہ کی (حدیث متفق علیہ مشکوۃ کتاب الایمان باب الایمان بالقدر حدیث نبر ۸۹)

#### لغات

طائر : اڑنے والا پرندہ ،مراد نامہ اعمال ، کیونکہ نامہ اعمال قیامت کے دن اڑائے جا کمیں گے ..... حدیث قدی وہ حدیث قدی وہ حدیث ہے۔ حدیث قدی وہ حدیث ہے۔ حدیث ہے جس کامضمون اللہ تعالیٰ کی طرف سے آیا ہو، اور اس کوالفاظ کا جامہ آنحضور مِلاَیْتَهَائِیمُ نے پہنایا ہویعنی آپ نے اس مضمون کواپنے الفاظ میں تعبیر فرمایا ہو .... آخصی الشہدی شار کرنا ، گننا ..... وَ فَی تَوْفِیَةُ اور اَوْفِی اِیْفَاءُ: پوراحق دینا۔

☆ ☆ ...

# حإرباتيں

اس باب میں شاہ صاحب جار باتیں بیان فرمارہے ہیں:

(۱) اعمال واخلاق کانفس کی تھاہ ہے پھوٹنا — انسان جو کام پوری سنجیدگی اور قصد وارادہ ہے کرتا ہے،اسی طرح اخلاق وصفاتِ راسخہ فی النفس نفس ناطقہ کی جٹر ہے پھوٹتے ہیں۔

(۲) اعمال واخلاق وجود پذیریه و کرختم نہیں ہوجاتے ، بلکنفس کی طرف لوٹتے ہیں۔

(٣) اختیاری اعمال واخلاق نفس کی طرف لوٹ کر نفس کے دامن سے چمٹ جاتے ہیں یعنی وابستہ ہوجاتے ہیں۔

(۴) انسانی اعمال واخلاق ریکارڈ کر لئے جاتے ہیں۔ان کوسینت کرر کھ دیا جاتا ہے۔

# ا — اعمال واخلاق كانفس كى جڑ ہے اٹھنا

انسان جوکام کے ارادے سے کرتا ہے، ای طرح ملکات را پخہ فی النفس، جیسے بہادری وبز دلی اور سخاوت و بخیلی وغیرہ، یہ سب نفس ناطقہ کی تھاہ سے اٹھتے ہیں۔او پر حدیث آئی ہے کہ زنا کی آرز ونفس کرتا ہے،اعضاءاس کی مطاوعت کرتے ہیں۔معلوم ہوا کہ زنا جوایک براعمل ہے نفس ناطقہ کی جڑ سے ابھرتا ہے۔ یہی حال تمام نیک و بداعمال کا ہے اور یہی معاملہ تمام اخلاق را سخہ فی النفس کا ہے۔

انسان جومل بھول، چوک، لغزش یاا کراہ کی وجہ سے کرتا ہے وہ بس سرسری اعمال ہوتے ہیں نفس ناطقہ کی تھاہ سے نہیں اٹھتے اسی طرح صفات عارضہ، جیسے کوئی خوش خبری سی تو چہرہ دمک گیا یا کوئی رنج کی بات سی تو تھوڑی در کے لئے چہرہ اتر گیا: بیا عمال واخلاق بھی نفس ناطقہ کی جڑ ہے نہیں پھوٹتے۔

اور مذکورہ دعوی کی دلیل ہے ہے کہ آپ باب (۹) میں ملکیت اور بہیمیت اور ان کے باہمی اجتماع کی قسمیں پڑھ چکے ہیں اور جرسم کا حکم بھی معلوم کر چکے ہیں۔ نیز باب (۱۰) میں خیالات کے اسباب سے بھی واقف ہو چکے ہیں کہ مادی مزاج کا غلبہ، ملائکہ یا شیاطین کا رنگ پکڑنا اور دیگر اسباب انسان کی جبلت اور فطری مناسبت کے مطابق عمل کرتے ہیں، پس ثابت ہوا کہ تمام اعمال واخلاق کی لوٹنے کی جگہ نفس ہے خواہ بلا واسطہ لوٹیس یا بالواسطہ، اگر اسباب کا لحاظ نہیں کریں گے تو تمام اعمال واخلاق بلا واسطہ نفس کی طرف لوٹیس گے، اور اگر اسباب کا لحاظ کریں گے تو بالواسطہ (بواسطہ اسباب) لوٹیس گے۔

نبا تات کا ماہر، پوداد مکھ کرئی مجھ جا تا ہے کہ آ گے چل کریہ کیسا درخت بے گا۔مثل ہے:'' ہونہار پر وے کے چکنے چکنے پات''یعنی جس پودے کے پتے خوب چکنے ہوں وہ آ گے چل کرشا ندار درخت بنتا ہے۔

ہجڑے کا بچین ہی سے بتلا مزاج ہوتا ہے اور سمجھ دارلوگ سمجھ جاتے ہیں کہ اگر بچہ کا بیمزاج جوان ہونے تک باقی رہاتو ضروروہ عورتوں کی سی عا دات اختیار کرے گا ،ان کا ساپوشاک پہنے گا اوران کی عاد تیں اپنائے گا۔

ایک طبیب پہچان لیتا ہے کہا گرفلاں بچہا پے فطری مزاج پر جوان ہوااور کوئی نا گہانی آفت پیش نہ آئی تو وہ یا تو جوان رعنا ہوگا یانحیف ونزار ہوگا۔

یہ سب باتیں پہلے سے اس لئے معلوم ہوجاتی ہیں کہ درخت کی پوری صورت حال پود ہے اور بیج سے نمودار ہوتی ہے ، آ دمی کی زندگی بھرکے احوال اس کی فطرت اور بچین کے آثار ہوتے ہیں ،ٹھیک اسی طرح اعمال واخلاق کامنبع بھی نفس ہے، تمام اعمال واخلاق نفس کی جڑ ہی سے ابھرتے ہیں۔

اعلم: أن الأعمال التي يقصُدها الإنسانُ قصدًا مؤكدًا، والأخلاق التي هي راسخة فيه: تنبعث من أصل النفس الناطقة، ثم تعود إليها، ثم تَتَشَبَّتُ بذيلها، وتُحْصٰي عليها.

أما الانبعاث منها: فلِما عرفت: أن للملكية والبهيمية واجتماعهما أقسامًا، ولكل قسم حكمًا؛ وغلبة المزاج الطبيعي، والانصباعُ من الملائكة والشياطين، ونحو ذلك من الأسباب، لاتكون إلا حسب ماتعطيه الجبلة، وتحصل فيه المناسبة، فلذلك كان المرجع إلى أصل النفس، بوسط أو بغير وسط.

ألستَ ترى المخنَّث: يُخلق في أول أمره على مزاج ركيك، فيستدل به العارفُ على أنه إن شَبَّ

على موَاجه، وجب أن يعتاد بعادات النساء، ويَتَزَيَّا بزيّهِنَّ، ويَنتجلَ رسومَهُنَّ وكذلك يُدُرِك الطبيبُ أن الطفل إن شَبَّ على مزاجه، ولم يَفْجَأَهُ عارضٌ ، كان قويا فارها، أو ضعيفا ضارعًا.

ترجمہ نیہ بات جان لیں کہ جواعمال انسان اپنے پختہ ارادے ہے کرتا ہے اور جواخلاق آ دمی میں رائخ ہوتے میں ، ان کاظہورنفس ناطقہ کی جڑہے ہوتا ہے ، پھر وہنفس کی طرف لوٹتے میں ، پھر وہنفس کے دامن ہے چے جاتے میں اورنفس کے خلاف سینت کرر کھے جاتے ہیں۔

ر ہائفس سے ظہور: تواس کی دلیل دہ ہاتیں ہیں جوآپ جان چکے ہیں کہ قوت ملکیہ اور قوت بہیمیہ اور ان کے اجتماع کی مختلف تقسمیں ہیں: اور ہر تسم کا حکم جدا ہے۔ اور (آپ یہ بھی جان چکے ہیں کہ ) مادی مزاج گا غلبہ اور ملائکہ اور شیاطین سے رنگ پکڑنا، نیز اس قشم کے دیگر اسباب بنہیں ہوتے ( یعنی عمل نہیں کرتے ) مگر جبلت کے دینے اور آ دی میں مناسبت پیدا ہونے کے موافق ، لہذا بالواسطہ یا بلاواسطنفس کی جڑ ہی مرجع (لوٹے کی جگہ) ہے۔

کیا آپنہیں دیکھتے کہ ہجڑا شروع ہی ہے کمزور مزاج پر پیدا کیا جاتا ہے، پس واقف کاراس مزاج ہے اس بات پر استدلال کرتا ہے کہ اگر وہ اپنے مزاج پر جوان ہوا( اور اس کا کوئی علاج نہ ہوا) تو ضروری ہے کہ وہ عورتوں کی سی عادتیں اپنائے ،اوران کی سی پوشاک ہینے،اوران کے طور طریقوں کی طرف منسوب ہو۔

اوراسی طرح طبیب سمجھ جاتا ہے کہ ( فلاں ) بچہاگرا پنے مزاج پر جوان ہوااورا جاتک کوئی عارض پیش نہ آیا تووہ توانا قوی ہوگایا کمزورلاغر ہوگا۔

### لغات وتركيب:

قصدًا مؤكدًا مركب توصفي مفعول مطلق ب .... شبث شبث او تَسَبَّت بكذا: چمنا متعلق مونا .... غلبهٔ المهزاج إلى مبتداً جاور لاتكون إلى فبر ج .... ما تعطيه مين ما مصدريي جاور تحصل كا تعطيه يرعطف ب المهزاج إلى مبتداً جاور لا تكون إلى فبر ح .... تُزَى الرسته مونا ، تَزَي القوم : قوم كالباس يبننا الزى : ركيك : كمزور ، وهيلا وهالا جمع ركاك ، ورككه أسس تُزَى الرسته مونا ، توزي القوم : قوم كالباس يبننا الزى : بيت ، شكل ، يوشش ، كها جاتا ج أفبل بزى العرب : وه عرب كلباس مين آيا .... انتحل منسوب مونا دوس كى چيز اين طرف منسوب كرنا .... الفاره : فوب كها نے والا .... ضَرَع (ف ، س ، ك) كمزور مونا .

# ۲ — اعمال واخلاق كانفس كى طرف لوشا

جب انسان کوئی کام بار بارکرتا ہے تو اس کی عادت پڑجاتی ہے، پھروہ کام بسہولت ہونے لگتا ہے۔اب اس کام کو کرنے کے لئے نہ بہت زیادہ غور وفکر کی ضرورت ہوتی ہے نہ ارادہ کوزحمت دینی پڑتی ہے،خود بخو د آسانی ہے وہ کام

- ﴿ أُوْسَرُورَ بِيَالْشِيرُ فِي ا

ہوجا تا ہے۔اس کی وجہ کیا ہے؟اس کی وجہ ہیہ کہ جب کام وجود میں آگر بار بارنفس کی طرف لوشا ہے اورنفس اس کو جو اس ک قبول کرتا ہے تو نفس پراس کا رنگ چڑھتا ہے اور رفتہ رفتہ نفس اس کام کے اثر سے رنگین ہوجا تا ہے،اس کو مشاق ہونااور عادی ہونا بھی کہتے ہیں مثلاً ایک شخص نے آج قلم پکڑا ہے اور دوسرا شخص چھ ماہ سے کتابت سیکھ رہا ہے۔آپ دونوں کو چارسطریں کتابت کے لئے دیں، پہلا شخص آ دھ گھٹے میں کتابت کرے گا اور دوسرا پانچ منٹ میں لکھ دے گا اور اول سے بہتر لکھے گا، کیونگہ اس نے چھ ماہ تک جو کتابت کا فعل کیا ہے، وہ بار باراس کے نفس کی طرف لوشار ہا ہے اورنفس اس سے متأثر ہوا ہے،اس وجہ سے اس کو کتابت کی مثق ہوگئی ہے۔

غرض ہم جنس انمال کانفس کی اثر پذیری میں دخل ہوتا ہے اگر چہ بید دخل بوجہ نخفی ہونے کے محسوبی نہ ہو،اس کی طرف صدیث میں اشارہ ہے کہ فتنے دلوں پراس طرح بیش کئے جاتے ہیں ،جس طرح چٹائی بننے والا تنکا اٹھا کر رکھتا ہے اور تین چار گھنٹے میں چٹائی تیارہوجاتی ہے،اس طرح سارے فتنے دل پرایک ساتھ ہجوم نہیں کرتے ،ایک ایک کرکے فتنے دل کومتاً شرکرتے ہیں اور رفتہ رفتہ دل مفتون ہوجا تا ہے۔

و أما العود إليها : فلأن الإنسان إذا عمل عملاً ، فأكثر منه ، اعتادته النفس ، وسَهل صدوره منه ، ولم يَحْتُج إلى رَوِيَّةٍ وتَجَشِّم داعية ؛ فلاجَرَم أن النفس تأثرت منه ، وقبلت لونه ؛ ولاجرم أن لكل عملٍ من تلك الأعمال المتجانسة مدخلا في ذلك التأثّر ، وإن دَق و خَفِي مكانه ، وإليه الإشارة في قوله صلى الله عليه وسلم : ﴿ تُعرض الفتنُ على القلوب كالحصير عودًا عودًا ، فأيُ قلب أشربها نُكتت فيه نكتة بيضاء ، حتى تصير فأيُ قلب أنكرها نُكتت فيه نكتة بيضاء ، حتى تصير على قلبين : أبيض مثل الصفا ، فلا تضره فتنة ما دامت السماوات والأرض ؛ والآخَر أسود مرباً الكوز مُجَحَيًا ، لا يعرف معروف ، ولا يُنكر منكرا ، إلا ما أشرب من هواه ﴾

ترجمہ: اور رہا(اعمال) نفس کی طرف اوٹنا: تو اس کی دلیل ہے کہ انسان جب کوئی کام کرتا ہے اور ہار ہار کرتا ہے تو نفس اس کا عادی ہوجاتا ہے اور اس عمل کا نفس سے صادر ہونا آسان ہوجاتا ہے اور فور وفکر اور ارادہ کو تکلیف دینے کی ضرورت ہاتی نہیں رہتی ، پس لامحالہ ہے بات ہے کہ نفس اس عمل سے متا ثر ہوا ہے۔ اور نفس نے اس عمل کارنگ قبول کر لیا ہے اور یقیناً ہے بات ہے کہ ان ایک جیسے اعمال میں سے ہم عمل کا اس اثر پذیری میں دخل ہے ، اگر چہوہ دخل باریک ہے اور اس کی جگہ پوشیدہ ہے ( یعنی اس کا سمجھنا دشوار ہے ) اور اسی دخل کی طرف اشارہ ہے اس ارشاد نبوی میں کہ: ''فتنے دلوں پر پیش کئے جاتے ہیں ، چٹائی کی طرح تو کا تو کا کر کے ، پس جودل بھی فتنے پلاویا گیا ہے ( یعنی فتنے اس میں پیوست ہو گئے ہیں فتنوں کو ناپسند کرتا ہے اس ول کو دلجی ہوگئی ہے ) اس ول میں ایک سیاہ دھیہ لگا دیا جا تا ہے۔ اور جودل فتنوں کو ناپسند کرتا ہے اس

میں ایک سفید نقط لگایا جاتا ہے، یہاں تک کدول دوطرح کے ہوجاتے ہیں (ایک) سنگ سفید کی طرح سفید، پس اس کوئی فقنہ ضررنہیں پہنچا تا جب تک آسان وزمین برقر ارہیں (یعنی تاابد) اور دوسرا سیاہ ملیالا ،اوندھی صراحی کی طرح وہ نہ کسی نیکی کو پہچا نتا ہے اور نہ کسی برائی کو جانتا ہے، مگر وہی خواہش جووہ پلایا گیا ہے یعنی اس کی محبت میں اس کا دل گرفتار رہتا ہے (رواہ سلم مشکلو ق، کتاب الفتن حدیث نبر ۵۳۸۰)

#### لغات:

الرَوِيَّة: امور مِين غور وَفَكر ..... تَجَشَّم الأَمْوَ: مشقت سے كام كرنا ..... عُودًا عودًا: بور يہ مِين تنظم الأَمْوَ: مشقت سے كام كرنا ..... عُودًا عودًا: بور يہ مِين تنظم ايک کے پيچھے ايک لگائے جاتے ہيں ،ائی طرح سے دلوں پر فتنے وار دہوتے ہيں ..... اِرْبَدَدُا وارْبَدَدُ اِرْبِيْدَادًا: حَاكَتُرى رنگ والا ہونا .... مُجَعَّمًا (اسم مفعول) مُجَعِّمًا (اسم فاعل) سرگوں تنجعی الکوزُ : سرنگوں ہونا ،اوندھا ہونا ،اوندھی کی ہوئی صراحی میں پھر ہمی نہیں بھرا جا سکتا ، جو پچھاس میں ڈالا جائے گا ، وہ فوراً نکل جائے گا ، اسی طرح اس دل میں بھی کوئی خیری بات نہیں ڈالی جاسکتی ۔

# س — اعمال واخلاق كانفس كے دامن سے چمٹنا

اس مضمون کو سمجھنے کے لئے پہلے دویا تیں سمجھنی ضروری ہیں:

(۱) بیچکانفس شروع میں بڑئو الی ہوتا ہے ۔ جب بچے پیدا ہوتا ہے تو آغاز میں اس کانفس ہیولی جیسی کیفیت میں ہوتا ہے، جس طرح ہیولی میں کوئی صورت نہیں ہوتی گراس میں ہرصورت کو قبول کرنے کی صلاحت ہوتی ہے، اس طرح بچے کے ذہن میں بھی کوئی صورت نہیں ہوتی گراس میں ہرصورت کو قبول کرنے کی صلاحت ہوتی ہے، یا جیسے کوری تختی ہر نقش سے خالی ہوتی ہے گراس میں ہرضورت کو قبول کرنے کی صلاحت ہوتی ہے، اس پر جو چاہیں کھ سکتے ہیں، اس طرح ابتدائ آفر منش میں بچے کا ذہن کورا، ہرفتش سے خالی ہوتا ہے گراس میں ہرفقش کو قبول کرنے کی صلاحیت ہوتی ہے۔ اس پر جو چاہیں کھ سکتے ہیں، اس طرح جوں جوں بڑھتا ہے اس کے نفس میں صورتیں جنی شروع ہوجاتی ہیں بہن فش کا قدر بچا توت سے فعل کی طرف نگلنا ہے۔ نوٹ بہیولی یونانی زبان کا لفظ ہے، اس کے لغوی معنی اصل اور مادہ کے ہیں اور اصطلاح میں ہیو لی: اجسام طبیعیہ کا وہ جو ہری جزء ہے جوا تصال وانفصال کو قبول کرتا ہے۔ اورخوداس کی نہ کوئی خاص شکل ہوتی ہے نہ کوئی معین صورت، البت قبول کرنے کی صلاحیت ہے۔ موم جب بھی پایا جائے گا کسی نہ کوئی خاص صورت نہیں، گراس میں ہرصورت کو جو ہرگل اور ہرصورت کو قبول کرنے کی استعداد رکھتا ہے، جیسے موم، اس کی کوئی خاص صورت نہیں، گراس میں ہرصورت کو جول رہوگا یا کسی اورصورت میں ہوگا، موم کسی معین صورت کے بغیر خارج میں نہیں پایا جائے گا، وہ گول ڈلی ہوگا، کہوتر ا ہوگا تھی میں اور ہوگا یا کسی اور موروت کی میں ہولی ہے بنائی ہیں وہ جسم کے دونوں جو ہری اجزاء، خات نہیں، یہی حال ہیولی کا ہے۔ اللہ تعالی نے عالم مادی کی تمام چیزیں ہیولی سے بنائی ہیں وہ جسم کے دونوں جو ہری اجزاء، میں بھی جات ہوگا تھی تھا تھیں۔ اس ہیولی کے دونوں جو ہری اجزاء، استورت کوئی استورت کی تمام چیزیں ہیولی سے بنائی ہیں وہ جسم کے دونوں جو ہری ابتراء، استورت کی تمام چیزیں ہیولی سے بنائی ہیں وہ جسم کے دونوں جو ہری ابتراء، استورت کی تمام چیزیں ہیولی سے بنائی ہیں وہ جسم کے دونوں جو ہری ابتراء، استورت کی تمام چیزیں ہیولی سے بنائی ہیں وہ جسم کے دونوں جو ہری ابتراء، استورت کو استورت کوئی ابتراء، استورت کی تمام چیزیں ہوئی ہوئی ابتراء، استورت کی تمام چیزیں ہوئی ہوئی ابتراء، استورت کوئی ابتراء، استورت کی تمام چیزیں ہوئی ہوئی ہوئی ابتراء، استورت کی تمام چیزیں ہوئی ہوئی ہوئی ابتراء، استورت کی تمام چیزیں ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئیں ہوئی ہوئی

صورت جسمیہ اورصورت نوعیہ کامحل ہے،مزیر تفصیل کے لئے معین الفلسفہ دیکھیں۔

(۲) اعمال واخلاق سلسله مُعِدَّات بین — مُعد (اسم فاعل) کے لغوی معنی بین تیار کرنے والا ،اورا صطلاحی معنی بین تیار کرنے والا ،اورا صطلاحی معنی بین: '' وہ چیز جوموجود ہو کرختم ہوجائے ، تب دوسری چیز وجود میں آئے'' یہ علت ناقصہ کی ایک قسم ہے ، جیسے اعداد سلسله معدات بین ، جب ایک عدد موجود ہو کرختم ہوجاتا ہے تواگلا عدد وجود میں آتا ہے ، مثلاً پانچ اس وقت چھ بنتا ہے جب اس میں ایک شامل ہوجائے اور جب ایک شامل ہوگیا تو یا نچ باقی نہیں رہا۔

ای طرح چلنے والے کے قدم سلسله معدات ہیں، کیونکہ جب پیراٹھتا ہے،اورموجودہ قدم ختم ہوتا ہے، تب اگلا قدم وجود میں آتا ہے۔

اورمعدات کے تمام افرادسلسلہ وارمرتب ہوتے ہیں،ان کا ہر فردا پی جگہ پر رہتا ہے، نہ مقدم مؤخر ہوسکتا ہے نہ مؤخر مقدم ،زمانہ کے اعتبار سے ان میں تقدیم و تا خیر نہیں ہوتی اور ہر مابعد فر دمیں ماسبق افراد کا حکم موجود رہتا ہے، چھ میں پانچ موجود ہیں،اس طرح کسی جگہ تک ہیں قدموں میں پہنچا جا تا ہے تو ہر مؤخر قدم میں پہلے والے اقدام کا حکم موجود ہوتا ہے ان کو دوسرا، تیسرا، چو تھا قدم کہتے ہیں،اگر سابق افراد کا حکم موجود نہ ہوتا تو ہر قدم کو صرف قدم کہتے ہیں،اگر سابق افراد کا حکم موجود نہ ہوتا تو ہر قدم کو صرف قدم کہتے ہیں،اگر سابق افراد کا حکم موجود نہ ہوتا تو ہر قدم کو صرف قدم کہتے ۔

غرض انسان کے اختیاری اعمال اور صفات و ملکات را خدیجی سلسله تمعدات ہیں، ہر مابعد عمل میں اور ہر مابعد حالت میں سابق تمام افراد واحوال کا حکم موجود ہوتا ہے۔ فی الوقت کا تب جو پھی لکھ رہا ہے یا فی الحال آ دمی میں جواچھی ہری صفت موجود ہے، اس میں گذشتہ ذما نہ میں جو پھی کھا ہے یا جو جواحوال پیش آئے ہیں ان سب کا اثر موجود ہے، اگر چہ موجود ہمل میں اور موجود ہونے کا احساس موجود ہمل میں اور موجود ہونے کا احساس میں کو ہوتا ہے؟ مگر چھ میں پانچ بہر حال موجود ہیں۔ یہی مطلب نہیں ہوتا۔ چھ میں پانچ کے موجود ہونے کا احساس کی کو ہوتا ہے؟ مگر چھ میں پانچ بہر حال موجود ہیں۔ یہی مطلب ہواعات کی سابق چینے کا، کیونکہ موجود ہم ٹیل وجود میں آگر نفس کی طرف لوشا ہے اور اس میں سابق متمام افراد کے اثر ات موجود ہیں، پس تمام اعمال نفس سے چھٹے ہوئے ہیں، یہی صورت حال صفات کی ہے، موجود ہم صفت کے بنانے میں سابقہ تمام احمال کا دخل ہے، آج کی جو بہادر ہے تو وہ گذشته تمام کا رناموں کا نتیجہ ہے۔ مقت کے بنانے میں سابقہ تمام احمال کو خل ہے، آج کی جو بہادر ہوتی ہے۔ آ دمی بوڑ ھاہوجائے یا نڈھال کرنے والی مگر بیا عمال واخلاق جوش کے دامن سے وابستہ ہیں، یہی چھوٹ بھی جاتے ہیں اور ایسادوصور توں میں ہوتا ہے: یہاری میں ہتنا ہوجائے اور گناہ کرنے کی سکت باتی نہ رہ ہو گئی جاتے ہیں اور ایسادوصور توں میں ہوتا ہے: یہاری میں ہتنا ہوجائے اور گناہ کرنے کی سکت باتی نہ رہتی ہو اور جس میں گناہ کے سابقہ تمام افراد کے بیار گناہ کرنے جو 'لگ ہو جود ہو تے ہیں وہ 'دلت' پڑ جاتی ہے، جو گناہ کے لئے گدگداتی رہتی ہے اور جس میں گناہ کے سابقہ تمام افراد کے بھر اس میں گناہ کے موجود تے ہیں وہ 'دلت' 'ختم ہوجاتی ہے، جوگناہ کے لئے گدگداتی رہتی ہے اور جس میں گناہ کے سابقہ تمام افراد کے اثرات موجود ہوتے ہیں وہ 'دلت' 'ختم ہوجاتی ہے موجود ہوتے ہیں وہ 'دلت' ختم ہوجاتی ہے مواتی ہے مواتی ہی موجود ہوتے ہیں وہ 'دلت' 'ختم نہیں ہوجاتی ہے۔ موجود ہوتے ہیں وہ 'دلت' ختم نہیں ہوجاتی ہے۔ موجود ہی ہیں وہ ختم نہیں ہوجاتی ہے۔ موجود ہی ہو ہی ہو ہوتی ہے۔ موجود ہی ہو ہوتی ہے۔ موجود ہی ہو ہوتی ہے۔ موجود ہی ہوجود ہی ہو ہوتی ہے۔ موجود ہی ہوجود ہی ہو ہو ہو ہو ہیں ہوجود ہی ہوتوں ہیں موج

(ب) تقدیرالہی سے اچا تک کوئی اچھی یابری حالت پیش آجائے جواحوال کو بدل کررکھ دے، جیے کوئی ایسی نیکی کرنے کی توفیق مل گئی: اسلام قبول کرلیا، یا حج کی توفیق مل گئی، جن سے سابقہ گناہ مٹ گئے جیسا کہ قرآن میں ضابط آیا ہے کہ نیکیاں برائیوں کومٹادیتی میں اور حدیث میں ہے کہ توبہ کرنے والا ایسا ہوجا تاہے کہ گویا اس نے گناہ کیا ہی نہیں یعنی سارار یکارڈ دُھل جاتا ہے اور مؤمن شرک میں مبتلا ہوجائے تواس کے سابقہ تمام اعمال صالحا کارت ہوجاتے ہیں۔ غرض مذکورہ دوصور تیں مشتی کرکے قاعدہ کلیہ یہ ہے کہ انسان کے تمام اعمال واخلاق نفس کے دامن سے وابستہ رہے ہیں، وہ موجود ہوکرختم نہیں ہوجاتے۔

وأما التشبث بذيلها: فلأن النفس في أول أمرها تُخلق هَيُولانيةً، فارغة عن جميع ما تنصبغ به، ثم لاتزال تخرج من القوّة إلى الفعل يوما فيومًا؛ وكلُّ حالة متأخرة لها مُعِدِّ من قبلها؛ والمعدَّاتُ كلُها سلسلةٌ مترتَّبةٌ، لا يتقدَّم متأخرُها على متقدَّم، مُسْتَصْحِبٌ في هيئة النفس الموجودة اليوم حكم كلُّ مُعِدِّ قبلها، وإن خفي عليها بسبب اشتغالها بما هو خارج منها؛ اللهم إلا أن يفني حاملُ القوة، المنبعثة تلك الأعمالُ منها، كما ذكرنا في الشيخ والمريض، أو تَهَجَم عليها هيئةٌ من فوقها، تُغيَّرُ نِظَامَها كالتغير المذكور، كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذُهِبُنَ السَّيئَاتِ ﴾ وقال: ﴿لَيْنُ أَشُركَتَ لَيُحْبَطَنَّ عَمَلُكُ ﴾

ترجمہ: اورر ہانفس کے دامن کے ساتھ چیٹنا: تواس کی دلیل ہے ہے کفش ابتدائے آفرینش میں ہیولی جیسی حالت میں پیدا کیا جاتا ہے، درانحالیہ وہ ان تمام چیزوں سے خالی ہوتا ہے جن کے ساتھ (آئندہ) وہ رنگین ہوتا ہے، گھردن بہ دن فش قوت (ہو سکنے) سے فعل (ہونے) کی طرف فکاتار ہتا ہے اور ہر بچپلی حالت کے لئے ایک تیار کرنے والا ہے اس کے پہلے سے (یعنی معد کے تیار کرنے سے بچپلی حالت موجود ہوتی ہے) اور معدات تمام کے تمام سلسلہ وار، مرتب ہوتے ہیں، ان کا بچپلا پہلے پر مقدم نہیں ہوسکتا، فنس کی آج موجود ہوات ساتھ لینے والی ہے اس سے پہلے کے ہر معد کے تیار اس بیلے پر مقدم نہیں ہوسکتا، فنس کی آج موجود ہوات ساتھ لینے والی ہے اس سے پہلے کے ہر معد کے تھام کو، اگر چیفس پر یہ بات پوشیدہ ہوتی ہے، اس کے اس میل مشغول ہونے کی وجہ سے جواس سے (فی الحال) صادر ہور ہا ہے۔ اے اللہ! مگر یہ کہ اس قوت کا حامل ہی ختم ہوجائے جس سے وہ اعمال انجرنے والے ہیں، جیسا کہ ہم فیلورہ (شخ اور مریض کی حالت آدھ محکم جواس کے نظام کوتبدیل کرد ب فیلورہ (شخ اور مریض کی حالت کی حالت آدھ محکم جواس کے نظام کوتبدیل کرد ب فیلورہ (شخ اور مریض کی حالت کی) تبدیلی کی طرح، جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے: ''جیشک نیک کام (نامہ اعمال سے) فارت ہوجا گا'' (الزم ۱۵) اور ارشاد فر مایا: '' (اے عام مخاطب!) اگر تو شرک کرے گا تو تیرا کیا کہا سب عارت ہوجا گا'' (الزم ۱۵)



لغات: شَبَتُ بكذا: چِمْنا مُتعلق مونا ..... إسْتَصْحَبَه: ساتِه لِينا ..... تَهَجَّمَ على الشيئ أَكَى چيز پراچانك آپڙنا ..... هيئة النفس أي صورتها الحاصلة من أرواح الأعمال.

### زكي:

کل حالیة متأخرة مبتدائے، اور جملہ لھا مُعِدٌ فہرے۔ لَھا فہرمقدم ہا اور مُعِدٌ مبتدامو فرہ ہے۔ مُسْتَصْحِبٌ کلُھا مبتدائے، سلسلة إلى پہلی فہرے، متر تبه پہلی صفت ہے فہرکی اور جملہ لایتقدم دوسری صفت ہے۔ مُسْتَصْحِبٌ (اسم فاعل) دوسری فیرے۔ مستصحب (اسم فاعل) کا فاعل ھو ضمیر متتر ہے جو معد کی طرف راجع ہے المسوجود فَهِ صفت ہے ھیئة کی اور الیوم صفت کا ظرف ہے، حکم إلى مفعول بہہ مستصحب کا رتر جمہ: اور ہر پچھی حالت اس کے لئے ایک مُسیف کا اور الیوم صفت کا ظرف ہے، حکم الیے مفعول بہہ مستصحب کا رتر جمہ: اور ہر پچھی حالت اس کے لئے ایک مُسیف کا ایک ہوتا ہے۔ اور تمام معدات ایک ترتیب وارسلسلہ بیں، اس کے لئے ایک مُسیف کو ایک ہوتا ہے والا ہے وہ معدد آج نفس میں یا کی جانے والی صورت حاصلہ میں ماسبق ہر معدد کے تام کو بین چھ ماہ کتابت کے بعد آج واستعداد نفس میں یا کی جاتی ہاس میں چھ ماہ تک سلسل کھنے ماسبق ہر معد کے تام کو بین چھ ماہ کتابت کے بعد آج واستعداد نفس میں یا کی جاتی ہاس میں چھ ماہ تک سلسل کھنے ماسبق ہر معد کے تام کو بین چھ ماہ کتابت کے بعد آج واستعداد نفس میں یا کی جاتی میں جھ ماہ تک سلسل کھنے کے القو آگی اور تلك الأعمال فاعل ہے المنبعث کا۔

### اعمال واخلاق كاريكارد كياجانا

واقعہ یہ ہے کہ انسان کے تمام اختیاری اعمال اور تمام ملکات را بخدریکارڈ کئے جاتے ہیں، ہمبساہ مسئٹ و دائیں ہوجاتے نصوص میں اس کی طرف اشارے آئے ہیں۔ مثلاً بیارشاد کہ: ''انسان کوئی لفظ منہ نے نکا لیے نہیں یا تا مگراس کے پاس ایک تاک لگانے والا تیار ہے' (ق ۱۸) اور بیارشاد کہ' فیامت کے دن ہم ان کے مونہوں پر مہر لگادیں گے، اوران کے ہاتھ ہم سے کلام کریں گے اوران کے پاؤل شہادت دیں گے جو پچھ بیلوگ کیا کرتے تھے' (یہ س ۲۵) اور اوران کے پاؤل شہادت دیں گے جو پچھ بیلوگ کیا کرتے تھے' (یہ س ۲۵) اور سورۃ الزلزال کی تغییر میں ترفدی شریف میں صحیح حدیث مروی ہے کہ قیامت کے دن بنی آدم نے جو برے بھلے کام زمین پر کئے ہیں، زمین سب کو ظاہر کردے گی، مثلاً کہ گی: فلال نے بچھ پر نماز پڑھی تھی، فلال نے چوری کی تھی، فلال نے خون ناحق کیا تھا، وغیر ذلک ۔ گویا آج کل کی زبان میں یول کہیں کہ جس قدرا عمال زمین پر گئے جاتے ہیں، زمین میں اس بے دیکارڈ موجودر ہے ہیں، فیامت میں وہ پروردگار کے تکم سے کھول دے جائیں گے (فوا کہ عثمانی) ان سب کے ریکارڈ موجودر ہے ہیں، فیامت میں وہ پروردگار کے تکم سے کھول دے جائیں گے (فوا کہ عثمانی) ان سب کے ریکارڈ موجودر ہے ہیں، فیامت میں وہ پروردگار کے تم میں اس کی وضاحت نہیں آئی۔ اورانسان کے لئے اب بات چندال انہیت کی حال کو موشیار کردیا جائے کہ تیرا ہم کس اس رارورموزانسان کو سجھانا ضروری نہیں۔ انسان کے لئے کہ بیات کی بیات کی دیاس تی بات کہ دی تا کہ وہ شینجل کرزندگی گزارے، اور بیا جاتا کہ وہ شینجل کرزندگی گزارے، اور بیا جاتا کہ وہ شین ہیں قرآن وحدیث میں بیان کی گئی ہے۔

گرشاہ صاحب رحمہ اللہ کی ہے گتاب چونکہ اسرار ورموز سمجھانے کے لئے ہے، اس لئے آپ اپنے ذوق ووجدان سے اس کی حقیقت بیان کرتے ہیں کہ عالم بالا میں وہاں کے نظام کے مطابق ہرانسان کا ایک مثنی (Duplicat) ہے، عہدالست میں انسانوں سے جوعبد و پیان لیا گیا ہے وہ بھی اس سلسلہ کی ایک کڑی ہے یعنی وہ عہد و پیان انسانوں کے مثنی سے لیا گیا تھا۔ پھر جب انسان اپنے وقت میں دنیا میں وجود پذیر ہوتا ہے تو وہ عالم بالا والا انسان ہی ہوتا ہے یعنی اس کی صورت اس پر منظبق ہوتی ہے اور وہ اور بیا یک ہوتے ہیں۔

غرض انسان کا بیمثنی ٹیپ ریکارڈ ہے۔ دنیا میں جب بھی کوئی انسان کوئی اچھایا براعمل کرتا ہے تو فطری طور پر ہے اختیاروہ مثنی منشرح یامنقبض ہوتا ہے، گویاانسان کے اعمال کی اُس بالائی صورت میں ریکارڈ نگ ہورہی ہے۔

یمی ریکارڈ نگ میدان قیامت میں مختلف شکلوں میں ظاہر ہوگی ، کبھی توابیا ظاہر ہوگا کہ سب کچھ عالم بالا میں محفوظ کرلیا گیا ہے چنا نچہ نامۂ اعمال تقسیم کئے جا میں گے، لوگ ان کو پڑھیں گے اور کبھی ایبامحسوس ہوگا کہ اعمال انسان کے ماعضاء کے ساتھ چیٹے ہوئے ہیں، چنا نچہ میدان قیامت میں انسان کے ہاتھ پیر بولیں گے اور اعمال کی گواہی دیں گے۔

فاکدہ: ہرعمل خود بخو دبتلا دیتا ہے کہ دنیا اور آخرت میں اس کی جزاء کیا ہے؟ امتحان میں پرچہ لکھنے کے بعد طالب عالم خود فیصلہ کرلیتا ہے کہ وہ کامیاب ہوگا یا فیل؟ چنا نچے فرشتے نامۂ اعمال میں عمل کے ساتھ ساتھ اس کی جزا بھی لکھنے والے ہیں، گربعض اعمال کی جزاء فرشتوں کی سجھ میں نہیں آئی تو ان کو تھم دیا جاتا ہے کہ بس عمل لکھ لواور بدلہ کا خانہ خالی جورڈ دو، قیامت کے دن اللہ تعالی بذات خود اس کا بدلہ ظاہر فرما ئیں گے، حدیث قدی میں ہے کہ: ''بندے نے روزہ میرے لئے رکھا ہے اور میں ہی اس کا بدلہ دونگا'' یعنی فرشتے ہوخص کے روزے کے ثواب کوئیس سمجھ یاتے وہ صرف میرے لئے رکھا ہے اور میں ہی اس کا بدلہ دونگا'' یعنی فرشتے ہوخص کے روزے کے ثواب کوئیس سمجھ یاتے وہ صرف میں خوش خوش ہوجائے گا، جیسا کہ حدیث میں ہے کہ: '' روزہ دار کے لئے دوخوشیاں ہیں ایک بوقت افطار دوسری اللہ سے خوش خوش خوش جو جائے گا، جیسا کہ حدیث میں ہے کہ: '' دوزہ دار کے لئے دوخوشیاں ہیں ایک بوقت افطار دوسری اللہ سے ملاقات کے وقت (جب اس کوروز وں کا ثواب دیا جائے گا) (فائدہ ختم ہوا)

اس کے بعد حضرت شاہ صاحب قدس سرہ نے اعمال کے دیکار ڈہونے کی جوصورت بیان کی ہے،اس کی تائید میں امام غزالی رحمہ اللہ کی ایک عبارت لائے ہیں۔ امام غزائی نے ایک دوسرے مسئلہ میں اس طرح کی بات کہی ہے، جس طرح کی بات شاہ صاحب نے احصائے اعمال کے سلسلہ میں فرمائی ہے۔ وہ مسئلہ میں ہی جمجیجے ماکان وما یکون لوح محفوظ میں لکھا ہوا ہے۔ امام غزالی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ لوح محفوظ اللہ محفوظ میں لکھا ہوا ہے۔ امام غزالی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ لوح محفوظ اللہ تعمالی کی ایک مخلوق ہے اور جمیع ماکان وما یکون اس مخلوق کے دماغ میں محفوظ ہے، اس مخلوق کو قرآن میں کہیں لوح رحمٰی کہیں کہا گیا ہے اور جو با تیں لوح محفوظ میں لکھی ہوئی ہیں وہ آئکھ سے نظر نہیں آسکتیں ، کیونکہ وہ مختی لکڑی کی یا لوہے کی بیا لہ کی کی بی ہوئی نہیں ہے اور وہ کتاب کا غذ

یا پتوں کی نہیں ہے، اس کواس طرح سجھے کہ جس طرح اللہ کی ذات وصفات مخلوق کی ذات وصفات کے مشابہ نہیں، اس طرح اللہ کی تخلیق کی کتاب کے مشابہ نہیں۔ پھروہ سس طرح کی کتاب ہے؟ اور اس میں کس طرح لکھا ہوا ہے؟ امام غزالی رحمہ اللہ اس کوایک مثال ہے تمجھاتے ہیں کہ جس طرح حافظ قرآن کے دل ود ماغ میں قرآن کے کلمات وحروف محفوظ ہوتے ہیں، اسی طرح ساری با تیں لوح محفوظ کے حافظ میں محفوظ ہیں۔ حافظ قرآن کے دل ود ماغ میں قرآن کے کلمات وحروف محفوظ ہوتے ہیں، اسی طرح ساری با تیں لوح محفوظ کے حافظ میں محفوظ ہیں۔ حافظ قرآن کے دماغ میں سارا قرآن لکھا ہوا ہوتا ہے، جب حافظ پڑھتا ہے تو اس کوالیا محسوس ہوتا ہے کہ گویا وہ قرآن میں دکھے کر پڑھر ہاہے، لیکن اگر آپ حافظ قرآن کے دماغ کے ایک ایک جزء کا جائزہ لیں تو آپ کو کہیں کوئی حرف لکھا ہوا نہیں ملے گا۔ اسی انداز پرلوح محفوظ کو سجھنا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ نے جو با تیں طے فرمادی ہیں، اور جن باتوں کے فیصلے ہو چکے ہیں وہ ساری با تیں لوح محفوظ میں بھری ہوئی ہیں (امام غزالی کی بات پوری ہوئی)

اسی طرح انسان کاعمل بھی اُس کی اُس صورت میں جوعالم بالا میں پائی جاتی ہے ریکارڈ ہوتار ہتا ہے، مگریدریکارڈ نگ دنیا کی ریکارڈ نگ کی طرح نہیں ، بلکہاس صورت کی قوت خیالیہ میں سب باتیں محفوظ ہوتی رہتی ہیں۔

اعمال کے ریکارڈ ہونے کی ایک اور دلیل: آ دمی جو بھی اچھا براغمل کرتا ہے وہ اس کو بھولتا نہیں، بار بار یا د کرتا ہے،اوراس کے اچھے برے بدلے کی تو قع رکھتا ہے، یہ بھی اس بات کی دلیل ہے کہ انسان کاعمل ختم نہیں ہوا، بلکہ محفوظ ہے واللّداعلم

وأما الإحصاء عليها: فسِرُه على ما وجدتُه بالذوق: أن في الحَيز الشاهق تَظهر صورة لكل إنسان بما يعطيه النظامُ الفوقاني — والتي ظهرت في قصة الميثاق شعبة منها — فإذا وجد هذا الشخصُ انطبقت الصورة عليه، واتحدت معه؛ فإذا عمل عملًا انشرحت هذه الصورة بذلك العمل انشراحا طبيعيا، بلا اختيار منه، فربما تظهر في المعاد: أن أعمالها مُحْصَاة عليها من فوقها؛ ومنه: قراءة الصُّحُف؛ وربما تظهر أن أعمالها فيها؛ ومتشبثة بأعضائها، ومنه: نُطق الأيدى والأرجل.

ثم كل صور قِ عـمـلٍ مُـفُـصِحَةٌ عن ثـمـرته في الدنيا والآخرة؛ وربما تتوقف الملائكة في تصويره، فيقول الله تعالى: ﴿اكتبوا العمل كما هو﴾

قال الغزالى : كلُّ ما قدَّره الله تعالى من ابتداء خلق العالم إلى آخره مسطورٌ ومُثَبَتُ في خلقٍ، خلقه الله تعالى، يُعبر عنه تارة باللوح، وتارة بالكتاب المبين، وتارة بإمام مبين، كما ورد في القرآن؛ فجميع ما جرى في العالم وماسيجرى مكتوب فيه، ومنقوش عليه نقشًا لايُشاهَد بهذه العين. ولاتَ ظُنَّنَّ أَنْ ذلك اللوح من خشب أو حديد أو عظم، وأن الكتاب من كاغذ أو ورق؛ بل ينبغي أن تَفْهَمَ قطعًا: أن لوح الله لايُشبِه لوحَ الخلق، وكتابَ الله تعالى لايُشْبِهُ كتابَ الخلق، كما أن ذاته وصفاتِه لاتُشبه ذاتَ الخلق وصفاتِهمُ.

بل إن كنت تطلب له مثالاً يُقَرِّبُه إلى فهمك فاعلم أن ثبوت المقادير في اللوح المحفوظ يُضَاهِي ثبوت كلماتِ القرآن وحروفِه في دماغ حافظ القرآن وقلبه، فإنه مسطور فيه، حتى كأنه حيث يقرأ ينظر إليه؛ ولو فَتَشْت دماغَه جزءً اجزءً ا، لم تُشَاهِد من ذلك الخط حرفًا؛ فمن هذا النمط ينبغي أن تفهم كونَ اللوح منقوشا بجميع ما قدَّره الله تعالى وقضاه (انتهى) ثم كثيرًا ما تتذكر النفسُ ما عملته من خير أو شر، وتتوقع جزاء هُ، فيكون ذلك وجها آخر من وجوه استقرار عمله، والله أعلم.

ترجمہ: اور رہائفس کے خلاف ریکارڈ کرنا: تواس کارازاس طور پرجس کو میں نے ذوق سے پایا ہے ہے کہ عالم بالا میں ہرانسان کی ایک صورت ہو بیٹاق کے واقعہ میں ظاہر ہوئی تھی وہ اسی کی ایک شاخ تھی ۔۔۔ پھر جب ٹیخس پایا جاتا ہے تو وہ صورت اس پر خطبق ہوجاتی ہے اور اس میں ظاہر ہوئی تھی وہ اسی کی ایک شاخ تھی ۔۔۔ پھر جب ٹیخس کوئی (نیک )عمل کرتا ہے تو یہ (فو قانی ) صورت اس عمل کی وجہ سے منشر ح کے ساتھ متحد ہوجاتی ہے۔ پھر جب ٹیخس کوئی (نیک )عمل کرتا ہے تو یہ (فو قانی ) صورت اس عمل کی وجہ سے منشر ح ہوتی ہے، فطری طور پر منشر ح ہونا، اس کے اختیار کے بغیر، پس بھی قیامت میں ظاہر ہوگا کہ اس صورت کے اعمال اس کے خلاف اس کے اور ہمی ظاہر ہوگا کہ اس کے خلاف اس کے اور ہمی ظاہر ہوگا کہ اس کے خلاف اس کے اور ہمی طاہر ہوگا کہ اس کے اعتمال اس کے اعمال اس کی اعمال اس کی اعمال اس کے اعمال اس کی اعمال سے ہے۔ اور ہم تھوں اور پیروں کا بولنا اس کے اعمال سے ہے۔۔

پھڑمل کی ہرصورت واضح کرنے والی ہے دنیاوآ خرت میں عمل کے ثمرہ کو،اور بھی ملائکہ پچکچاتے ہیں عمل کی تصویر کشی میں (بعنی ان کی سمجھ میں نہیں آتا کہ کتنا تو اب لکھیں) تو اللہ تعالی فر ماتے ہیں کہ:''عمل کو جیساوہ ہے لکھالو''(رواہ احمہ، ترغیب منذری۴۴۲:۲)

امام غزالی رحمہ اللہ نے فرمایا: وہ تمام باتیں جواللہ تعالی نے طے فرمادی ہیں، عالم کی پیدائش کے آغاز ہے اس کے آخرتک،سب کھی ہوئی اور ثابت کی ہوئی ہیں ایک ایس مخلوق میں جس کواللہ تعالی نے (اسی غرض ہے) پیدا کیا ہے، جس کو بھی لوح ہے، بھی کتاب مبین ہے، اور بھی امام مبین ہے تعبیر کیا جاتا ہے، جبیسا کہ قرآن میں وار دہوا ہے، پس تمام وہ باتیں جو عالم میں ہوچکی ہیں اور جوآئندہ ہول گی، اس مخلوق میں کھی ہوئی ہیں اور اس مخلوق میں ایسے نقوش ہے ایسے نقوش ہے اسکالہ ہے جو اس آئکھ سے نہیں دیکھے جا سکتے۔

- ﴿ الْوَسُوْرَ لِيَكِلْثِيرُ لِهِ ﴾-

اورآپ ہرگز گمان نہ کریں کہ وہ تختی ککڑی کی یا لو ہے کی یابڈی کی ہے اور یہ کہ کتاب کاغذی یا پیوں کی ہے، بلکہ مناسب یہ ہے کہ آپ قطعی طور پراس طرح بمجھیں کہ اللہ کی تختی مخلوق کی تحتی کے مشابنہیں ہے۔ اور اللہ کی کتاب مخلوق کی کتاب خلوق کی کتاب خلوق کی کتاب خلوق کی دات اور ان کی صفات کے مشابنہیں ہیں۔

ہلکہ اگر آپ لوح محفوظ کی کوئی ایسی مثال چاہتے ہیں جواس کو آپ کے ذہمن سے قریب کر بے تو جان لیس کہ طے کردہ باتوں کا ثبوت لوح محفوظ میں مشابہ ہے کلمات قرآن اور اس کے حروف کے ثبوت کے، حافظ قرآن کے دل ور ماغ میں، پس یقینا قرآن لکھا ہوا ہے حافظ کے دماغ میں، یہاں تک کہ گویا حافظ پڑھتا ہے در انحالیکہ وہ دیکھر ہاہے،

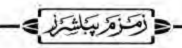
اس کھے ہوئے کو۔ اور اگر آپ اس کے دماغ کے ایک ایک جزکی تلاثی لیس تو آپ اس تحریمیں سے ایک حرف کو بھی نہیں دیکھیں گے۔ پس اس انداز سے مناسب ہے کہ آپ جمھیں لوح محفوظ میں ان تمام چیزوں کے لکھے ہوئے ہوئے مونے مونے ہونے کو، جو اللہ تعالی نے طبحی ہیں اور جن کا فیصلہ کیا ہے (تمام شد)

پھر بار ہانفس یا دکرتا ہے اُن بھلی بری باتوں کو جواس نے گی ہیں ، اور امیدلگا تا ہے وہ اس کے بدلہ کی ، پس ہوتی ہے وہ ایک دوسری وجہاس کے ممل کے ثبوت کی وجوہ میں ہے ، واللہ اعلم ۔

#### لغات:

ذُوْق: كَانُوى معنى بين طبعت كا الداره اورشاه صاحب كى اصطلاح بين ايك مخصوص وببى علم كا نام ذوق به التفهيمات جلدوم تفهيم ١٢١ بين إلى المدوم و منصب الحكيم، و جدُّه: العلم الذى ينزل عليه من حيث ينزل عليه سِرُّ وجوده. مولانا سنرهى رحمه الله فرمات بين اعلم أن اصطلاح المصنف أن رؤية الشيئ بالنور المحاصل من حظيرة القدس ومعرفته به يقال له: الذوق اله ..... بما يعطيه بين ما مصدريه بسيم فصحة (اسم فاعل) أفصَحَ عن الشيئ: ظام كرنا، بيان كرنا ..... قوله: مفصحة أى مظهرة، قال العلامة: تكتب الحفظة الأعمال بصورتها حتى يظهر من رؤيتها أن هذا الرجل ناج أوهالك، مثلاً زنى رجل بامرأة، فيكتبون صورة الرجل والمرأة في حال زناهما، فيظهر منها أنهما معذبان؛ وهذه القاعدة كانت رائجة في الناس في الزمان الماضى، فمثلاً يصورون مجيئ زيد في صورة زيد، وباب، حتى يُعلم أنه جاء ، وكذلك كانوا يكتبون جميع حاجاته.

قوله: في تصويره: قال العلامة: كانت قاعدة الكتابة في الزمان الماضى بالتصوير، فربما لايمكن التصوير، مثلاً قال رجل: اللهم لك الحمد عدد أقطار الأمطار، فيقال لهم: اكتبوا العمل كما هو اه ..... قوله: من ورق: يبلح بتول يربحي كتابير لكحي جاتي تحيل \_



#### 

### اعمال کاملکات ہے جوڑ

ملکات جمع ہم مَکَ تُنہ ہوا ہے ملک اور جب تک رائخ نہ ہوا ہے اور جب تک رائخ نہ ہوا ہے '' حال'' کہتے ہیں۔ گذشتہ باب میں جو بیان کیا گیا تھا کہ انسان کے اختیاری اعمال نفس کی طرف لو شخ ہیں اور اس کے ساتھ چٹ جاتے ہیں۔ بیدا کرتے ہیں، جب تک وہ حالت عارضی رہتی ہے '' حال'' کہلاتی ہیں اور جب وہ رائخ ہوجاتی ہوتا ہی ہوتا ہیں۔ کہ ای طرح پیدا ہوتے ہیں۔ شاہ صاحب قدس سرہ نے ان ملکات کو ھیئات نفسانیہ کہا ہے۔ ھیئت کے معنی ہیں حالت، کیفیت، اس کی جمع ھیئات ہے اور نفسانی کے معنی ہیں کیفیات قلبیہ ،گر عارضی نہیں، بلکہ رائخ کیفیات مراوییں۔

ملکات اوراعمال کے درمیان چولی دامن کا ساتھ ہے۔ ملکات اوراخلاق کے مطابق اعمال وجود میں آتے ہیں ارشاد ہے انسا الاعتمال بالنیات اور ملکات واخلاق اعمال کے ذریعہ پیدا ہوتے ہیں۔ مثلاً مسلسل مثق کر کے ایک شخص فن کتابت میں مہارت پیدا کرتا ہے، تو یہ ملکہ مسلسل لکھنے کا نتیجہ ہوتا ہے اورائی ملکہ سے خوشنولیس عمدہ تحریر کھتا ہے۔ غرض اعمال وملکات میں گہرار بط ہے۔ اس باب میں اس ارتباط کا بیان ہے، اگر چدعرف عام میں دونوں کو ایک ہی چیز سمجھا جاتا ہے بعنی عام لوگ ملکات کو اعمال ہی سے تعبیر کرتے ہیں، جیسے روح اور بدن دوالگ الگ چیزیں ہیں اوران میں ارتباط ہے۔ مرحام لوگ ملکہ کا بھی ہے مرحام لوگ ملکہ کا بھی ادراک نہیں کرتے ۔ وہ روح کو بھی بدن ہی سے تعبیر کرتے ہیں۔ اس طرح عام لوگ ملکہ کا بھی ادراک نہیں کرتے وہ اعمال بلکہ سب کچھ بجھتے ہیں۔

اس باب میں شاہ صاحب رحمہ اللہ نے دوبا تیں بیان کی ہیں:

(۱) اعمال ، پیئات نفسانیہ کے پیکر ہائے محسوں اور ان کی تشریحات ہیں یعنی ملکات ایک مخفی چیز ہیں ، ایک ماہر خوشنولیں بھی عام انسان کی طرح ہوتا ہے ، مگر جب وہ قلم پیڑتا ہے تو اس کی مہارت اور عبقریت ظاہر ہوتی ہے ، اس کی تخریر بی اس کی مہارت کی ترجمانی اور تشریح کرتی ہے۔ تحریر بی اس کی مہارت فن کی نظر آنے والی صورت ہوتی ہے ، اور وہی اس کی مہارت کی ترجمانی اور تشریح کرتی ہے۔ (۲) اعمال ایک جال ہیں ، ملکات واخلاق کو ان کے ذریعہ شکار کیا جاتا ہے ، یعنی کوئی ملکہ اور مہارت پیدا کرنی ہوتو مسلسل ممل کر کے ہی پیدا کی جاسکتی ہے۔

اور بید دونوں باتیں فطری اورصورت نوعیہ کی ؤین ہیں ،انسان میں انسان ہونے کی وجہ سے بید دونوں باتیں پائی



جاتی ہیں، دیگرحیوانات میں بیصورت حال نہیں یائی جاتی۔

اوراس کی دلیل بیہ ہے کہ جب آ دمی میں کسی کام کا داعیہ (تقاضا) پیدا ہوتا ہے اورنفس اس کی مطاوعت (فرمال برداری) کرتا ہے تو داعیہ کو انشراح ہوتا ہے۔ اورنفس مطاوعت نہیں کرتا تو داعیہ کو انقباض ہوتا ہے، بیاس بات کا قرینہ ہے کہ کمل کے پیچھے کوئی کیفیت نفسانیہ ہے، جس کی مطاوعت اورعدم مطاوعت کا داعیہ اوراس کے واسطہ ہے ممل براثر بڑتا ہے۔

پر جب آدی عمل کر چتا ہے تو اس کاعمل جس قوت سے تعلق رکھتا ہے وہ قوت طاقت ورجوجاتی ہے اور مقابل قوت وب جاتی ہے اور کمز ورجوجاتی ہے، یہ اس بات کا قرینہ ہے کہ ایجھے برے اعمال باطن پراٹر انداز ہوتے ہیں ۔ صدیث میں اس طرف اشارہ ہے، فرمایا: ''نفس گناہ کی آرز و اور خواہش کرتا ہے اور شرمگاہ اس کی تصدیق یا تکذیب کرتی ہے ''یعنی داعیہ کا پیکر محسوس شرمگاہ کاعمل ہے۔ اگر یعمل پایا جائے تو داعیہ واقعی ہے ورنہ بس وسوسہ ہے۔ لیکن اگر پیکر محسوس سی مجبوری کی وجہ سے نہ پایا جائے تو وہ عدافت کا مصدات ہے۔ یعنی وہ داعیہ واقعی ہے اور اس پر مگاہ کا محمد کی وجہ سے نہ پایا جائے تو وہ کلا ھے مان کا مصدات ہے۔ یعنی وہ داعیہ واقعی ہے اور اس پر مگاہ کا خوری کی وجہ سے نہ پایا جائے تو وہ کہ جہنم میں کوری گیا؟ آپ نے ارشاد فر مایا کہ خوری کی دوریافت کیا کہ قاتل کا جہنم میں جانا توسمجھ میں آیا، مقول جہنم میں کیوں گیا؟ آپ نے ارشاد فر مایا کہ: ''وہ اپنے ساتھی کے تیل کا حریص تھا'' بعنی وہ قبل کا عزم مصم لے کر نکلا تھا، مگر انفاق کہ وہ مار نہ سکا، مارا گیا، پس وہ بھی جہنم رسید ہوگا (مقوق کتاب القصاص باب قبل الل الرق قاحدیث نبر ۳۵۳۸)

غرض ہر خلق اور ہر ملکہ کے لئے پچھا عمال اور ظاہری صور تیں ہیں، جن کے ذریعہ اس ملکہ اور اس صفت کی طرف اشارہ کیا جا تا ہے اور اس ملکہ اور صفت کو اس کے ذریعہ تعییر کیا جا تا ہے اور وہ پیکر ہائے محسوس اس ملکہ اور صفت کو سمجھاتے ہیں۔ مثلاً آپ کہیں کہ فلاں آ دمی بہا دریا تی ہے اور کوئی دلیل پوچھے تو آپ اس کے بہا درانہ کارنا موں کو اور دا دو دہش کو بیان کریں گے ، اس طرح کوئی شخص بہا دری اور سخاوت کو بھے تھا جا تو وہ بھی اٹھال اور پیکر ہائے محسوس کا سہارالے گا، جیسے ایک خص نے کسی مولوی صاحب نے جواب دیا: فرض کروتم جوان جیسے ایک خص نے کسی مولوی صاحب نے جواب دیا: فرض کروتم جوان رعنا ہوا در کوئی عورت بھی جوال مہ جبیں ہو ہم دونوں کو ایک رات ، ایک مکان میں تنہائی میسر آئے ، مگر تمہارے دل میں برائی کا کوئی خیال تک پیدا نہ ہوتو یہ پر ہیزگاری ہے۔ د کھے مولوی صاحب نے پر ہیزگاری کو جو ایک ملکہ ہے ، اس کے پر گر کوئی خیال تک پیدا نہ ہوتو یہ پر ہیزگاری ہے۔ د کھے مولوی صاحب نے پر ہیزگاری کو جو ایک ملکہ ہے ، اس کے پیر محسوس کے ذریع سمجھایا ہے۔

لطیفہ: پھرمولوی صاحب نے اس شخص ہے پوچھا کہ سمجھے،تقوی کیا ہے؟ اس نے کہا: جی ہاں! سمجھ گیا،تقوی ججڑا ہونے کا دوسرانام ہے!

سوال: کیااییانہیں ہوسکتا کہایک شخص بہادریا بخی ہواورزندگی بھرکوئی بہادرانہ کارنامہانجام نہ دے، نہایک ہیسہ

#### خرچ کرے؟

جواب: ایساہوسکتا ہے، جب گوئی اللہ کی پیدا کی ہوئی فطرت کو بدل ڈالے البتہ عام حالات میں ایسانہیں ہوتا۔
اسی طرح اگر کوئی شخص اپنے اندر کوئی ایسا ملکہ یاصفت پیدا کرنا چاہے، جواس میں نہیں ، مثلاً بہادری نہیں ہے، اور وہ بہادر بننا چاہتا ہے تو اس کا طریقہ یہ ہے کہ بہادری اور سخاوت کے بہادر بننا چاہتا ہے تو اس کا طریقہ یہ ہے کہ بہادری اور سخاوت کے مواقع کا مثلا شی رہے، اور جب بھی موقع ملے بہ تکلف بہادری والے کا م کرے اور زیادہ سے زیادہ سخاوت کرے تو رفتہ رفتہ بہادرا ورتی بن جائے گا یہی مطلب ہے اعمال کے جال سے ملکات کوشکار کرنے کا ، اسی طرح اس لائن کے جوا کا برگزرے ہیں ان کے واقعات کو پڑھنے یا سننے سے بھی اس صفت کو بیدا کرنے میں مددماتی ہے۔

اس کے بعد جاننا چاہئے کہ اگر چہ اعمال و ملکات دوا لگ الگ چیزیں ہیں ،اوراصل ملکات ہیں ،اعمال صرف مظاہر ہیں ،گرنٹر بعت میں بحث اعمال سے اوران کی ظاہری شکلوں سے کی جاتی ہے اورانہی کے احکام مقرر کئے جاتے ہیں ، ان کے بیچھے جوملکات ہیں ان سے شریعت کچھ زیادہ بحث نہیں کرتی ،ان کے متعلق چندموٹی باتیں ہتلا دی گئی ہیں اوران کی طرف اشارہ کیا گیا ہے ،مثلاً:

- (۱) إِنَّما الأعمالُ بالنيَّات إلى ميں ملكات كى طرف اشارہ ہے اور بدبات بيان كى گئى ہے كەثۋاب كى كمى زيادتى اوراعمال كى قبولىت وعدم قبولىت كاانہى يرمدار ہے۔
- (۲) سورۃ الحج آیت ۳۷ میں ہے ﴿ لَنْ یَنَالَ اللّٰه لُحُوْمُهَا، وَلاَ دِمَآوُهَا، وَلِکِنْ یَنَالُهُ التَّقُورٰی مِنْکُمْ ﴾ یعنی جج کی قربانیوں کا گوشت اورخون الله تعالی کونہیں پہنچا بلکہ ان کوتمہاراتقوی پہنچا ہے یعنی تم نے کیسی خوش دلی اور جوش محبت سے ایک قیمتی اورنفیس چیز، اس کی اجازت ہے، اس کے نام پر، اس کے گھر کے پاس لے جاکر قربان کی ہے، گویا اس قربانی کے ذریعہ ہے تم نے ظاہر کر دیا ہے کہم خود بھی اللہ کی راہ میں اسی طرح قربان ہونے کے لئے تیار ہیں، یہی وہ تقوی (دل کا اوب) ہے جس کی بدولت خدا کا عاشق اپنے محبوب حقیق سے خوشنودی حاصل کرتا ہے۔ اس آیت میں جس کیفیت کوتقوی کہا گیا ہے اس کوشاہ صاحب رحمہ اللہ نے ہیئت نفسانی اور ملکہ سے تعبیر کیا ہے۔
- (۳) مسلم شریف کی روایت ہے ان اللّٰه لاَیک ظُر الی صُودِ کُم ولا أموالکم، ولکن ینظر إلی قلوبکم واعمالکہ لیعنی اللّٰہ تعنی اللّٰہ اللّٰہ تعنی اللّٰہ تعلی اللّٰہ تعلی اللّٰہ تعلی اللّٰہ تعلی اللّٰہ تعنی اللّٰہ تعلی اللّٰہ تعلی اللّٰہ تعلی اللّٰہ تعلی اللّٰہ تعلی تعلی اللّٰہ تعلی اللّ

ذر بعداورانہی پرمؤاخذہ کیا جاسکتا ہے مثلاً نماز کاعمل ہے،قربانی ہے،روزہ وزکات ہیں،انہی اعمال ظاہرہ کومنضبط کیا جاسکتا ہے اورانہی کے حدود کی تعیین کی جاسکتی ہے ان کے پیچھے جوملکات ہیں ان کی کوئی تحدید وتوقیت نہیں کی جاسکتی، کیونکہ وہ مخفی امور ہیں۔

#### ﴿باب ارتباط الأعمال بالهيئات النفسانية

اعلم: أن الأعمال مظاهرُ الهيئات النفسانية، وشروحٌ لها، وشَرَكَاتٌ لِإِقْتِنَاصِها، ومتحدةٌ معها في العرف الطبيعي، أي: يتفق جمهور الناس على التعبير بها عنها؛ بسبب طبيعي تعطيه الصورةُ النوعية.

وذلك: لأن الداعية إذا انبعثت إلى عمل، فطاوعت لها نفسُه انبسطت وانشرحت؛ وإن امتنعت انقبضت وتقلَّصت؛ فإذا باشر العملَ استبدَّ منبعُه من ملكية أو بهيمية وقوى، وانْحَرَف مقابِلُه وضَعْفَ؛ وإلى هذا الإشارة في قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿النفس تتمنى وتشتهى، والفرج يصدُق ذلك، ويكذبه﴾

ولن ترى خُلُقا إلاوله أعمالٌ وهيئاتٌ ، يُشار بها إليه، ويُعبَّر بها عنه، وتَتَمَثَّلُ صورتُها مِكشَافًا له؛ فلوان إنسانا وصف إنسانا آخر بالشجاعة، واستُفسر، فَبَيَّن، لم يُبَيِّن إلا معالَجَاتِه الشديدة؛ أو بالسخاوة لم يبين إلا دراهم ودنانير يُبُذُلُها ، ولو أن إنسانا أراد أن يستحضر صورة الشجاعة والسخاوة، اضطر إلى صورتلك الأعمال؛ — اللهم! إلا أن يكون قد غَيَّر فطرة الله التي فَطر الناس عليها — ولو أن واحدًا أراد أن يُحصِّل خُلُقا ليس فيه، فلا سبيل له إلى ذلك إلاالوقوع في مظانّه، وتجشُّهُ 'لأعمال المتعلقة به، وتَذَكُّرُ وقائع الأقوياء من أهله. ثم الأعمال هي الأمور المضبوطة، التي تُقصد بالتوقيت، وتُرى وتُبصر، وتُحكّى وتُؤثَرُ، وتَدخل تحت القدرة والاختيار، ويُمكن أن يُؤاخذبها وعليها.

ترجمہ: باب (۱۲) اعمال کاقلبی کیفیات سے جوڑ: جان لیں کداعمال، کیفیات قلبیہ کے پیکر ہائے محسوس اوران کی تشریحات (وضاحتیں) ہیں،اوران کوشکار کرنے کے دام ہیں اور فطری عرف میں اعمال: کیفیات قلبیہ کے ساتھ متحد ہیں یعنی عام لوگوں کا اعمال کے ذریعہ کیفیات قلبیہ کو تعبیر کرنے پراتفاق ہے (اوریہ بات) ایک ایسے فطری سبب سے ہے جوصورت نوعیہ کی وَین ہے۔

اوروہ بات اس لئے ہے کہ داعیہ (طبیعت کا تقاضا) جب کسی کام کے لئے اٹھتا ہے، پس آ دمی کانفس اس داعیہ کی

اطاعت کرتا ہےتو داعیہ خوش ہوتا ہےاورمنشرح ہوتا ہےاورا گرمخالفت کرتا ہےتو داعیہ منقبض ہوتا ہےاورسکڑتا ہے کھر جب آ دمی عمل کر چکتا ہے تو ملکیت یا ہیمیت میں ہے اس عمل کا سرچشمہ ڈ کٹیٹر اور قوی ہوجا تا ہے اور اس کا مدمقابل منحرف اور کمزور ہوجا تا ہےاور حدیث میں اس کی طرف اشارہ ہے کہ:'' نفس تمنا کرتا ہےاورخوا ہش کرتا ہے اور شرمگاہ اس کی تصدیق کرتی ہے اوراس کی تکذیب کرتی ہے' (مشکوۃ کتاب الایمان، باب الایمان بالقدر، حدیث نمبر۸۱) اورآپ ہرگز کوئی خُلق نہیں دیکھیں گے مگراس کے لئے اعمال اور شکلیں ہوں گی ،جن کے ذریعہاس خُلق کی طرف اشارہ کیا جاتا ہےاور جن کے ذریعہ اس خُلق کوتعبیر کیا جاتا ہے،اور جن کی صورتیں اس خُلق کے لئے آلۂ اکشاف بن کر یائی جاتی ہیں، پس اگر کوئی شخص کسی دوسرے انسان کو بہادری کے ساتھ متصف کرے، اور اس سے اس کی وضاحت پوچھی جائے ، پس وہ بیان کرے ، تونہیں بیان کرے گا وہ مگراس کے سخت معرکوں کو؛ یا کوئی شخص کسی کوسخاوت کے ساتھ ہ متصف کرے تونہیں بیان کرے گاوہ مگران دراہم ودنا نیرکوجن کووہ خرچ کرتاہے؛اورا گرکوئی انسان جاہے کہ حاضر کرے بہادری اور سخاوت کی صفت کو ( یعنی اس کو مجھنا جا ہے ) تو مجبور ہوگا وہ اُن اعمال کی شکلوں کی طرف ۔اے اللہ! مگریہ کہ اس نے اس فطرت کو بدل دیا ہو،جس پراللہ تعالیٰ نے لوگوں کو پیدا کیا ہے ۔۔۔ اورا گرکوئی شخص جا ہے کہ کسی ایسے خلق کو اینے اندر بپیدا کرے جواس میں نہیں ہے، تواس کی کوئی راہ نہیں مگر پہنچنا اس خلق کےمواقع میں ،اوران اعمال کو بہ تکلف کرنا جواُس خلق سے تعلق رکھنے والے ہیں۔اوراس خُلق والوں میں سے قوی لوگوں کے واقعات کو یاد کرنا۔ بھراعمال ہی وہ چیزیں ہیں جوضبط کی ہوئی ہیں، جواوقات کی تعیین کے ساتھ ارادہ کی گئی ہیں اورنظر آتی ہیں اور دکھتی ہیں اور حکایت کی جاتی ہیں اور نقل کی جاتی ہیں اور قدرت وارادہ کے تحت آتی ہیں ،اوران کے ذریعہ اوران پر پکڑ کی جاسکتی ہے۔

### لغات وتركيب:

مَنْهُو: ظَامِرَ وَ فَى جَدِ سَفَرْحُ وَصَاحَت .... قَنْصَ واقتنص الطير : كَارَكِر السخة في القلب، لاقتناصها أي شبكة الاصطياد الهيئات يعنى يكون في بعض الناس ملكة الأعمال راسخة في القلب، فيعمل الأعمال الموافقة لها، فتكون الأعمال حينئذ مظاهر الملكات وشروحًا لها، وأما إذا لم تكن ملكة أعمال مخصوصة في رجل، فهو يعمل أعمالاً مخصوصة مرارًا كثيرة حتى تثبت ملكة تلك الأفعال في نفسه، فحيئئذ تكون الأعمال شبكة الاصطياد الملكة (سندي) .... بسبب طبيعي كاتعاق مظاهر وشركات بوئي كاتحت تحسم العمل بتكلف كرنا .... قوله: في العرف الطبيعي أي في العرف الذي تقتضيه طبيعة الإنسان قوله: أن يؤاخذ بها أي على فعلها إذا كانت شراً، وعليها أي على الركها إذا كانت حسنة مأمورة بها (سندي)

# کسی کے ملکات زیادہ ریکارڈ کئے جاتے ہیں اورکسی کے اعمال

انسان کے اعمال وملکات (کیفیات ِقلبیہ) دونوں ریکارڈ کئے جاتے ہیں، مگراحصاء میں لوگوں کے احوال مختلف ہیں، جوقوی استعداد کے لوگ ہیں۔ جیسے انبیائے کرام، ان میں اعمال سے زیادہ ملکات پائے جاتے ہیں اور کمزور استعداد کے لوگ ہیں۔ جیسے انبیائے کرام، ان میں اعمال سے زیادہ ملکات پائے جاتے ہیں اور کمزور استعداد کے لوگ ظاہری اعمال ہی کوسب کچھ بھتے ہیں، تفصیل درج ذیل ہے:

© قوی استعداد والوں میں اعمال سے ملکات زیادہ پائے جاتے ہیں، ان کااصل کمال اخلاق و ملکات ہوتے ہیں مگر وہ اعمال بھی کرتے ہیں، کیونکہ اعمال، ملکات کے سانچے اور شکلیں ہیں اور اخلاق سانچوں میں ڈھلتے ہیں اور ظاہری شکلوں سے پیدا ہوتے ہیں، اس لئے یہ حضرات ظاہری اعمال سے بھی صرف نظر نہیں کرتے۔ ان حضرات کے اصل ملکات ریکارڈ کئے جاتے ہیں اور اعمال بھی ریکارڈ کئے جاتے ہیں مگر ان کا احصاء ضعیف ہوتا ہے، کیونکہ مقصود ملکات ہیں، اعمال تو مظاہر ہیں، مگر ضروری وہ بھی ہیں، جیسے خواب کی ظاہری شکل مقصود نہیں ہوتی اس کا ایک مطلب ہوتا ہے اور وہی مقصود ہوتا ہے، مگر وہ مطلب ظاہری شکل ہی سے جھاجاتا ہے، اس طرح وہ ظاہری شکل بھی مطلوب ہوجاتی ہے، مثلاً ایک خواب دیکھ خواب کی مؤہوں اور شرمگا ہوں پر مہر لگار ہا ہے، اس نے تعبیر کے امام حضرت محمد بن مثلاً ایک خواب دیکھ خواب کی ہو ظاہری شکل ہے وہ مراد نہیں، مرادوہ تعبیر سیرین رحمہ اللہ (جسمان میں) وقت سے پہلے فجر کی سیرین رحمہ اللہ (جسمان میں) وقت سے پہلے فجر کی اذان دیتے ہو (جسمان میں) وقت سے پہلے فجر کی ادان دیتے ہو (جسمان میں) موقوف کردیتے ہیں) اس خواب کی جو ظاہری شکل ہے وہ مراد نہیں، مرادوہ تعبیر متفاد خواب کی ظاہری شکل ہے وہ مراد نہیں، مرادوہ تعبیر سیرین رحمہ اللہ نے دی مراد نہیں مرادوہ تعبیر متفاد خواب کی ظاہری شکل ہی ہے ۔

ادرملکات کے اقوی اوراعمال کے اضعف ہونے کی مثال بیہ ہے کہ امتی ، نبی سے اعمال کی مقدار میں تو بڑھ سکتا ہے، مگر امتی کی زندگی بھر کی نمازیں نبی کے دوگانہ کے ہم پاپنہیں ہو سکتیں ، کیونکہ امتی کا ملکہ نبی کے ملکہ کے ہم پاپنہیں ہوسکتا ،اورعمل میں وزن نیت وکیفیت قلبی (ملکہ ) سے پیدا ہوتا ہے۔

(۲) اورضعیف استعداد کے لوگ ظاہری اعمال ہی کوعین کمال جمھتے ہیں ، کیونکہ ان کے اعمال کے پیچھے جوملکات ہیں وہ استخداد کے لوگ ان کا ادراک بھی نہیں کر سکتے۔ ایک عام مسلمان سے پوچھو تواسے معلوم ہی نہیں ہوتا کہ اس کے ملک ہوگئی ملکہ بھی ہے ، وہ بس عمل کرتا ہے اوراسی کوسب کچھ بچھتا ہے ، ایسے لوگوں کے اعمال اصالة مریکارڈ کئے جاتے ہیں اور ملکات کا احصاء بس برائے نام ہوتا ہے۔

اورد نیامیں اسی قتم کے لوگوں کی تعداد زیادہ ہے، اس لئے ان لوگوں کی خاطر اعمال کی تعیین وتحدید ضروری ہے، تا کہ وہ سچے طور پراعمال کو انجام دے سکیں، چنانچے شرائع الّہ یہ میں ہمیشہ اصل زوراعمال پر دیا گیا ہے اور انہی کی اہمیت نمایاں کی گئی ہے اور انہی کی کممل تفصیلات مرتب کی گئی ہیں۔ ثم النفوس ليست سواءً في إحصاء الأعمال والملكات عليها:

فمنها: نفوس قوية تتمثل عندها الملكاتُ أكثرَ من الأعمال، فلا يُعَدُّ من كمالها بالإصالة إلا الأخلاق؛ ولكن تتمثل الأعمالُ لها، لأنها قوالِبُها وصورُها، فَيُحصى عليها الأعمالُ إحصاءً أضعفَ من إحصاء الأخلاق، بمنزلة ما يتمثل في الرؤيا من أشباح المعنى المرادِ، كالختم على الأفواه والفروج.

و هنها: نفوس ضعيفة، تحسِب أعمالَها عين كمالها، لعدم استقلال الهيئات النفسانية، فلا تسمثل إلا مضمحلةً في الأعمال، فيُحصى عليها أنفُسُ الأعمال؛ وهم أكثر الناس، وهم المحتاجون جدًا إلى التوقيت البالغ؛ ولهذه المعانى عظم الاعتناءُ بالأعمال في النواميس الإلهية.

### ترجمه: پهرنفوس يكسال نهيس، ان كے اعمال وملكات ريكار دُكئے جانے ميں:

پس ان میں سے بعض: قوی نفوس ہیں، ان میں ملکات، اعمال سے زیادہ پائے جاتے ہیں، پس ان کے کمالات میں سے اصالة نہیں شار کئے جاتے مگر اخلاق ، لیکن ان اخلاق کے لئے اعمال بھی پائے جاتے ہیں، کیونکہ اعمال، اخلاق کے سانچے اور شکلیس ہیں، پس ان کے اعمال ریکارڈ کئے جاتے ہیں ایسار یکارڈ کیا جانا جو اخلاق کی ریکارڈ نگ سے کمزور تر ہوتا ہے، جیسے وہ بات جوخواب میں یائی جاتی ہے، معنی مرادی کی شکلوں میں سے، جیسے مونہوں اور شرمگا ہوں پر مہر لگانا۔ (قولہ: اُکٹر اُی تمثلا اُکٹر)

اوران میں سے بعض؛ کمزورنفوس ہیں، وہ اپنے اعمال ہی کواپنا بعینہ کمال سمجھتے ہیں۔ بیئات نفسانیہ ( ملکات ) کے ستقل بالذات نہ ہونے کی وجہ ہے، پس نہیں پائی جاتیں وہ بیئات مگراعمال میں محکل ہوکر، پس ان کے اعمال ہی ریکارڈ کئے جاتے ہیں۔اور زیادہ تر یہی لوگ ہیں اور بیلوگ بہت زیادہ محتاج ہیں فصل توقیت کے،اوراسی وجہ سے شرائع الّہیہ میں اعمال کے ساتھ بہت زیادہ اعتناء کیا گیا ہے۔

### بہت سے اعمال بذات خودمقصود ہوتے ہیں

ملکات کی اہمیت کے باوجود بہت سے اعمال بذات خود مقصود ومؤثر ہوتے ہیں۔ مثلاً نماز کی ظاہری شکل مقصود ہے، اگر کوئی کیے کہ '' اللہ کی یا'' مطلوب ہے، نماز کی ظاہری شکل مطلوب نہیں ، تو وہ مخص گراہ بلکہ کافر ہے، ای طرح زنا ، چوری کی ظاہری شکلوں سے بچناضروری ہے، اچھی نیت سے گناہ جائز نہیں ہوجاتا ، پس اگر کوئی کیے کہ '' تقوی'' مقصود ہے، اگر کوئی شخص اللہ سے ڈرتا ہے اور کسی اچھی نیت سے زنایا چوری کرتا ہے تو کوئی حرج نہیں ، ایسا شخص مردود و ملعون ہے۔ مخص اللہ سے ڈرتا ہے اور کسی اللہ عن بھنچ کروہاں ثابت ہوجاتے ہیں اور ملکات اور اعمال ہی مطلوب و مقصود اس وجہ سے ہوجاتے ہیں کہ وہ ملاً اعلی میں پہنچ کروہاں ثابت ہوجاتے ہیں اور ملکات سے ایس اور ملکات سے ایسان کا بیت ہوجاتے ہیں کہ وہ ملاً اعلی میں پہنچ کروہاں ثابت ہوجاتے ہیں اور ملکات سے ایسان کا بیت ہوجاتے ہیں کہ وہ ملاً اعلی میں بہنچ کروہاں ثابت ہوجاتے ہیں اور ملکات سے ایسان کی بیشان کا بیت ہوجاتے ہیں کہ وہ ملاً اعلی میں بہنچ کی ہو بیا تاب ہوجاتے ہیں کہ وہ ملاً اعلی میں بہنچ کی ہیں ہوجاتے ہیں کہ وہ ملاً اعلی میں بہنچ کر وہاں ثابت ہوجاتے ہیں کہ وہ بیا ہو بیا ہو بیا ہو بیت ہے ہو بیا ہو

سے قطع نظر کرکے وہ اعمال ہی بالذات ملاُ اعلی کو پہندیا ناپہند ہوتے ہیں ،الیں صورت میں اچھے کام کرنا گویا ملاُ اعلی کے الہام کی وجہ سے ہوتا ہے کہ بیدیداعمال صالحہ کر کے ہماری نزو یکی حاصل کرو، ہم جیسے بنواور ہمارے انوار کوحاصل کرواور اعمال سینہ کا حال اس کے برعکس ہے۔

اس کی مثال ہے ہے کہ مدارس میں رات گیارہ بجے تک مطالعہ اور تکرار کے لئے بیٹھنا لازم ہے اوراس کا مقصد آموختہ یاد کرنا ہے۔ اب اگر کوئی طالب علم کہے کہ مجھے اس کی ضرورت نہیں، مجھے مطالعہ اور تکرار کے بغیر ہی سبق یاد ہوجا تا ہے، تواس کی ہے بات قابل ساعت نہیں ، اسے بھی حسب دستور بیٹھنا ہوگا، کیونکہ ارباب مدارس کے نزدیک ہے بات گھہر چکی ہے کہ خواندہ یاد کرنے کے لئے بین ظاہری شکل ضروری ہے۔ بیں جوطالب عالم اس کا اہتمام کرے گاوہ مگران کے نزدیک بیندیدہ ہوگا اور مزاکا مستحق ہوگا۔
مران کے نزدیک بیندیدہ ہوگا اور جوغیر حاضرر ہے گا، قوق مے نزدیک نابیندیدہ ہوگا اور مزاکا مستحق ہوگا۔
اور ملاً اعلی میں اعمال کا تھہراؤ بمچند وجوہ ہوتا ہے:

(۱) اللہ تعالیٰ کی طرف سے ملاً اعلی کو بیلم ہوتا ہے کہ انسانوں کا نظام فلاں فلاں کا موں کوانجام دینے کے ذریعے اور فلاں فلاں برائیوں سے بچنے کے ذریعہ سنورسکتا ہے۔اس طرح وہ اعمال ملاً اعلیٰ کے پاس متمثل ہوجاتے ہیں، پھر وہاں سے شرائع الّہیہ میں ان کے احکام نازل ہوتے ہیں۔

(۲) لوگ اچھے برے اعمال کر کے جب عالم بالا میں پہنچتے ہیں تو ملا اعلی کی پیندیدگی یا ناپسندیدگی ان اعمال کی طرف متوجہ ہوتی ہے اور جب ان پرعرصہ دُرازگزرجا تا ہے تو وہ اعمال ملا اعلی میں تھہر جاتے ہیں اوران کی اہمیت پیدا ہوجاتی ہے۔ جیسے مدرسہ میں بعض طلبہ تقریر کی مشق کرتے ہیں ، بعض مضمون نگاری کی ، ان کا بیمل مہتم مدرسہ کے علم میں مسلسل آتار ہتا ہے تو ایک عرصہ کے بعد ہمہتم کے دل میں اس کی اہمیت پیدا ہوتی ہے اور وہ مدرسہ کی طرف سے طلبہ کے لئے تقریر وتحریر کا انتظام کرتا ہے بہی صورت حال برائیوں کی ہے ، جب بار بار برائیاں وجود میں آتی ہیں تو وہ اخراج کا قانون بنانے کا باعث بنتی ہیں۔

خلاصہ یہ کہ جب اعمال ملا اعلی میں تھہر جاتے ہیں تو ان کواسی طرح کرنا ضروری ہے۔اب ملکات پر مدار نہیں رہتا بلکہ وہ اعمال بذات خود مقصود ومؤثر ہوجاتے ہیں۔ جیسے متقد مین سے جو منتز مروی ہیں،ان کواسی طرح کرنا ضروری ہے جس طرح وہ مروی ہیں،ان کواسی طرح کرنا ضروری ہے جس طرح وہ مروی ہیں۔ ہیئت بدل جائے گی تو تا ثیر باتی نہیں رہے گی۔مثلاً ڈاڑھ وغیرہ میں ورد ہوتو یہ رقیہ مروی ہے کہ کوئی تختی کیکراس پر ریت یا مٹی پھیلائی جائے ، پھراس پر اب جد ھو ذ حطی کھا جائے ،خواہ ملا کر یا مفر دحروف ، پھر مریض یا کوئی اور شخص درد کی جگہ کو پکڑ لے اور عامل کیل یا چاتو سے پہلاحرف د بائے اور سورہ فاتحہ پڑھے اور اس حرف کو چھوڑ دے ، پھر دو مراحرف د بائے اور سورہ فاتحہ پڑھے ۔ دسویں حرف کو جھوڑ دے ، پھر دو مراحرف د بائے اور سورہ فاتحہ پڑھے ۔ دسویں حرف تک چہنچنے سے پہلے ان شاء اللہ دردختم ہوجائے گا۔ میکس اسی طرح کرنا ضروری ہے۔صرف دس بار فاتحہ پڑھنے سے فائدہ نہ ہوگا۔

ثم إن كثيرًا من الأعمال تستقر في الملأ الأعلى، ويتوجَّهُ إليها استحسانُهم أو استهجانُهم بالإصالة، مع قطع النظر عن الهيئات النفسانية التي تصدر عنها، فيكون أداء الصالح منها بمنزلة قبول إلهام من الملأ الأعلى، في التقرُّب منهم، والتشبُّه بهم، واكتسابِ أنوارهم؛ ويكون اقترافُ السيئة منها خلافَ ذلك.

وهذا الاستقرار يكون بوجوه:

منها: أنهم يسلَقُون من بارئهم أن نظام البشر لايصلُح إلا بأداء أعمال، والكفّ عن أعمال، فتمثّلُ تلك الأعمالُ عندهم، ثم تنول في الشرائع من هنالك.

ومنها: أن نفوس البشر التي مارست ولازمتِ الأعمالُ، إذا انتقلت إلى الملأ الأعلى، وتوجَّهَ إليها استحسانُهم واستهجانُهم، ومضى على ذلك القُرونُ والدهور، اسْتَقَرَّتُ صُورُ الأعمال عندهم.

وبالجملة: فتؤثّر الأعمالُ حينئذ تاثيرَ العزائم والرُّقَى الماثورة عن السلف بهيئتها وصفتها، والله أعلم.

ترجمہ: پھر بہت سے اعمال ملا اعلی میں کھہر جاتے ہیں اور ان کی طرف ملا اعلی کی پسندیدگی یا ناپسندیگی بالذات متوجہ
ہوتی ہے، ان صیات نفسانیہ سے قطع نظر کرتے ہوئے جن سے وہ اعمال صادر ہوتے ہیں۔ پس ان میں سے نیک کاموں
کا کرنا ملا ُ اعلیٰ کے الہام کو قبول کرنے جیسا ہوجا تا ہے۔ ملا ُ اعلیٰ سے نز دیک ہونے میں ،اور ان کے ساتھ مشابہت پیدا
کرنے میں اور ان کے انوار حاصل کرنے میں ،اور ان میں سے برے اعمال کا ارتکاب کرنا اس کے برخلاف ہوتا ہے۔
اور یہ ٹھہرنا بچند وجوہ ہوتا ہے:

ان میں سے ایک: بیہ ہے کہ ملاً اعلی اپنے پیدا کرنے والے کی طرف سے (بیہ بات) حاصل کرتے ہیں کہ انسانوں کا نظام سنورنہیں سکتا مگر کچھ کا موں کے کرنے سے اور کچھا عمال سے بازرہنے سے، پس وہ اعمال ملاً اعلیٰ کے پاس موجود ہوجاتے ہیں، پھروہاں سے شرائع میں نازل ہوتے ہیں۔

اوران میں سے ایک: یہ ہے کہ انسان کے وہ نفوس جواعمال کی بیٹنگی کرتے رہے ہیں اوران کے ساتھ چیچے رہے ہیں، جب وہ نفوس ملاُ اعلی کی طرف منتقل ہوتے ہیں اور ان نفوس کی طرف ملاُ اعلی کی پسندیدگی یا ناپسندیدگی متوجہ ہوتی ہے اوراس پرز مانے اورصدیاں گزرجاتی ہیں تو ان اعمال کی صورتیں ملاُ اعلی کے پاس مٹھہر جاتی ہیں۔

اورخلاصہ بیہ ہے کہ اس وقت اعمال اثر کرنے لگتے ہیں اُن منتر وں اورافسونوں کے اثر کرنے کی طرح ، جو متقد مین سے منقول ہیں ، ان کی شکلوں اور صفتوں کے ساتھ۔ واللہ اعلم

### لغات وتر کیب:

فی التقرب إلغ إلهام (مصدر) منعلق ہے ۔۔۔۔۔تمثل میں ایک ت محذوف ہے ۔۔۔۔ مارس الأمو جیمشگی کرنا۔۔۔۔۔ العزیمة بمنتر (بیفاری معنی ہیں) عربی میں معنی ہیں: پختارادہ ۔۔۔۔۔ رُفیۃ بمنتر ۔۔۔۔ بھینتھا المنتعلق ہے تاثیر (مصدر) ہے ۔۔۔۔۔ دوسرے منھامیں استحسان واستہجان کے درمیان واو بمعنی أو ہے، کیونکہ پسندیدگی اور نالیسندیدگی جمع نہیں ہوتیں۔والتداعلم۔

### باب \_\_\_\_ با

### مُجازات کے اسباب کا بیے ن

مبحث اول میں تکلیف شرکی اور مجازات زیر بحث ہیں۔ اب تک انسان کے مکلّف ہونے کا بیان تھا، ضمناً مجازات کا بیان بھی آتار ہاہے، کیونکہ وہ تکلیف کی ماہیت میں داخل ہے، البتۃ اس کے اسباب اور اس کی شکلوں کا بیان نہیں آیا، اس آخری باب میں اس کا بیان ہے سے اور مجازات عام ہے، خواہ دنیا میں ہویا قبر میں یاحشر میں یااس کے بعد۔ اور مجازات کے اسباب بہت ہیں مگران کا خلاصہ دواصول (سبب) ہیں:

کہا اصل بھی اصل بھی اصل بھی اصل ہے۔ جب سے قری نفس والے آدمی ہے کوئی نامناسب حرکت سرز دہوتی ہے یاس میں کوئی بری خصلت ہوتی ہے، تو قوت ملکیہ کی برکت سے اس کوا حساس ہوتا ہے کہاس کا پیمل یااس کی بیخصلت نامناسب ہے۔ اس احساس سے اسکے دل میں ندامت، حسرت اور رنج پیدا ہوتا ہے، جو درج ذیل شکلیں اختیار کرتا ہے۔ نامناسب ہے۔ اس احساس سے اسکے دل میں ندامت، حسرت اور رنج پیدا ہوتا ہے، جو درج ذیل شکلیں اختیار کرتا ہے۔ (۱) نیند میں یا بیداری میں یا قبر میں ایسے واقعات رونما ہوتے ہیں جو تکلیف دہ، تو ہین آمیز اور دھمکی پڑتل ہوتے ہیں۔

(۲) اگرنفس بہت ہی قوی ہوتا ہے اوراس میں استعداد ہوتی ہے کہ فرشتوں کے ذریعہ اس کو تنبیہ کی جائے ، تو فرشتے طاہر ہوتے ہیں اورلطیف طریقہ سے اس کو تنبیہ کرتے ہیں ، جیسے ایک طرح کے اعجاب (خود پبندی) پر فرشتوں نے حضرت داؤدعلیہ السلام کو تنبیہ کی تھی ، تا کہ وہ متنبہ ہوکرا پی کو تا ہی کا تدارک کریں ، چنانچہ تدارک کیا اورخوب کیا۔ سورہ عن آیات اسلام کو تنبیہ کی تھی ، تا کہ وہ متنبہ ہوکرا تی کو تا تھی کا تدارک کریں ، چنانچہ تدارک کیا اورخوب کیا۔ سورہ عن آیات اس میں بیدواقعہ مذکور ہے اوران آیات کی تیجے تفسیر متدرک حاکم (۲۳۳۰۲) میں بروایت حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما مروی ہے تفصیل کے لئے '' فوا کہ عثمانی'' دیکھیں اوراؤ ریا کی ہوی کا قصدا سرائیلی اور جھوٹا ہے۔

فائدہ: تمام علوم کا یہی حال ہے، جب سی محض میں سی علم کی استعداد پیدا ہوتی ہے تو نیند میں ، بلکہ بعض مرتبہ بیداری میں فرشتے ظاہر ہوکرا کچھے ہوئے معاملہ میں راہ نمائی کرتے ہیں (فائدہ تمام ہوا)

اوراس اصل کا قرآن کریم میں اشارۃ تذکرہ آیا ہے۔ سورۃ البقرہ آیت ۸ میں ہے: ''ہاں! جس نے قصدُ ابرا کا م کیااوراس کے قصور نے اس کا حاطہ کرلیا تو وہ دوزخ والے ہیں، سدااس میں رہیں گے' ۔۔۔ قصور کے احاطہ کرنے کا مطلب اس کی جزاء کااحاطہ کرنا ہے۔ علامہ سندھی رحمہ اللہ فرماتے ہیں قبولہ: وأحساط سب به خطینته الآیة، أی جزاؤُها فی الدنیا من ندامة و حسرة والم و تمثل واقعاتِ إيلام وإهانة و تهديد فی المنام أو اليقظة اه مرآیت کی شجیح تفییروہ ہے جوجمہور نے کی ہے کہ قصور کے احاطہ کرنے کا مطلب بیہ ہے کہ گناہ اُس پراییا غلبہ کرلے کہ کوئی جانب ایسی نہ ہو کہ گناہ کا غلبہ نہ ہو جتی کہ دل میں ایمان وتصدیق باقی ہوگی تو بھی احاطہ کُرکوم حقق نہ ہوگا۔ تواب کا فرہی پربیصورت صادق آسکتی ہے (فوائد شیخ الہند)

غرض اس آیت میں توضیح تفییر کے مطابق اس اصل کی طرف اشارہ نہیں ، مگر سورۃ الزمر آیت ۵۶ میں یہ اصل صراحۃ ندکور ہارشاد ہے ﴿ أَنْ تَفُولَ نَفْسَ یَنْحَسْرَتنی عَلیٰ مَافَدً طُتُ فِیٰ جَنْبِ اللّٰهِ، وإِنْ کُنْتُ لَمِنَ السَّاجِوِیْنَ ﴾ (کہیں کو کی شخص کہنے لگے کہ افسوس میری اس کوتا ہی پر، جو میں نے خدا کی جناب میں روار تھی ، اور میں تو السَّاجِوِیْنَ ﴾ (احکام خداوندی پر) ہنتا ہی رہا) یہ حسرت بوقت مرگ بھی ہو سکتی ہے اور اس سے پہلے بھی ہو سکتی ہے اور اس کے بعد قبر اور میدان قیامت میں بھی ہو سکتی ہے۔ یہ احساس برے مل کا بدلہ ہے۔

- (۱) تکلیف دہ یاراحت رسال واقعات رونما ہوتے ہیں اور فرشتے اس حال میں نظر آتے ہیں جیسے دھمکار ہے ہوں یا ہنس ہنس کر باتیں کرر ہے ہوں ،قریب المرگ کے پاس اور قبر میں منکر ونکیراسی طرح ظاہر ہوتے ہیں۔
- (۲) نفس بھی ملاً اعلی کی نارانسگی ہے متا کر ہوتا ہے تو ہے ہوشی یا بیاری جیسی کیفیت طاری ہوجاتی ہے۔ قبل نبوت جب بنائے کعبہ کے موقعہ پر آپ مِیلائیمَائیکیا نے پھر اٹھانے کے لئے کپڑا کھول کر کندھے پر رکھنے کا ارادہ کیا تھا تو فورا بیہوشی طاری ہوگئی تھی۔ اسی طرح سیرت کی کتابوں میں بیواقعہ ہے کہ نبوت سے پہلے آپ مِیلائیمَائیکیا قریش کی کسی شادی وغیرہ کی تقریب میں مجبوراً تشریف لے گئے تو وہاں جہنچے ہی نیندطاری ہوگئی اور آئھاس وقت کھلی جب کھیل تمام ہوگیا تھا (دیکھے البدایہ والنہایہ الہدایہ والنہایہ الہدایہ والنہایہ الکہ کہا
- (٣) مجھی ملاً اعلی کی نہایت تو کی توجہ کمزور باتوں مثلاً خیالات وغیرہ پر پڑتی ہے تو وہ ملاً سافل یا انسانوں کے لئے الہام بن جاتی ہے کہ وہ اس ایجھے یا برے مل کرنے والے کے ساتھ اچھا یا براسلوک کریں۔ بیضمون پہلے بار بارگزر چکا ہے، ثم یوضع کہ الفہول فی الأرض اور ثم یوضع کہ البغضاء فی الأرض والی روایت باب ذکر الملا الأعلی

- ﴿ أَوْ وَرَبِيا الْفِيرَا ﴾

کے شروع میں گزر چکی ہےوہ روایت اس کی دلیل ہے۔

(۴) کبھی آ دمی کے متعلقات میں سے کوئی چیز سنور جاتی ہے یا بگڑ جاتی ہے اور راحتوں اور تکلیفوں کی شکلیں پیدا ہوتی ہیں، کوئی مرجا تا ہے یا کوئی بھاری مالی نقصان ہوجا تا ہے یا بھار شفایا ہوجا تا ہے یا معمولی مال میں خوب برکت ہوتی ہے، جس سے رنج وراحت پہنچتی ہے، یہ بھی مجازات کی صورتیں ہیں۔ پہلے باب (۱۱) میں مسلم شریف کی روایت گزری ہے کہ لوگوں کو جوالا میں بلا میں اور خیرات و برکات پہنچتی ہیں وہ لوگوں کے اعمال کا ثمرہ ہیں یعنی جزاء وسزا کی شکلیں ہیں۔ ہے کہ لوگوں کو جوالا میں بلا میں ملا اعلیٰ کی دعاوں کا لاگ رکھ کر کہی گئی ہیں، بالکل بے لاگ بات میہ ہے کہ تخلیق ارض وساء کے اور میرسب با تیں ملا اعلیٰ کی دعاوں کا لاگ رکھ کر دی تھی کہ انسان کوشتر بے مہار نہیں چھوڑا جائے گا، اس کا اعمال پر مواخذہ کیا جائے گا بوت کے بیات کا مجھنا دشوار تھا اس کئے شاہ صاحب مواخذہ کیا جائے گا یہ فیصلہ خداوندی مجازات کا اصل سبب ہے مگر چونکہ اس بات کا سمجھنا دشوار تھا اس کئے شاہ صاحب رحمہ اللہ نے فرشتوں کی دعاوں کوعنوان بنایا ہے۔ اور اس ہیرائی بیان میں مجازات کو سمجھایا ہے والٹد اعلم

اوراس اصل دوم کی طرف قرآن کریم میں اشارہ آیا ہے۔ سورۃ البقرۃ آیت (۱۲او۱۲۱) میں ہے: ''بیشک جن لوگوں' نے انکار کیا (بیعنی اسلام نہیں لائے) اور وہ ای حالت کفر پر مرگئے ، تواپسے لوگوں پر اللہ تعالیٰ کی اور فرشتوں کی اور تمام لوگوں کی لعنت ہے، وہ ہمیشہ ای میں رہیں گے ، نہ اُن سے عذاب ہلکا کیا جائے گا اور نہ ان کومہلت دی جائے گی' اللہ کی ریعنت مجازات کی اصل ہے۔

#### ﴿باب: أسباب المجازاة﴾

اعلم: أن أسباب المجازاة ، وإن كُثُرت، ترجع إلى أصلين:

أحدهما: أن تُحِسَّ النفسُ، من حيث قوتها الملكية، بعملِ أو خُلُق اكتسبته: أنه غير ملائم لها. فتتشَبَّحُ فيها ندامة وحسرة وألم: ربما أوجب ذلك تَمَثُّلَ واقعاتٍ في المنام أو اليقظة، تشتمل على إيلام وإهانة وتهديد.

ورب نفس استعدت لإلهام المخالفة، فخوطبت على ألسنة الملائكة: بأن تتراءى له كسائر ما تستعدُّله من العلوم.

والى هـذا الأصـل وقعت الإشارة في قـولـه تـعـالى:﴿بَلَىٰ مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةُ ،وَّا حَـاطَـتُ بِهِ خَطِيْنَتُهُ.، فَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ، هُمْ فِيْهَا خَلِدُوْنَ﴾

والشانى: توجُّهُ حَظيرة القدس إلى بنى آدم؛ فعند الملا الأعلى هيئاتُ وأعمال وأخلاق، مرضيةٌ ومسخوطة، فتطلب من ربها طلبا قويا تنعيمَ أهلِ هذه، وتعذيبَ أهلِ تلك ، فَيُسْتجاب دعاؤُهم، وتُحيط ببنى آدم همَمُهم، وتترشح عليهم صورةُ الرضا واللعنة، كما تترشح سائرُ العلوم: فتتشَبَّحُ واقعاتٌ إيلامية أو إنعامية، وتتراء ي الملا الأعلى مُهَدِّدَةً لهم، أو منبَسِطَةً إليهم. وربما تأثرت النفسُ من سُخُطها، فعرض لها كهيئة الغشيِّ، أو كهيئة المرض.

وربما ترشَّحُ ما عندهم من الهمةِ المتأكَّدَة على الحوادث الضعيفة، كالخواطر ونحوِها، فألهمت الملائكة أوبنو آدم أن يُحْسنوا أو يُسيئوا إليه.

وربما أحيل أمر من ملابسًاته إلى صلاح أو فساد، وظهرت تقريبات لتنعيمه أو تعذيبه.

بل الحق الصُّراح: أن لله تبارك وتعالى عنايةً بالناس، يومَ خلق السماوات والأرضَ، توجب أن لايُهْمِل أفرادَ الإنسان سُدى، وأن يؤاخذهم على مايفعلونه، لكن لدقة مُذرَكِهَا جعلنا دعوةَ الملائكةِ عنوانا لها، والله أعلم.

وإلى هذا الأصل وقعت الإشارة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوْا، وَمَاتُوْا وَهُمْ كُفَّارٌ، أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ لَغُنَّةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِيْنَ، خَلِدِيْنَ فِيْهَا، لَايُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ، وَلَاهُمْ يُنْظَرُونَ ﴾ عَلَيْهِمْ لَغُنَّةُ اللَّه وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِيْنَ، خَلِدِيْنَ فِيْهَا، لَايُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ، وَلَاهُمْ يُنْظَرُونَ ﴾

ترجمہ: مجازات کے اسباب کے بیان میں: جان لیں کہ مجازات کے اسباب، اگر چہ بہت ہیں ( مگر ) وہ لومنے ہیں دواصلوں کی طرف:

ان میں سے ایک: یہ ہے کہ نفس قوت ملکیہ کی وجہ ہے احساس کرے، کسی ایسے عمل یا اخلاق کے بارے میں جس کواس نے اپنے اختیار سے کیا ہے کہ وہ (عمل یا خلق) نفس کے لئے نامناسب ہے، چنانچ نفس میں ندامت، حسرت اور تکلیف پیدا ہو۔ وہ بھی واجب کرے نینز میں یا بیداری میں ایسے واقعات کے پائے جانے کو جو تکلیف دینے ، تو بین کرنے اور دھمکانے مشتمل ہوں۔

اوربعض نفوس میں مخالفت کے الہام کی استعداد پیدا ہو جاتی ہے تو وہ نفوس گفتگو کئے جاتے ہیں ملائکہ کی زبانی ، اس طور پر کہ دِ کھتے ہیں فرشتے ان کو جیسے دوسرے وہ علوم جن کی نفس میں استعداد پیدا ہوتی ہے۔ طور پر کہ دِ کھتے ہیں فرشتے ان کو جیسے دوسرے وہ علوم جن کی نفس میں استعداد پیدا ہوتی ہے۔ اور اس اصل کی طرف اشارہ آیا ہے اللہ تعالی کے ارشاد میں :'' ہاں ، جس نے اختیار سے کوئی برائی کی ، اور اس کو اس کی برائی نے برائی جی ناور اس کو برائی نے برائی جی ناور اس کو برائی نے برائی کی ، اور اس کی برائی نے گھر لیا ، تو وہ لوگ دوز خ والے ہیں ، وہ اس میں ہمیشہ رہیں گئے'۔

اوردوسری اصل: انسانوں کی طرف حظیرۃ القدس کی توجہ ہے ۔۔۔ پس ملائکہ کے نزد یک پسندیدہ اور ناپسندیدہ عیمات نفسانیہ اور اعمال واخلاق ہیں، پس وہ درخواست کرتے ہیں اپنے رب سے قوی درخواست کرنا، ان لوگوں کوراحت پہنچانے کی، پس ان کی دعا قبول کر کی جاتی ہے اور انسانوں کو ملا اعلی کی گرداحت پہنچانے کی، پس ان کی دعا قبول کر کی جاتی ہے اور انسانوں کو ملا اعلی کی گہری تو جہات گھیر لیتی ہیں اور لوگوں پرخوشنودی اور پھٹکار کی صورت ٹیکتی ہے، جس طرح دیگرعلوم ٹیکتے ہیں: پس پائے جاتے ہیں تکایف دہ اور راحت رساں واقعات اور نظر آتے ہیں فرشتے اس حال میں کہ وہ ان کو دھمکانے والے ہیں یا

ان کے ساتھ خندہ پیشائی ہے بات چیت کرنے والے ہیں۔

اور بھی نفس ملاً اعلی کی ناراضگی ہے متا کڑ ہوتا ہے ، پس نفس کو بے ہوشی جیسی حالت یا بیاری جیسی حالت پیش آتی ہے۔ اور بھی وہ گہری توجہ جوملاً اعلی کے پاس ہے متر شح ہوتی ہے ، کمزور باتوں پر ، جیسے خیالات وغیرہ پرتو ملاً سافل یا انسان الہام کئے جاتے ہیں کہوہ اس شخص ہے اچھا معاملہ کریں یا برامعاملہ کریں۔

اور بھی آدمی کے متعلقات میں ہے کوئی چیز صلاح کی طرف یا فساد کی طرف بدل دی جاتی ہے۔اور راحت رسانی یا تکلیف دہی کی تقریبات ظاہر ہوتی ہیں۔

بلکہ خالص حق بات میہ ہے کہ اللہ تعالی کی لوگوں پر مہر پانی ہے، جس دن اللہ تعالی نے پیدا کیا آسانوں کو اور زمین کو، جو واجب کرتی ہے اس بات کو کہ نم مہمل (بے مقصد) چھوڑیں وہ انسانوں کو، اور اس بات کو کہ پکڑ کریں ان کی اُن کا موں پر جو وہ کریں لیکن اس بات کو بھے کی باریکی کی وجہ ہے ہم نے ملائکہ کی دعاؤں کو مجازات کے لئے عنوان بنایا ہے، واللہ اعلم اور اس اصل کی طرف اشارہ آیا ہے اللہ تعالیٰ کے ارشاد میں کہ: ''بیشک جن لوگوں نے انکار کیا اور مرے وہ بحالت انکار، تو ان پر اللہ کی اور فرشتوں کی اور سب لوگوں کی پھٹکار ہے، ہمیشہ رہیں گے وہ اس لعنت میں نہیں ہلکا کیا جائے گا ان سے عذا ہے، اور نہ وہ مہلت دیے جائیں گئے'۔

#### لغات:

آحس یُجِسُ اِحْسَاسًا: احساس کرنا ..... تَشَبَّعَ تَشَبُّعًا: پایاجانا ..... تَمَفَّلَ مِیں ایک ت محذوف ہے ..... مُخالفت یعنی کمل یا خلق کا ملکیت کے موافق نہ ہونا .... مُحوط بی مجبول ہے ، خاطب انہ ہم گفتگو کرنا ..... حظیرة القدس سے ذات پاک مراد ہے ..... هَدَّدَهُ: دصم کانا، ڈرانا ..... اِنْبَسَطَ: پھیلنا، بِتكلف ہونا ..... تَسوَ هَ بِیں ایک ت محذوف ہے ..... الما تحدة (اسم مفعول) پخت کی ہوئی ..... الحوادث الضعیفة: کمزورواقعات یعنی وہ باتیں جن میں تبدیلی ہوسکتی ہے ..... اَحالَ اِحَالَة: تبدیلی کرنا ..... مَلاَبِس جُع ہے مَلْبَسٌ اور مِلْبَسٌ کی جس کے معنی ہیں لباس ، یہاں مراد متعلقہ چیزیں ہیں ..... اَحَالَ اِحَالة: تبدیلی کرنا ،عرفی معنی کوئی موقعہ نکالنا ..... مُدْرَك (مصدر میمی) بمعنی ادراک ہے۔ چیزیں ہیں ..... تقویب: لغوی معنی نزویک کرنا ،عرفی معنی کوئی موقعہ نکالنا ..... مُدْرَك (مصدر میمی) بمعنی ادراک ہے۔ تشریح :

قوله: من حيث الملكية أى بوسيلة القوة الملكية (سندى) قوله: ملابساته أى متعلقاته من المال والأولاد وغيرها فَتَتَنعَم أو تَتَعَدّب بصلاحهم أو فسادهم، بخلاف الجزاء الأول، لأنه كان راجعا إلى نفسه، بدون واسطة، ويمكن أن يقال في تفسير أحيل إلخ أى غُيِّر أمر من الأمور المتعلقة به إلى صلاح إن عمل صالحًا، كما غيرت النار الملابِسة بإبراهيم بالريح الطيبة، أو إلى فساد إن عمل سيئة، كما يكون عند رجل دراهم أو دنانير فصارت رماداً؛ وهذا التفسير يُفهم من الباب الآتى (سندى)

# مجازات کی کونسی اصل کہاں کام کرتی ہے؟

مجازات کی او پر جود واصلیں بیان کی گئی ہیں یعنی نفس کا احساس اور فیصلہ خدا وندی ، یہ دونوں اصلیں الگ الگ بھی کام کرتی ہیں اور دونوں جمع بھی ہوتی ہیں یعنی کسی جگہ مجازات دونوں بنیا دوں کی وجہ ہے ہو، ایسا ہوسکتا ہے۔ پھرتر کیب کے بھی مختلف درجات ہوسکتے ہیں ، اس طرح کہ کونی اصل زیادہ موٹز ہے ، پس اجتماع کی بہت می صورتیں پیدا ہوں گ ۔ علاوہ ازیں مجازات کے سلسلہ میں نفس کی استعداد کے بھی مختلف درجات ہیں اس طرح انتمال کی توعیت بھی اچھے برے مونے میں مختلف ہوتی ہے، پس اجتماع کی حقلف درجات ہیں مختلف درجات میں مختلف ہوتی ہے، پس جب دونوں اصلوں کے اجتماع کے مختلف درجات کو استعداد و ممل کے مختلف درجات میں ضرب دیں گے تو بے شارع بیب جیب صورتیں پیدا ہوں گی ، جن کے تفصیلی احکام کہ کہاں کوئی اصل کام کرے گی ، بہت مشکل امر ہے ، البتہ بالا جمال قاعدہ سمجھ لیں :

اصل اول اُن اعمال واخلاق میں کام کرتی ہے جن کا اثر خود عمل کرنے والے تک مقصور رہتا ہے، دوسروں تک متعدی نہیں ہوتا، جیسے کی نے نماز نہیں پڑھی تو اس کا نقصان وہی بھگتے گا، دوسروں تک کوئی اہم ضرر نہیں پہنچے گا۔
اور جولوگ نیک صالح اور تو می انتفس ہوتے ہیں وہ اس اصل کا اثر جلد قبول کرتے ہیں، ان ہے اگر برائی سرز و ہوجاتی ہے تو وہ فوراً ہے چین ہوجاتے ہیں۔ سورہ آل عمران آیت ۱۳۵ میں اس کا تذکرہ ہے کہ:''متقین وہ لوگ ہیں کہ جب کوئی ایسا کا م کر گزرتے ہیں جو بے حیائی کا ہویا وہ اپنی ذوات پرزیادتی کرتے ہیں تو (فوراً) اللہ تعالی کو یا وہ اپنی دوات پرزیادتی کرتے ہیں تو (فوراً) اللہ تعالی کو یا وہ تنہیں درانحالیکہ وہ جانتے ہول' ﴿ وَالَّذِیْنَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً ﴾ الآیة.

اوراصل دوم اُن اعمال واخلاق میں زیادہ مو تُڑہے جومفاد عامہ کے خلاف ہیں، یعنی خودممل کرنے والے تک اس کا ضرر مخصر نہیں رہتا، بلکہ دوسروں تک اس کا ضرر متعدی ہوتا ہے اورانسانوں کے نظام کی صلاح سے جن چیزوں کا تعلق ہے وہ کام اس کے برخلاف ہے، جیسے زنا، چوری ،سودخوری ظلم وستم ،انتہام طرازی اور سابقتہ کتب میں جو نبی آخرالز مال کی صفات ہیں ان کو چھیانا وغیرہ۔

جولوگ دین اعتبار سے کمزوراور بدکردار ہوتے ہیں وہ اس اصل کا اثر جلدی قبول کرتے ہیں۔وہ جلدی موردعتاب بنتے ہیں اورغضب خداوندی ان پرجلد نازل ہوتا ہے۔سودخور کا خبطی ہونا سورۃ البقرہ آیت ۲۷۵ میں مذکور ہے اور آنحضور مسلطن کی عفات کو چھپانے والوں کا ملعون ہونا سورۃ البقرہ آیت ۱۵۹ میں مذکور ہے اور پاک دامن عورتوں پر انہام طرازی کرنے والوں کا دنیاو آخرت میں ملعون ہونا سورۃ النور آیت ۲۳ میں مذکور ہے۔

ويتركب الأصلان، فيحدُث من تركُّبهما، بحسب استعداد النفس والعمل، صور كثيرة عجيبة،



لكنَّ الأولَ أقوى في أعمال وأخلاق تُصْلِحُ النفسَ أو تُفسدها؛ وأكثرُ النفوس له قبولاً أزكاها وأقواها؛ والشاني أقوى في أعمال وأخلاق مناقِضةٍ للمصالح الكلية،منافِرَةٍ لما يرجع إلى صلاح نظام بني آدم؛ وأكثرُ النفوس له قبولاً أضعفُها وأَسْمَجُها.

ترجمہ: اور دونوں اصلیں مرکب ہوتی ہیں تو ان کے مرکب ہونے سے اور عمل اور نفس کی استعداد کے موافق بہت ی جیب بجیب صورتیں پیدا ہوتی ہیں۔لیکن اصل اول اُن اعمال واخلاق میں زیادہ مؤثر ہے جونفس کو صنوارتے یا بگاڑتے ہیں اور لوگوں میں اس اصل کوزیادہ قبول کرنے والے زیادہ سخرے اور زیادہ مضبوط نفوس ہیں۔ اور جو ان اعمال واخلاق میں زیادہ مؤثر ہے جو مصالح کلیے (مفاد عامہ) سے متضاد ہیں۔ اور جو ان باتوں کے برخلاف ہیں جن کا تعلق انسانوں کے نظام کی صلاح سے ہے۔اور لوگوں میں اس اصل کو زیادہ قبول کرنے والے کمزور ترین اور بدترین نفوس ہیں۔

#### لغات:

مناقِصة (اسم فاعل) ناقض مناقضة : مخالف بهونا ..... منافرة (اسم فاعل) نافرة : خاصمه : جَهَرُ اكرنا يهال بمعنى مخالِفة به ..... أَذْ كَلَى (اسم فضيل) زياده نيك وصالح زَكَا يزكو زُكاءً : نيك وصالح بهونا ..... أسم ج (اسم فضيل) زياده نيك وصالح زكاء ينك وصالح بهونا ..... قوى في أعمال زياده نتي سمُع (ك) سماجة : فتيح بهونا ..... قوله : الشانى أقوى يعنى : القسم الثانى تأثيره أقوى في أعمال وأخلاق مخالفة لمصلحة عامة الناس، وفسادُها يرجع إلى نظام عامة الناس، كما إذا كان الرجل تفرق بين المسلمين، أو يغصب حق عامة الناس، ونحو ذلك اله (سندي)

## اسباب مجازات کے لئے موانع

مجازات کے دونوں سبوں کے لئے پچھ موافع ہیں، جوایک خاص وقت تک ان اسباب کے احکام کوروک دیے ہیں۔
مثلاً ایک عورت نے زنا کیا اوروہ زنا سے حاملہ ہے توضع حمل تک حد جاری نہیں ہوگی۔ اور موافع کی تفصیل درج ذیل ہے:
پہلے سبب کے لئے مافع: ملکیت کا کمزور ہونا اور بہیمیت کا زور آور ہونا ہے۔ جب الی صورت حال ہوتی ہے
تو نفس سرایا بہیمیت بن جاتا ہے، اس میں ملکیت کا کوئی شمتہ باقی نہیں رہتا اور ملکیت کو جن چیزوں سے تکلیف پہنچتی ہے
ان کاففس کوکوئی احساس نہیں ہوتا ہے۔ ایسافخص جب بہی چا در یعنی بدن سے ہلکا ہوجاتا ہے یعنی مرجاتا ہے اور موت
کے بعد بہیمیت کی کمک کم ہوجاتی ہے، غذا وغیرہ سے اس کو مدد پہنچتی بند ہوجاتی ہے اور ملکیت کی بجلیاں اس پر چمکتی ہیں تو
اعمال واخلاق کی ملائمت اور منافرت کا احساس ہونے لگتا ہے، اور آہت آہت انعام وعذاب شروع ہوتا ہے۔
اور دوسرے سبب کے لئے مافع بخالف اسباب کا تو بہتو جمع ہونا ہے۔ یعنی بہت سے دوسرے اسباب، سبب

ٹانی کے علم کے خلاف جمع ہوجاتے ہیں تو سبب دوم کا اثر رک جاتا ہے، مگر جب اس کا مقررہ وقت آ جاتا ہے تو جزاؤسزا موسلا دھار برسنے لگتی ہے، سورۂ یونس آیت ۴۹ میں ہے کہ:'' ہرامت کے لئے مقررہ وقت ہے، جب ان کا وہ معین وقت آپہنچتا ہے تواکک ساعت نہ بیچھے ہے ملتے ہیں اور نہ آ گے سرک سکتے ہیں''

و لكل من السببين مانعٌ، يَصُدُّه عن حكمه إلى حين:

فالأول: يَصدُ عنه ضعفُ الملكية وقوةُ البهيمية، حتى تصير كأنها نفس بهيمية فقط، لاتتألم من آلام الملكية، فإذا تخففت النفسُ عن الجلباب البهيمي، وقَلَّ مددُه، وَبَرِقَتُ بوارِقُ الملكية، عُذِّبت أو نُعِّمت شيئًا فشيئًا.

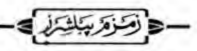
و الثانى: يَصُدُّ عنه تطابقُ الأسباب على مايُخالف حكمَه، حتى إذا جاء أجَلُه الذى قدَّره الله على مايُخالف حكمَه، حتى إذا جاء أجَلُه الذى قدَّره الله، ثَحَّ عند ذلك الجزاءُ ثَجَّا، وهو قوله تبارك وتعالى: ﴿لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ، إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَلاَ يَسْتَفْدِمُوْنَ﴾
يَسْتَأْخِرُوْنَ سَاعَةً وَّلاَ يَسْتَفْدِمُوْنَ﴾

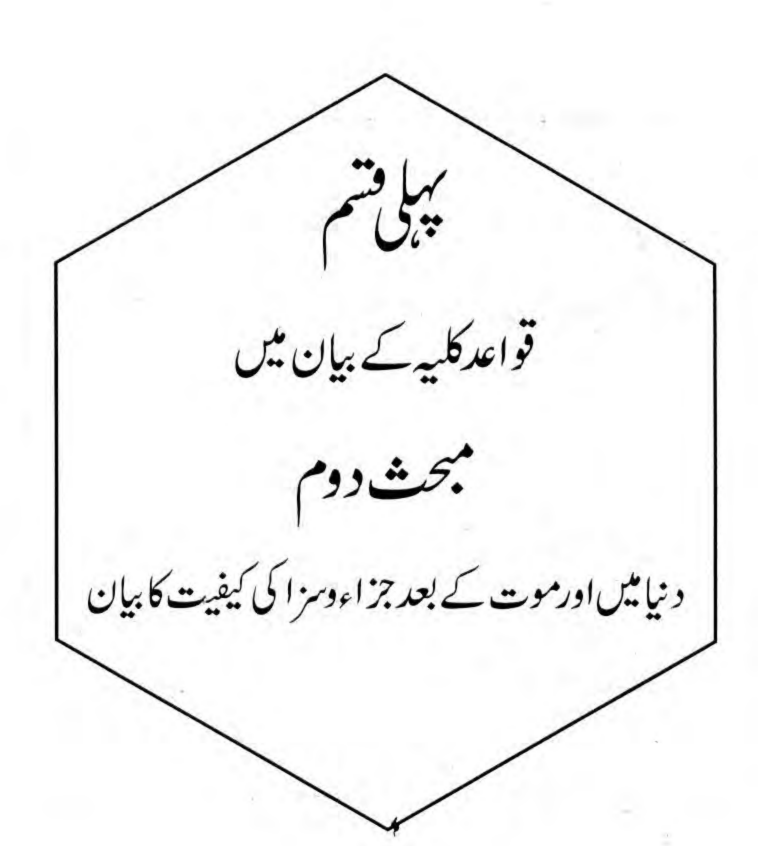
تر جمیہ: اوردونوں سببوں میں ہے ہرایک کیلئے مانع ہے، جواس کواس کے حکم ہے ایک وقت تک روک دیتا ہے:

پس پہلا سبب: ملکیت کا کمزور ہونا اور بہیمیت کا قوی ہونا اسکوا سکے حکم ہے روک دیتا ہے، یہاں تک کہ وہ نفس ہوجا تا
ہے گویاوہ صرف بہی نفس ہے، وہ ملکیت کی تکلیفوں سے تکلیف محسوں نہیں کرتا۔ پھر جب نفس بہی چا در سے ہلکا ہوجا تا ہے
اوراس کی کمکہ م ہوجاتی ہے اور ملکیت کی بجلیاں کوندتی ہیں، تو آ ہستہ آ ہستہ وہ سزادیا جا تا ہے یاراحت پہنچایا جا تا ہے۔
اور دوسرا سبب: اس کوروک دیتا ہے اسباب کا اتفاق کرنا اس بات پر جواس دوسر سبب کے حکم کے خلاف ہے،
یہاں تک کہ جب اس کا وہ مقررہ وقت آ جا تا ہے جواللہ تعالی نے متعین کیا ہے تواس وقت جزاموسلا دھار بر سے گئی ہے
اور یہی ارشاد باری تعالی ہے کہ: ''ہرامت کے لئے ایک مقررہ وقت ہے، جب ان کا وہ معین وقت آ پہنچتا ہے توا یک
گھڑی نہ چھے ہوئے سکتے ہیں اور نہ آ گے بڑھ سکتے ہیں'

#### لغات:

(اللہ کے فضل سے ۲۸ رصفر ۴۴۰ اھ کو مبحث اول کی شرح تمام ہوئی





# مبحث دوم

# د نیامیں اورموت کے بعد جزاء وسزا کی کیفیت کا بیان

- باب (۱) ونیامیں جزائے اعمال کابیان
  - باب (۲) موت کی حقیقت کابیان
- باب (۳) برزخی مجازات میں لوگوں کے مختلف احوال کابیان
- باب (۳) قیامت اوراس کے بعد کے واقعات کے پچھاسرار ورموز کا بیان

# مبحث دوم د نیامیں اورموت کے بعد جزاؤ سزا کی کیفیت کا بیان

باب \_\_\_\_ا

# و نیامیں جزائے اعمال کا بیان (نفتی دلائل)

مبحث اول میں تکلیف شرعی اور جزائے اٹھال کی بحث تفصیل ہے گزر چکی ہے۔ اب اس دوسر ہے بعث میں ، دنیوی زندگی میں اور مرنے کے بعد جزاؤ سرا کی کیفیت کا بیان ہے کہ بیجازات کس طرح ہوتی ہے؟ یعنی اسکی کیا صور تیں ہوتی ہیں؟ مجازات: دنیوی زندگی میں ، اور مرنے کے بعد قبر میں ، میدان حشر میں ، آخرت کے راستہ میں پل صراط پر ، اور بالاً خرآ خرت میں جنت وجہنم کی صورت میں ہوتی ہے۔ اور یہ جزاؤ سزا تدریجا ہوتی ہے یعنی دنیا میں بس برائے نام ، بطور نمونداز خروار ہے ، قبر میں اس سے بخت اور آ گے اور تخت ہوتی جاتی ہے اور دنیا میں تمام اٹھال کی جزاؤ سزا نہیں دی جاتی ، بعض ہی اٹھال کی جزاؤ سزا سلسلہ میں کوئی ضابط نہیں بتلایا گیا کہ کن اٹھال کی جزاؤ سزات ہوتی ہے۔ مثال کے طور پر والدین کے ساتھ صن سلوک کا بدلہ دنیا میں ضرور ملتا ہے ، اس طرح زنا چھیل جانے کی ، ماں باپ کی نافر مانی کی ، ناپ تول میں کمی کرنے کی اور سود کھانے کی سزاجھی دنیا میں ضرور ملتی ہے۔

اورد نیامیں اعمال صالحہ کی جو جزائے خیرملتی ہے، وہ اللہ کی رحمت ہوتی ہے، تمل کا بدلہ نہیں ہوتا اور ضروری نہیں کہ وہ رحمت سب کو پہنچے، اللہ تعالی جس کو چاہتے ہیں بیرحمت پہنچاتے ہیں۔ سور ہ یوسف آیت (۵۷ و ۵۵) میں ہے کہ:'' ہم جس پر چاہتے ہیں اور ہم نیکی کرنے والوں کا اجرضا کع نہیں کرتے ، اور آخرت کا اجرکہیں بڑھ کر ہے، ایمان اور تفوی والوں کے لئے'' ﴿ نُصِیْبُ ہِرَ حُمَتِنَا مَنْ نَشَآءُ﴾ الآیتین.

اورمؤمن کوجود نیامیں اعمال سیئے کی سزاملتی ہے، وہ گناہوں کا کفارہ بن جاتی ہے،اورآ گےمعاملہ صاف ہوجا تا



ہے بلکہ جن لوگوں کے ساتھ اللہ تعالیٰ کوخیر منظور ہوتی ہے ، ان کو دنیا میں طرح طرح کی تکلیفوں میں مبتلا کر کے گنا ہوں سے پاک صاف کر کے اٹھایا جاتا ہے۔ حدیثوں میں میضمون آیا ہے۔

اور کافر کوجود نیا میں مجازات ہوتی ہے تو اس میں ابتلاء (امتحان) کا پبلوبھی ہوتا ہے۔ سورۃ الاعراف آیات (۹۵،۹۴) میں اسٹاد فرمایا گیا ہے کہ: ''ہم نے کسی ستی میں کوئی نبی نہیں جیجا مکر وہاں کے باشندوں کوہم نے متحاجی اور بیاری میں پکڑا، تا کہ وہ ڈھیلے پڑجاویں، پھر ہم نے اس بدحالی کی جگہ خوش حالی بدل دی، یہاں تک کہ ان کوخوب ترقی ہوئی اور وہ کہنے گئے کہ ہمارے اسلاف کو بھی تنگی اور راحت پیش آئی تھی! تو ہم نے ان کودفعتا پکڑلیادر انحالیکہ ان کو خبر تک نہتی ' شاہ صاحب قدس سرہ سب سے پہلے وہ دلائل نقلیہ لکھتے ہیں جن سے دنیا میں مجازات ثابت ہوتی ہے، پھراپئی بات کہیں گے، ارشاد فرماتے ہیں:

(۱) اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: ''اورتم کو جو پھے مصیبت پہنچتی ہے وہ تمہارے ہاتھوں کی کمائی کی وجہ ہے ہے اوراللہ تعالیٰ بہت ہے گنا ہوں ہے درگز رفر مادیتے ہیں' (سورۃ الشوری آیت ۳۰) اس آیت میں و نیوی مجازات کا بیان ہے۔

(۲) اورارشاد فرمایا: ''اورا گریدلوگ (اہل کتاب) توریت کی ،اورانجیل کی ،اوراس کتاب کی جوان کے پاس ان کے رب کی طرف ہے بھیجی گئی ہے (یعنی قرآن کی ) پوری پابندی کرتے تو وہ اپنے اوپر سے اوراپ پیروں کے پنچے ہے رایعنی ہر طرف ہے بھیجی گئی ہے (یعنی قرآن کی ) پوری پابندی کرتے تو وہ اپنے اوپر سے اوراپ پیروں کے پنچے ہے (یعنی ہر طرف ہے )خوب فراغت سے کھاتے '' (سورۃ المائدہ آیت ۲۱) اس میں بھی د نیوی برکات کا ذکر ہے۔

(۳) حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ ہے مروی ہے کہ یمن کے شہر صنعاء کے قریب ایک باغ تھا ،اس کا اصل ما لک پیرا وارسے اللہ کاحق دیا کرتا تھا ،لیکن اس کے مرنے کے بعد اس کے وارثوں نے بخل کی وجہ سے اللہ کاحق دینا بند کردیا ،

پیرا وارسے اللہ کاحق دیا کرتا تھا ،لیکن اس کے مرنے کے بعد اس کے وارثوں نے بخل کی وجہ سے اللہ کاحق دینا بند کردیا ،

طرح نہ کوئی نا گہانی آفت نازل ہوئی اوروہ باغ بالکل تباہ و ہرباد ہو گیا۔سورۃ القام آیا ہے (۲۰–۳۳) ہیں بیوا قعد اس

''اوراللہ تعالی نے ایک باغ والوں کی آزمائش کی ، جبہ انہوں نے قتم کھائی کہ وہ ضروراس کا پھل صبح چل کرتوڑ لیں گے،
اورانھوں نے ان شاء اللہ بھی نہ کہا، سواس باغ پر تیرے رب کی طرف سے ایک پھر نے والا عذاب پھر گیا، اور وہ سور ہے
تھے پھر صبح کو وہ باغ ایسارہ گیا، جیسے کٹا ہوا کھیت ۔ پس صبح کے وقت وہ ایک دوسرے کو پکار نے لگے کہ اپنے کھیت پر
سویرے چلو، اگرتم کو پھل توڑنا ہے۔ پھر وہ لوگ آپس میں چیکے چکے باتیں کرتے چلے کہ آج تم تک کوئی محتاج نہ آنے
پائے، اوراپنے کو محتاج کے نہ دینے پر قادر مجھ کر چلے ، پھر جب اس باغ کود یکھا تو کہنے لگے کہ بیشک ہم راستہ بھول گئے ،
بلکہ ہماری قسمت پھوٹ گئی۔ ان میں جواچھا آ دمی تھا، کہنے لگا کہ کیوں میں نے تم سے کہا نہ تھا! اب تسیح کیوں نہیں کرتے
بلکہ ہماری قسمت پھوٹ گئی۔ ان میں جواچھا آ دمی تھا، کہنے لگا کہ کیوں میں نے تم سے کہا نہ تھا! اب تسیح کیوں نہیں کرتے
بلکہ ہماری قسمت پھوٹ گئی۔ ہمارارب پاک ہے، بیشک ہم قصو وار ہیں ، پھرایک دوسرے کو تخاطب بنا کر، باہم الزام دینے گے ،
بیشک ہم حدسے نگلنے والے تھے! شاید ہمارا پر وردگارہم کواس سے اچھا باغ اس کے بدلے میں دیدے۔ ہم اپنے رب کی

طرف رجوع کرتے ہیں۔اس طرح ( دنیا کا)عذاب ہوا کرتا ہے اور آخرت کاعذاب اس سے بھی بخت ہے، کاش وہ لوگ جانے !''

(٣) تر مذی شریف (١٣٠٢) میں بیصدیث ہے کہ رسول اللہ سَلَائِنَائِیَا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ وَإِنْ تُبْدُوٰ الله (اورا گرظا ہر کروتم ان باتوں کو جو تمہارے دلوں میں ہیں یا پوشیدہ رکھو، اللہ تعالیٰ تم ہان کے بارے میں حساب لیس کے ) اورارشاد باری تعالیٰ: من یعمل النے (جو تحض کوئی برا کام کرے گا، وہ اس کے بدلے میں سزاد یا جائے گا) کی تفسیر میں ارشاد فر مایا:

'' بیا محالے اور جزاء) اللہ تعالیٰ کا بندے پر عتا ہے ہخار اور رنے ہے جو اس کو پہنچتے ہیں، یہاں تک کہ پونچی ،جس کو وہ مس کرتے کے جیب میں رکھتا ہے، پس وہ گم ہوجاتی ہے تو وہ اس کی وجہ نے ممگین ہوتا ہے، (تو اس سے اس کے گناہ معاف ہوتے ہیں) یہاں تک کہ بندہ گنا ہوں سے نکل جاتا ہے، جس طرح سرخ سونا بھٹی سے (صاف ہوکر) نکلتا معاف ہوتے ہیں) یہاں تک کہ بندہ گنا ہوں سے نکل جاتا ہے، جس طرح سرخ سونا بھٹی سے (صاف ہوکر) نکلتا ہے' (مشکلو ق کتاب البخائز، باب عیاد قالم یض، صدیت نمبر ۱۵۵۵)

### المبحث الثاني

### مبحثُ كيفية المجازاة في الحياة وبعد الممات باب الجزاء على الأعمال في الدنيا

قال الله تعالى: ﴿وَمَا أَصَابَكُمْ مِن مُصِيْبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيْكُمْ ، وَيَعْفُواْ عَنْ كَثِيرٍ ﴾ وقال: ﴿وَلَوْأَنَّهُمْ اَقَامُواْ التَّوْرَا ةَ وَالإِنْجِيْلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَّبِهِمْ ، لَأَكُلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمَنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ ﴾ وقال الله تعالى فى قصة أصحاب الجنة ، حين منعوا الصدقة ماقال. وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم فى قوله تعالى: ﴿وَإِنْ تُبُدُواْ مَافِى أَنْفُسِكُمْ ، أَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ الله ﴾ صلى الله عليه وسلم فى قوله تعالى: ﴿وَإِنْ تُبُدُواْ مَافِى أَنْفُسِكُمْ ، أَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ الله ﴾ وقولِه تعالى: ﴿وَإِنْ تُبُدُواْ مَافِى أَنْفُسِكُمْ ، أَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ مِن اللهُ ﴾ وقولِه تعالى: ﴿وَإِنْ تُبُدُواْ مَافِى اللهُ العبُدُ بِما يصيبُه مِن الحمّى وقولِه تعالى: ﴿ وَاللهُ فَي يَعْمَلُ سُوءً اللهُ عَلَى اللهُ العبُدُ الله العبُدُ الله العبُد ليخرُج من الحمّى والنكبة ، حتى البضاعة يَضَعُهَا فى يد قميصه ، فَيَفْقِدُها ، فيفْزَع لها ، حتى إن العبد ليخرُج من ذوبه ، كما يخرج التِبر الأحمر من الكِير "

ترجمہ: مبحث دوم: ، دنیا میں اور مرنے کے بعد مجازات کی کیفیت کی بحث: دنیا میں اعمال پر جزاء کا بیان: اللہ تعالی نے ارشاد فر مایا: اور جومصیبت تم کو پہنچتی ہے وہ تمہارے اپنے کرتو توں کی وجہ سے ہے، اور اللہ تعالی بہت می باتوں سے درگذر فر ماتے ہیں'' اور ارشاد فر مایا:'' اور اگروہ (اہل کتاب) تو رات وانجیل اور اس قرآن پرٹھیک ٹھیک مل کرتے سے درگذر فر ماتے ہیں'' اور ارشاد فر مایا:'' اور اگروہ (اہل کتاب) تو رات وانجیل اور اس قرآن پرٹھیک ٹھیک مل کرتے

جوان کی طرف نازل کیا گیاہے، تو ضرور کھاتے وہ اپنے اوپر سے اور اپنے پیروں کے نیچے سے 'اور اللہ تعالیٰ نے باغ والوں کے واقعہ میں ارشاوفر مایا، جب انھوں نے خیرات روک دی، وہ جوارشاوفر مایا۔

اوررسول الله صلاقی آنیا نے ارشاد باری ﴿ وَإِنْ تُبُدُوْ ا ﴾ النج (ابقرہ ۲۸۴) اورارشاد باری ﴿ من یعمل ﴾ النج (النساء ۱۲۳) کی تفسیر میں ارشاد فرمایا کہ: ''بیاللہ تعالی کا سرزنش فرمانا ہے بندے کی اس چیز کے ذریعہ جواس کو پہنچی ہے بخار اور مصیبت میں ہے، بیہال تک کہ پونجی ، جے رکھتا ہے بندہ اپنی تھی کے ہاتھ میں (پہلے جیب آسین میں بنتی تھی ) پس اس پونجی کو گم کرتا ہے، پس اس کی وجہ سے گھبرا جاتا ہے ( تو اس سے بھی گناہ معاف ہوتے ہیں ) یہاں تک کہ بندہ گناہوں سے نکل جاتا ہے، جیسا سرخ سونا، سنار کی بھٹی سے (صاف ہوکر) نکاتا ہے۔

نوٹ : کتاب میں معاقبہ تھا۔اصل مطبوعہ صدیقی ، تر مذی شریف ،اور مشکوٰۃ شریف سے سیجے کی گئی ہے۔مخطوطہ کراچی میں بھی اسی طرح ہے۔

\$

公

S

### د نیامیں جزائے اعمال کابیان

### (عقلی دلیل)

د نیامیں جزائے اعمال کی عقلی وجہ بچھنے کے لئے پہلے تین باتیں سمجھ لیں:

کیم بات: انسان میں اللہ تعالی نے مکیت اور ہیمیت کی دونوں تو تیں کیساں پیدا کی ہیں ﴿فَالْهَمْهَا فُجُوْرَهَا وَوَ تَقُو اَهَا﴾ (پھراللہ تعالی نے نفس کواس کی بدکر داری اور پر ہیزگاری الہام کی ) مگر خار جی اثرات کی وجہ ہے ایک دوسری پر غالب آتی ہے۔ جب تک آ دمی زندہ رہتا ہے عام طور پر ملکیت ہیمیت کے اثرات میں دبی رہتی ہے، کیونکہ ہیمیت کو کھانے وغیرہ ہے مدو پہنچی رہتی ہے مگر ملکیت کا بھی موقعہ آتا ہے۔ ایک دن وہ بھی ظاہر ہوتی ہے۔ ایسادو صور تو اس ہوتا ہے۔ اور پہلے وغیرہ سے جو کمک پہنچتی رہتی ہے وہ بند ہوجاتی ہے۔ اور پہلے ہے موجود مادہ تحلیل ہوتا رہتا ہے اور اس کو بدل ما تحمل میسر نہیں آتا۔ نیز اب بھوک شکم سیری اور غصہ وغیرہ عوارض، شم سیری اور خصہ وغیرہ عوارض، شم سیری اور خصہ وغیرہ عوارض، شم سیری اور جب ملکیت کو کمک پہنچنی شم سے موجود مادہ تحلیل ہوتا رہتا ہے اور اس وقت ملکیت پر عالم بالا سے ایک رنگ متر شح ہوتا ہے۔ اور جب ملکیت کو کمک پہنچنی شروع ہوجاتی ہے تو وہ تو می ہوجاتی ہے۔

(۲) جب آ دمی ریاضتوں کے ذریعہ اور عالم بالا کی طرف مسلسل توجہ رکھنے کے ذریعہ نفس کشی کرلیتا ہے، جیسا کہ صوفیاء فرماتے ہیں: مُسوتہ وا قبلَ أن تموتوا (موت سے پہلے فس کشی کرلو)جب آ دمی پیمر تبہ حاصل کرلیتا ہے تونفس

- ﴿ أَوْسُوْرَ بِيَالْشِيَرُ ﴾

پرملکوت سے بجلیاں کوندنی شروع ہوتی ہیں،جس کی وجہ سے ملکیت قوی ہوجاتی ہے۔

دوسری بات: ملکیت اور بہیمیت میں سے ہرقوت کوان اعمال و کیفیات نفسانیہ سے انشراح وانبساط حاصل ہوتا ہے جواس کے مناسب حال ہیں، اور ہرقوت نقبض ہوتی ہے اور سکر تی ہے ان اعمال و کیفیات کی وجہ سے جواسکے مناسب حال نہیں ہوتے ۔
چنانچہ بھلے آدمی کو نیکیوں سے خوشی اور ہرائیوں سے شدید المجھن ہوتی ہے اور ہرے آدمی کا حال اس کے برعکس ہوتا ہے ۔
چنانچہ بھلے آدمی کو نیکیوں سے خوشی اور ہر لئدت کا ایک پیکر محسوں ہے، چیسے جسم میں کہیں تکلیف دہ خِلط جمع ہوجاتی ہے تو چیس ہونے تیسری بات ، ہر تکلیف اور ہرلذت کا ایک پیکر محسوں ہے تیسری اور تنگی پیدا ہوتی ہے۔ اور خواب میں آگ اور شعلے ہونے تیں اور بلغم کی زیادتی ہوجاتی ہے تو دل میں بے چینی اور تنگی پیدا ہوتی ہے۔ اس طرح ہر تکلیف کا اور ہرلذت کا ایک پیکر محسوں ہے۔

ا بعقلی وجہ بچھے: جب ملکیت کوسر ابھارنے کا موقعہ ملتا ہے تو بیداری میں یا نیند میں انسیت اور سرور کی شکلیں پیدا ہوتی ہیں۔ اگر اس نے نظافت، طہارت، خشوع اور اخبات کی صفتیں پیدا کی ہیں تو بیصفات مم روحبت کی صور توں میں نمودار ہوتی ہیں اور یہی ان اعمال صالحہ کی جزاء ہے۔ اور اگر مذکورہ صفات کی اضداد اپنے اندر پیدا کی ہیں تو وہ غیر معتدل کیفیات کی صور توں میں نمودار ہوتی ہیں۔ علاوہ ازیں نمیندیا بیداری میں ایسے واقعات رونما ہوتے ہیں جو تو ہین آ میز اور دھمکی شپتل ہوتے ہیں۔ غصہ کا شخے والے درندے کی شکل میں ظاہر ہوتا ہے، اور بخل ڈسنے والے سانپ کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔

#### اعلم:

[١] أن للملكية بُروزًا بعد كُمونها في البهيمية، وانفكاكًا بعد اشتباكها بها.

فتارة بالموت الطبيعي، فإنه حينئذ لايأتي مددُها من الغذاء، وتتحَلَّل موادُّها لاإلى بدل، ولا تُهَيِّجُ النفسَ أحوالٌ طارئةٌ: كَجُوع وشَبَع وغضب، فيترشح لونُ عالم القدس عليها.

وتارة بالموت الاختيارى : فلايزال يكسِر بهيميتَه برياضة، واستدامةِ توجهِ إلى عالم القدس، فيَبْرَق عليه بعضُ بوارق الملكية.

[٢] وأن لكل شيئ انشراحا وانبساطا بما يلائمه من الأعمال والهيبات، وانقُباضًا وتقلُّصا بما يخالفه منها.

[٣] وأن لكل ألم ولذ قٍ شَبَحًا يَتَشَبَّح به؛ فَشَبْحُ الخِلْطِ اللَّذَاعِ النَخْسُ؛ وشَبْحُ التاذِي من حرارة الصفراء الكَرَبُ والضَّجَر، وأن يرى في مناه ، النيران والشُّعَلَ؛ وشبح التأذى من البلغم مقاساة البرد، وأن يرى في المنام المياة والثلج.

فإذا برزت الملكية ظهر في اليقظة أو المنام أشباحُ الأنس والسرور، إن كان اكتسب

النظافة، والخشوع، وسائر ما يناسب الملكية؛ ويتشبح أضدادُها في صورة كيفيات مضادَّة للاعتدال؛ وواقعاتٌ تشتمل على إهانة وتهديد، ويظهر الغضب في صورة سَبُعٍ يَنْهَسُ، والبخلُ في صورة حيةٍ تلدغ.

### ترجمه:جان لين:

(۱) کہ ملکیت کے لئے بہیمیت میں چھپنے کے بعد نمودار ہونا ہے،اور بہیمیت کے ساتھ اسکے گھنے کے بعد جدا ہونا ہے: پس بھی فطری موت سے ہوتا ہے، پس بیشک شان میہ ہے کہ اس وقت نہیں آتی بہیمیت کی کمک غذا ہے،اور تحلیل ہوجاتا ہے اس کا (سابق) مواد، بدل ما پنتحلل کے بغیر،اور نہیں اُ کساتے نفس کو پیش آنے والے حالات، جیسے بھوک، شکم سیری اور غصہ، پس عالم پاک (بعنی اللہ تعالیٰ کی طرف) ہے ایک رنگ اس پر شیکتا ہے۔

اور بھی اختیاری موت سے ہوتا ہے، پس آ دمی برابرا پنی بہیمیت کوتو ڑتا رہتا ہے ریاضت اور عالم پاک کی طرف مسلسل متوجہ رہنے کے ذریعیہ، پس اس پرملکیت کی پھے بجلیاں چپکتی ہیں۔

(۲) اور میدکہ (ملکیت و بہیمیت میں ہے) ہر چیز کوانشراح اور انبساط ہوتا ہے اُن اعمال وملکات کی وجہ ہے جواس قوت کے مناسب ہیں اور انقباض اور سکڑنا ہے اُن اعمال وملکات کی وجہ ہے جواس قوت کے برخلاف ہیں۔

(٣) اور سے کہ ہر تکلیف اور ہرلذت کا ایک پیکر محسوں ہے، جس کے ساتھ وہ تکلیف یالذت متشکل ہوتی ہے۔ پس نہایت تکلیف وہ خِلط کا پیکر محسوں چبین ہے، اور صفراء کی گرمی سے تکلیف اٹھانے کا پیکر بے چینی اور تنگ ولی ہے اور بیا بات ہے کہ وہ خواب میں آگ اور شعلے دکھے۔ اور بلغم کی تکلیف اٹھانے کا پیکر، سردی کی تکلیف برداشت کرنا ہے اور بیا بات ہے کہ وہ خواب میں یانی اور برف دکھے۔

پی جب ملکیت نمودار ہوتی ہے تو بیداری میں یا خواب میں انسیت اور خوشی کی شکلیں ظاہر ہوتی ہیں، اگراس نے نظافت، خشوع اور دیگر وہ صفات جوملکیت کے مناسب ہیں حاصل کی ہیں۔ اور اُن صفات کی اضداد متشکل ہوتی ہیں اعتدال کے برخلاف کیفیات کی شکلوں میں اور ایسے واقعات نمودار ہوتے ہیں جواہانت اور دھمکی پرمشمل ہوتے ہیں اور غصہ ظاہر ہوتا ہے ایسے درندے کی شکل میں جو ڈس رہا ہو، اور بخل ظاہر ہوتا ہے ایسے سانپ کی شکل میں، جو ڈس رہا ہو۔

#### لغات وتركيب:

بَوْزَ بُرُوْزُا :ميدان كَى طَرف نَكنا ..... كَمْنَ (نَ مَ) مُحُمُوْنًا : چِينا ..... اِشْتَبَكَ : مختلط مونا ، بعض كابعض مين واخل مونا ..... واخل مونا .... واخل مونا و يجهل على الله و يحبيل من الله و يحبيل من الله و يحبيل ا

ضَجِرَ (س) صَجْرًا: تَنگ ول ہونا، زِج ہونا ..... نَهَسَ (نس) نَهْسًا اللحمَ گوشت کوا گلے دانتوں سے نوچنا ..... آخلاطُ الجسد: خون بلغم ،سودا،صفراء ..... و اقعاتٌ کاعطف أشباح پر ہے ..... يَنْهَسَ كتاب مِيس ينهر تقا،مطبوعہ صدیقی اورمخطوط کراچی سے تھیجے کی گئی ہے۔

### خارجی جزاؤسزا کاضابطه

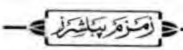
اعمال کی جزاؤسزاایک تواندرونی ہوتی ہے، جیسے نیک اعمال کی وجہ ہے دل میں خوشی کا پیدا ہونا اور برے اعمال کی وجہ ہے دل میں خوشی کا پیدا ہونا اور برے اعمال کی وجہ ہے دل میں ندامت وحسرت کا پیدا ہونا ،اس مجازات کا نظام عالم ہے کوئی تعارض نہیں ہوتا ،اس لئے بیہ جزاؤسزا تو ہبر حال ہوتی ہے،اس میں نظام عالم کے نقاضوں کو پیش نظر نہیں رکھا جاتا۔

دوسری بیرونی مجازات ہے، جیسے نیک اعمال کی وجہ ہے جان ومال میں برکت ہونا،عزت وراحت ملناوغیرہ اور برےاعمال کی وجہ سے خوف اور فاقہ پیش آنا، جان ومال اور ثمرات کا گھٹ جانا وغیرہ۔اس مجازات کا بھی نظام عالم کے تقاضوں سے تعارض ہوتا ہے اس لئے یہ بیرونی مجازات نظام عالم کے اسباب کی رعایت کے ساتھ ہوتی ہے تا کہ نظام عالم میں خلل نہ پڑے۔

کیں جو شخص نظام عالم کے اسباب کا احاطہ کرلے اور اس نظام کو پیش نظرر کھے جواسباب سے رونما (پیدا) ہوتا ہے تو وہ یہ بات قطعی طور پر جان لے گا کہ اللہ تعالیٰ کسی گنہ گار کو دنیا میں سزاد ہے بغیر نہیں چھوڑتے ،مگریہ سزا نظام عالم کی مصلحتوں کی رعایت کے ساتھ ہوتی ہے اور اس کی چارصور تیں ہوتی ہیں ، جو درجی ذیل ہیں:

جب نظام عالم کے اسباب پُرسکون ہوں یعنی ان کا کوئی تقاضا نہ ہو، تو آ دمی کے اپنے اعمال کام کرتے ہیں یعنی ان کے مطابق جزاؤسزا ہوتی ہے۔

ا نظام عالم كاسباب حاسة بين كه:



نظام عالم کے اسباب کوسکیڑلینا نامناسب نہیں ہوتا تو نظام عالم کے اسباب کوسکیڑلیا جاتا ہے، اور زید کے برے اعمال کو کام کرنے دیا جاتا ہے۔ اس صورت میں اس کی بدکاریاں نعمتوں کوروک دیتی ہیں یا کم کردیتی ہیں۔ اور ان دونوں صورتوں میں گو بظاہراعمال کا نظام عالم کے اسباب سے تعارض ہوتا ہے مگر حقیقی تعارض نہیں ہوتا اس لئے کہ نظام عالم کے اسباب کوسکیڑلینا نامناسب نہیں ہوتا۔

(٣) اسباب کا تقاضا ہوتا ہے کہ زید کو تکلیف یا راحت پنچے اور زید نیک یا بد ہوتا ہے بعنی نظام عالم کے اسباب کا تقاضا بھی وہی ہوتا ہے جوآ دمی کے اپنے اعمال کا تقاضا ہوتا ہے تو شراب دوآ تشہ ہوجاتی ہے بعنی جزاؤسزا تیزتر ہوجاتی ہے، اس کوخوب راحتیں میسرآتی ہیں یا سخت سزاملتی ہے نتیجۂ نیک آ دمی استھے کام اور زیادہ کرنے لگتا ہے اور برا آ دمی برائیوں میں اور بڑھ جاتا ہے۔

(٣) نظام عالم کے اسباب قوی ہوں اور ان کے تقاضوں کا پایا جانا زیادہ ضروری ہو، اور آدمی کے اپنا اکتال کے قلم کا پایا جانا اتنا ضروری نہ ہو، تو نظام عالم کے اسباب کی رعایت کی جاتی ہے اور آدمی کے اعمال کے تقاضوں کوروک دیا جاتا ہے۔ اور بدکار کوڈھیل دیدی جاتی ہے اور نیکوکار کو بہ ظاہر تنگی پیش آتی ہے اور اس کی بینگی اس کے نفس کی اصلاح کا ذریعہ بنتی ہے اور اس کو بید حقیقت سمجھا دی جاتی ہے، جیسے مریض کر وی دوار غبت سے بیتا ہے، کیونکہ وہ جانتا ہے کہ اس میں اس کی شفاء ہے، اس طرح نیک آدمی ہے تھے اس کے میری پریٹانیاں میری ترقی کا سبب جیں اور میری نیکیوں کا صلاح فوظ ہے۔ متفق علیہ صدیث میں ہے کہ مؤمن کا حال تروتازہ کھیتی جیسا ہے، ہوا کے ذرا سے جھو نکے بھی اس کو ہلاکر رکھ دیتے ہیں، اس طرح مؤمن پر پوری زندگی احوال آتے رہتے ہیں اور وہ کفارہ سیئات اور رفع درجات کا سبب بنتے ہیں، جیسا کہ دوسری متفق علیہ صدیث میں آیا ہے کہ مؤمن کو جو بھی تکلیف پہنچتی ہے اس سے اس کے گناہ معاف ہوتے ہیں۔ دوسری متفق علیہ صدیث میں آیا ہے کہ مؤمن کو جو بھی تکلیف پہنچتی ہے اس سے اس کے گناہ معاف ہوتے ہیں۔

﴿ بعض علاقوں پر شیطان کی اطاعت غالب آجاتی ہے، جیسے تمام کا فرممالک، بالحضوص پورپ اورامریکہ، اور وہاں کے باشندے سرا پا بہیمیت بن جاتے ہیں، توایک مدت تک بطورا بتلا ان لوگوں کی سزار وک دی جاتی ہے۔ سورة الاعراف آیات (۹۳-۹۲) میں اس کا تذکرہ ہے کہ نبی کی بعثت کے بعدلوگوں کو ختیوں سے دو چار کیا جاتا ہے تا کہ وہ وصلے پڑیں، اگروہ ڈھیلے نہیں پڑتے توان کو ہر کتوں سے نواز اجاتا ہے کہ شاید شکر گزار ہوں، اور جب اس کا بھی کوئی شمرہ سامنے نہیں آتا تو وفعۃ ان کو پکڑلیا جاتا ہے اور بیہ برکتیں آزمائش کے لئے ہوتی ہیں، حقیقی نعتیں اور برکتیں وہ ہیں جو ایمان اورا عمال صالحہ کے صلہ میں ملتی ہیں، مگر جب لوگ تکذیب پر تلے رہتے ہیں تو پا داش عمل کا قانون روبعمل آتا ہے اس کی مثال لوط علیہ السلام کی بستیاں ہیں کہ عرصہ تک وہ خوش حال رہیں مگر بالآخروہ شاہ کردی گئیں۔

اس آخری صورت کی مثال ایسی ہے کہ ایک آقا کے غلام شرارت پراتر ہے ہوئے ہیں ،مگر کسی وجہ ہے آقا کو سزاد بینے کی فرصت نہیں ،اس وجہ سے گدھے اصطبل میں لاتیں چلار ہے ہیں ،مگر جونہی آقا فارغ ہوتا ہے تو ایسی سزا دیتا ہے کہ سب کھایا پیانکل جاتا ہے اسی طرح جب قیامت کا دن آئے گاتوان لوگوں کوسزا ملے گی، گویا اب اللہ تعالیٰ کوسزا دینے ک فرصت ملی ۔ سورۃ الرحمٰن آیت اسم میں ارشاد فر مایا ہے کہ:''اے جن وانس! ہم عنقریب تمہارے لئے فارغ ہوجاتے ہیں' یعنی حساب و کتاب لینے والے ہیں۔ اور اس کو مجاز آفارغ ہونا فر مایا ہے۔ اس آیت میں کسی مصلحت سے ایک وفت تک جزاء کے مؤخر ہونے کی طرف اشارہ ہے۔

و الضابطة في المجازاة الخارجية: أنها تكون في تضاعيفِ أسبابٍ؛ فمن أحاط بتلك الأسباب، وتسمَّل عنده النظامُ المنبعِثُ منها، عَلِمَ قطعاً أن الحق لايَدَعُ عاصياً إلا يُجازِيه في الدنيا، مع رعاية ذلك النظام:

فيكون إذا هَدَا تِ الأسبابُ عن تنعيمه وتعذيبه، نُعَمَ بسبب الأعمال الصالحة، أو عُذّب بسبب الأعمال الفاجرة.

ويكون إذا أَجْمعتِ الأسبابِ على إيلامه، وكان صالحاً، وكان قَبْضُهَا لمعارضةِ صلاحِهِ غَيْرَ قَبيحٍ صُرفَتْ أعمالُه إلى رفع البلاء أو تخفيفه؛ أو على إنعامه، وكان فاسقا، صُرفت إلى إزالة نعمتِه، وكان كالمُعَارض لأسبابها؛ أو أَجْمعت على مناسبة أعماله أمِدَّ في ذلك إمدادًا بَيِّنًا.

وربما كان حكمُ النظام أو جَبَ من حكم الأعمال، فَيُسْتدر ج بالفاجر، ويُضَيَّق على الصالح في الظاهر، ويُصرف التضييقُ إلى كسر بهيميته، ويُفَهَّمُ ذلك فيرضى، كالذى يشرب الدواء الْمُرَّ راغبا فيه؛ وهذا معنى قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ مَثَلُ المؤمن كمثل الخَامَةِ من الزرع، تُفَيِّنُهَا الرياحُ: تصرعها مرة، وتعدِلُها أخرى، حتى يأتِيه أجله، ومَثَلُ المنافق كمثل الأُرْزَةِ المُجُذِيةِ، التى الأيصيبها شيئ، حتى يكونَ انْجِعَافُها مرة واحدة ﴾ وقولِهِ صلى الله عليه وسلم: ﴿ مامن مسلم يصيبه أذى من مرض فما سواه، إلا حَطَّ الله به سيئاتِه، كما تَحُطُّ الشجرةُ ورقَهَا ﴾

وَرُبَّ إِقليه غلبت عليه طاعةُ الشيطان، وصار أهلُه كمثل النفوس البهيمية، فَتَتَقَلَّصَ عنه بعضُ المجازاة إلى أجل؛ وذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قُرْيَةٍ مِّنْ نَبِي إِلَّا أَحَذْنَا أَهُلَهَا بِعضُ المجازاة إلى أجل أَجَلْ وَدُلك قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّنْ نَبِي إِلَّا أَحَذْنَا أَهُلَهَا بِالْبَأْسَاءِ وَالطَّرَاءِ لَعَلَّهُمْ يَطَّرُعُونَ؛ ثُمَّ بَدُّلْنَا مَكَانَ السَّيِّئَةِ الْحَسَنَة، حَتَى عَفَوْا وَقَالُوا قَدْ مَسَّ آبَاءَ نَا الضَّرَّآءُ وَالسَّرَّاءُ فَأَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ؛ ولَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهُمْ بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْض، ولكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذُنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾

و بالجملة : فالأمر ههنا يُشْبِهُ بحالِ سيَّدٍ لايَتَفَرَّغ للجزاء، فإذا كان يومُ القيامة صار كأنه تَفَرَّغ؛ وإليه الإشارة في قوله تعالىٰ: ﴿ سَنَفُرُ عُ لَكُمْ أَيُّهَا الثَّقَلَانَ ﴾ ترجمہ:اور بیرونی مجازات کے سلسلہ میں ضابطہ یہ ہے کہ وہ مجازات نظام عالم کے اسباب کے خمن میں ہوتی ہے،
پس جو شخص ان اسباب کا احاطہ کر لے اور اس کی نگاہوں کے سامنے وہ نظام موجود ہوجوان اسباب سے اٹھتا ہے تو وہ
بالیقین جان لے گا کہ اللہ تعالی سی گنہ گار کو دنیا میں سزاد ہے بغیر نہیں چھوڑتے ، نظام عالم کی رعایت کے ساتھ ۔
پس (مجھی) ہوتا ہے: جب نظام عالم کے اسباب آ دمی کی تنعیم وتعذیب سے تھم جاتے ہیں: تو وہ اعمال صالحہ کی وجہ
سے راحتیں پہنچایا جاتا ہے یا اعمال سیرے کی وجہ سے تکلیف پہنچایا جاتا ہے۔

اور (مجھی) ہوتا ہے جب نظام عالم کے اسباب اس کو تکلیف پہنچانے پرمجتمع ہوجاتے ہیں، اور وہ نیک آ دی ہوتا ہے، اور اس کی نیکی کے مقابلہ میں نظام عالم کے اسباب کوسکیڑ ناغیر فتیج ہوتا ہے ( بینی ان کوسکیڑ اجاسکتا ہے، اس میں کوئی حرج نہیں ہوتا) تو اس کے اعمال کو بلاؤں کے حتم کرنے کی طرف یاان کو ہلکا کرنے کی طرف پھیردیا جاتا ہے ۔ یا اسباب مجتمع ہوتے ہیں اس کی راحت رسانی پر، اور وہ بدکار ہوتا ہے، تو اس کے اعمال اس کی نعمتوں کوختم کرنے کی طرف پھیردیئے جاتے ہیں۔ اور وہ بدکار کی نظام عالم کے اسباب کے معارض جیسی ہوجاتی ہے ۔ یا اسباب اکٹھا ہوتے ہیں اس کے اعمال کے حسب حال، تو ان اعمال میں مدد پہنچائی جاتی ہے واضح طور پر مدد پہنچانا۔

اور بھی نظام عالم کے اسباب کا حکم آ دی کے اعمال کے حکم سے زیادہ مؤکد ہوتا ہے، تو بدکار کو ڈھیل دی جاتی ہے، اور نیکوکار پر بظاہر نگی کی جاتی ہے اور اس تنگی کواس کی بہیمیت کے تو ڑنے کی طرف پھیر دیا جاتا ہے۔اور وہ مخص بمجھا دیا جاتا ہے (یاسمجھ جاتا ہے) پس وہ راضی ہوتا ہے، اس کی طرح جوکڑ دی دواء پیتا ہے، اس میں رغبت کرتے ہوئے۔اور یہی مطلب ہے رسول اللہ مِنالِقَهَا کَمَاس ارشاد کا کہ:

"مؤمن کا حال تروتازہ کھیتی جیسا ہے، جس کو ہوائیں ہلاتی ہیں، کبھی اس کو پچھاڑتی ہیں اور کبھی اس کوسیدھا کھڑا کرتی ہیں۔ یہاں تک کہ مومن کی موت آ جاتی ہے ( یعنی چھوٹے بڑے حادثات اس پرآتے ہی رہتے ہیں جو کفارہُ سیئات بنتے رہتے ہیں )

اور منافق کا حال سیدھے کھڑے ہوئے درخت صنوبر جیسا ہے جس کوکوئی چیز نہیں پہنچی (بینی وہ کسی چیز ہے متاثر نہیں ہوتا) یہاں تک کہاس کا بکبارگی ا کھڑنا ہوتا ہے (بینی منافق پر حالات بہت ہی کم آتے ہیں اور وہ کفارۂ سیئات بھی نہیں بنتے) (مشکلوۃ کتاب البخائز، باب عیادۃ المریض حدیث نمبڑا ۱۵۴)

اور یمی معنی اس ارشاد نبوی کے بیں کہ:

''جس کسی مسلمان کو تکلیف پہنچتی ہے بیاری کی یااس کے علاوہ تو اللہ تعالیٰ اس کی وجہ ہے اس کی برائیوں کو جھاڑتے ہیں، جبیبا درخت (پت جھڑ کے موسم میں) ہے جھاڑتا ہے (مشکلوۃ حدیث نمبر ۱۵۳۸ کتاب البخائز) اور بعض علاقوں پر شیطان کی فر ما نبر داری غالب آ جاتی ہے، اور وہاں کے باشندے سرایا بہیمی نفوس جیسے ہوجاتے

﴿ الْمَسْزَمَرُ لِبَالْشِيْرُ ۗ ﴾ -

ہیں، تواس خطہ سے پچھ مجازات ایک مقررہ وقت تک سکڑ جاتی ہے، اوراس کا تذکرہ اس ارشاد باری میں ہے:

''اور نہیں بھیجا ہم نے کسی بستی میں کوئی نبی مگر پکڑا ہم نے اس کے باشندوں کوئیا بی اور بیاری میں، تاکہ وہ گڑ گڑا ئیں، پھر

ہم نے اس بدحالی کوخوش حالی سے بدل دیا، بیہاں تک کہ خوب ترقی ہوئی اور وہ کھنے گئے کہ: ہمارے آباؤاجداد کو بھی تنگی اور

راحت پیش آئی تھی (پس بیکوئی قابل فکر بات نہیں) تو ہم نے ان کو دفعہ پکڑ لیااور ان کو خبر بھی نہتی اور اگر اُن بستیوں کے

راخت پیش آئی تھی (پس بیکوئی قابل فکر بات نہیں) تو ہم نے ان کو دفعہ پکڑ لیااور ان کو خبر بھی نہتی اور اگر اُن بستیوں کے

راخت بیش آئی تھی (پس بیکوئی قابل فکر بات نہیں) تو ہم ان پر آسان وز مین کی برکتیں کھول دیتے ، لیکن اُنھوں نے تکذیب کی تو ہم

نے ان کے اعمال بدکی وجہ سے ان کو پکڑ لیا'' (سورۃ الاعراف ۹۲ – ۹۷)

خلاصہ: پس معاملہ یہاں اس آقا کے مشابہ ہے جوہزا دینے کے لئے فارغ نہ ہو، پس جب قیامت کا دن ہوگا تو صورت حال بیہ ہوگی کہ گویا اللہ تعالیٰ فارغ ہو گئے ،اوراس کی طرف اشارہ ہے اِس ارشاد باری تعالیٰ میں کہ:'' اب ہم تمہارے لئے فارغ ہوتے ہیں ،اے جن وانس!

#### غات:

الصابط والصابطة: وه قاعده كليه جوائي سمارى جزئيات برمنطبق بو .... تصاعيف الشيئ: ما ضُعف منه (دو چندكيا بوا) لين انسان كا عمال كوبحى اسباب نظام عالم بين شامل كرليا جاتا باوران كودو چندكرك بهرسب كى رعايت كرك مجازات بوقى بسسة وقت بين الحجى طرح بجه لينا، وعايت كرك مجازات بوقى بين الحجى طرح بجه لينا، قرآن كريم بين بهر بي في بين الحجى طرح بجه لينا، قرآن كريم بين بين لاك ) ..... هَدَا (ن) هَذَه وَهُدُوء بين بين لاك ) ..... هَدَا (ن) هَدْه وَهُدُوء بين بين لوك المستدر جه إلى كذا: آبت آبت آبت قريب كرنا ..... يُفَهَّم تفهيمًا المرياح الغصون : بواكام بين بين وه بجه جاتا ب .... المخدية : الجهى طرح سن في المنات المرياح الغصون : بواكام بين بين كوبلانا .... أرزة ورخت صنوبر .... المُحدِية : الجهى طرح سن كرا الشجرة : كرا الشجرة المنابطة والله بين المنابطة والله بين مضوط كرا بهونا يعنى مضوط كرا بهونا .... والمشجرة : الشجرة : الشجرة المناس المؤونا .... والمناس المنابطة والا الشجرة المناس المنابطة والا السن المنابطة والله بها المنابطة والله والله والله بها المنابطة والله بها المنابطة والله والله بها المنابطة والله المنابطة والله بها المنابطة والله بها المنابطة والله بها المنابطة والله المنابطة والله المنابطة والله المنابطة والله المنابطة والمنابطة والمنابطة والله المنابطة والله المنابطة والله المنابطة والله المنابطة والله المنابطة والمنابطة والمنابط

#### زكيب:

فيكون أى فيكون تارة كذا ..... نُعِّم إلخ جمله جزائيه بسلمعارضة صلاحه مس الم اجليه بسسة قوله وكان كالمعارض يعنى فكأنهما أى الصالح والفاسق لم يُجازا (سندى) ..... إذا كان يومُ القيامة مس كان تامه المحارض يعنى فكأنهما أى الصالح والفاسق لم يُجازا (سندى) ..... إذا كان يومُ القيامة مس كان تامه المحارة الخارجية أى يُجازى الإنسان تامه المحارة على أعماله بالمجازاة الداخلية من الندامة والحسرة، والرؤيا، وانبساطِ قلبٍ وانقباضه كما

تقدم، بلا نظر إلى الأسباب الموافقة للنظام الكلى أو المخالفة له، وأما المجازاة الخارجية فمبنى على موافقة أسباب المجازاة لنظام العالم يعنى يُجازى الإنسان على أعمالٍ حسنةٍ أو سيئةٍ في الدنيا لامحالة، لكن بحيث لا يتطرق الخلل في نظام العالم، لأن المجازاة لإقامة نظام العالم (سندى) تصحيح: الضابطة اصل مين الضابط تقام حم مخطوط كرا جي سے كي ہے۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

### مجازات کی پانچ صورتیں

د نیامین مجازات کی پانچ شکلیں ہوتی ہیں:

- (۱) روحانی مجازات،اس کومجازات داخلیہ بھی کہتے ہیں۔۔یعنی اعمال صالحہ کی وجہ ہے دل میں خوشی اوراطمینان کا پیدا ہونا،اوراعمال سینہ کی وجہ ہے دل میں انقباض اور گھبرا ہے کا پیدا ہونا۔سور ہُ طآیت ۱۲۴ میں ہے کہ:'' جوشخص میری نصیحت ہے اعراض کرے گا تو اس کے لئے تنگی کا جینا ہوگا'' حضرت تھانوی رحمہ اللہ تحریر فرماتے ہیں :'' و نیا میں تنگی باعتبار قلب کے ہے کہ ہروفت و نیا کی حص میں، ترقی کی فکر میں ، کمی کے اندیشہ میں ہے آرام رہتا ہے، گوکوئی کا فر بے فکر بھی ہو،لیکن اکثر کی حالت یہی ہے'' ( فوائد ترجمہ ) اور نیک ایماندار کا حال اس کے برعکس ہے۔
- (۲) جسمانی مجازات جیسے نیک کام کرنے کی وجہ سے بیاری کا دورہونا، صدقہ کی وجہ سے بیاریوں اور آفتوں کا ٹلنا اور برے کا موں سے بیار پڑجانا، ثم کا چھا جانا اورخوف کا طاری ہونا وغیرہ۔ بُوت سے پہلے جب کعبہ کی تغییر کی جارہی تھی اور آنحضور مِنالِقَیٰکی اور عم محترم مصرت عباس رضی اللہ عنہ پھراٹھا کرلار ہے تھے تو حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے آپ سے کہا کہ تگی اتار کرا پئے کندھے پر ڈال لیجئے (چنانچہ آپ نے ایسا کرنا چاہا) تو فوراز مین پر گر پڑے اور آسان کی طرف تکنی بندھ گئی، پھر آپ نے فرمایا کہ میری گئی مجھے دیدو، پھر آپ نے اس کو باندھ لیا (بخاری شریف کتاب الحج باب فضل مکھ، حدیث نمبر ۱۵۸۳) یہ واقعہ جسمانی مجازات کے بیل سے ہے۔
- (۳) متعلقات میں مجازات جیسے اعمال صالحہ کی وجہ سے جان ومال اور اہل وعیال میں برکت کا ہونا اور بداعمالیوں کی وجہ سے نقصانات کا ہونا۔
- (۳) آفاقی مجازات ہے بیعنی نیک لوگوں سے ملائسافل کااور عام لوگوں کااورز مینی مخلوقات کامحبت کرنااور حسن سلوک کرنااور برے لوگوں کے دریئے آزار ہونا۔
- (۵) اعمال میں مجازات یعنی نیک کام کرنے کی وجہ سے مزید نیکیوں کی توفیق کا ملنااور برے کاموں کی وجہ



ے توفیق کا سلب ہونااور مزید برائیوں میں سینے چلے جاناحتی کہ دل پر مہرلگ جاناغرض خیروشرے نزدیک کیا جانا بھی مجازات ہے۔ اوراس مجازات کی دوصور تمیں ہوتی ہیں ایک سے کہ مزید نیک کا موں کا اس کوالہام کیا جاتا ہے یا شیاطین کے وسوے بڑھ جاتے ہیں۔ دوسرے سے کہ آدی کے احوال میں تبدیلی کردی جاتی ہے یعنی ایسے حالات پیش آتے ہیں کہ آدی نیک کا موں میں ترقی کرتا ہے یا برائیوں میں پیریسارتا ہے۔

فائدہ: جوشخص مذکورہ بالامضامین کواچھی طرح سمجھ لے ، اور ہر بات کواس کے موقعہ پر رکھے ، تو وہ بہت سے اشکالات سے نجات یا لے گامثلاً:

(۱)ایک حدیث ہے معلوم ہوتا ہے کہ نیکی ہے روزی بڑھتی ہےاور دوسری حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ نیک لوگوں کوآ خرت میں اجر ملے گااور دنیامیں بلائیں نیک لوگوں کوزیا دہ پہنچتی ہیں۔

(۲) ایک حدیث کہتی ہے کہ بدی ہے روزی گفتی ہے اور دوسری حدیث میں ہے کہ بد کاروں کوان کی نیکیاں دنیا میں کھلا دی جاتی ہیں۔

تواس تعارض کا جواب ہیہ کہ فی نفسہ نیکی ہے روزی بڑھتی ہے اور بدی ہے گفتی ہے لیکن نظام عالم کے اسباب کی وجہ سے نیک لوگوں کی آزمائش ہوتی ہے اوران کی مسلحت کے لئے ان کی نیکیوں کا اجرآ خرت میں محفوظ کیا جاتا ہے اور کا فروں کے لئے چونکہ آخرت میں کچھنوظ کیا جاتا ہے اور کا فروں کے لئے چونکہ آخرت میں کچھنیں اس لئے ان کی نیکیوں کا صلہ دنیا ہی میں دیدیا جاتا ہے ، تا کہ آخرت میں ان کا کوئی مطالبہ باقی نہ رہے۔ اور کبھی آزمائش کے لئے ان کی روزی گھٹادی جاتی ہے۔ واللہ اعلم

#### ثم المجازاة:

تارة: تكون في نفس العبد بإفاضة البسط والطُّمأنينَة، أو القبض والفَزع.

وتارة: في بدنه، بمنزلة الأمراض الطارئة: من هجومٍ غَمِّ أو خوف؛ ومنه وقوعُ النبي صلى الله عليه وسلم مَغْشيا عليه قبل نبوته، حين كشف عورتَه.

وتارة : في ماله وأهله.

وربما: ألهم الناسُ والملائكة والبهائم: أن يُحسنوا إليه أو يُسيئوا.

وربما: قُرِّبَ إلى خير أو شر، بإلهامات أو إحالاتٍ.

ومن فهم ما ذكرناه ووضع كلَّ شيئ في موضِعه، استراح من إشكالات كثيرة: كمعارضة الأحاديث الدالَّة على أن البِرَّ سببُ زيادة الرزق، والفجورَ سببُ نقصانه؛ والأحاديثِ الدالَّة على أن الفجار يُعَجَّل لهم الحسناتُ في الدنيا، وأن أكثر الناس بلاءً الأَمْثَلُ فالأمثل، ونحو ذلك، والله أعلم.

17.517. 1. 7.7167

تبھی: بندے کے دل میں ہوتی ہے، کشادگی اوراطمینان یاانقباض وگھبراہٹ کے فیضان کے ذریعہ۔ اور بھی: بندے کے بدن میں ہوتی ہے، جیسے بے چینی یا خوف کے ہجوم سے پیش آنے والی بیاریاں ،اوراسی قبیل ے ہے: نبی کریم سِلائِقَاقِیم کا نبوت ہے پہلے بے ہوش ہوکر گریٹرنا، جب آپ نے اپناستر کھولا۔

اوربھی: بندے کے مال میں اور اہل وعیال میں ہوتی ہے۔

اور بھی:لوگ فرشتے اور چویا ہےالہام کئے جاتے ہیں کہ وہ اس بندے سے اچھاسلوک کریں یابراسلوک کریں۔ اور بھی: بندہ نز دیک کیا جاتا ہے خیرے یا شرہے،الہامات کے ذریعیہ یا تغیرات کے ذریعہ۔

فا کدہ:اور جو مخص وہ باتیں سمجھ لے جوہم نے ذکر کیں ،اور ہر چیز کواس کی جگہ میں رکھے (یعنی ہرروایت کا سمجھ مطلب سمجھے ) تو وہ مخص بہت ہےا شکالات ہے آ رام یا لے گا۔ جیسے اُن روایات کا تعارض جواس پر دلالت کرتی ہیں کہ نیک اعمال رزق کی فراخی کا سبب ہیں ،اور برے اعمال رزق کی تنگی کا سبب ہیں ،اور وہ روایات جواس پر ولالت کرتی میں کہ گنہ گاروں کوان کی نیکیوں کا بدلہ دنیا میں جلدی دیدیا جاتا ہے، اور جواس پر دلالت کرتی ہیں کہ سب سے زیادہ آ ز مائش بڑے لوگوں کی ہوتی ہے، پھر درجہ بدرجہ اوراس فقع کی دیگرروایات واللہ اعلم

بَسَطَ (ن) بَسُطًا الثوب: كِيلانا- بَسَطَ الوجل : ول برُهانا- بَسَطَ اليدّ : باتح كشاه وكرنايبان مرادول كى كشادگى، بشاشت اورخوشى ب ..... الطُّمَانينة: الإطمينان .... إحالة: تبديلي ، تغير .... الأمثل (اسم تَفْضِيل ﴾: الأفسل جمع أماثِلُ ومُثُل مؤنث مُثْلي أَعلى مَثْلَ أَسُل مَثْلَ اللهُ مَثَالَةً : افضل مونا ..... فالأمثل مين ف رتيب كے لئے ہے۔

تصحیح: ماذ کو ناہ اصل میں ماذ کو نابغیر شمیر کے تھا ، تھے مخطوط کراجی ہے گ ہے۔

#### باب\_\_\_

### موت کی حقیقت کا بیان

گذشته باب میں دنیوی مجازات کا ذکرتھا ، آئندہ باب میں برزخی مجازات کی تفصیلات آرہی ہیں درمیان میں موت کی حقیقت کا بیان ہے۔ کیونکہ موت ایک بل ہے، اس سے گزر کر ہی قبر کی زندگی تک پہنچا جا سکتا ہے، اس کئے پہلےموت کی حقیقت مجھنا ضروری ہے۔

ایک شاعر کہتاہے:

ینکتہ سیمامیں نے بوالحسن سے سے کہ دوح مرتی نہیں مرگ بدن سے

یعنی اشاعرہ کے امام، حضرت البوالحسن اشعری رحمہ اللہ نے بیہ بات واضح کی ہے کہ مرتابدن ہے، روح نہیں مرتی ۔

روح سے مرا دروح انسانی ہے جس کونفس ناطقہ کہتے ہیں اور بیانسانوں کی مخصوص روح ہے، دیگر حیوانات میں بیروح نہیں ہوتی ،ان میں صرف نسمہ ہوتا ہے جس کوروح ہوائی اور روح حیوانی کہتے ہیں، پیسمہ انسان میں بھی ہوتا ہے اور نفس ناطقہ یعنی روح کا تعلق بدن انسانی سے اسی نسمہ کے واسطہ سے ہوتا ہے جس کی تفصیل مبحث اول، باب پنجم میں گن سے ہیں۔ حکم میں کہتے ہیں کہتے ہیں کہتے ہیں کہتے ہیں کہتے ہیں۔ کے اسطہ سے ہوتا ہے جس کی تفصیل مبحث اول، باب پنجم میں گن سے ہیں۔

موت کے وقت نسمہ کابدن سے حقیقی تعلق ختم ہوجاتا ہے البتہ وہمی (خیالی) تعلق باقی رہتا ہے، اورروح ربانی کانسمہ سے تعلق بحالہ قائم رہتا ہے، بلکہ روح ربانی کے فیضان سے اور عالم مثال کی امداد سے نسمہ پہلے سے زیادہ قو کی ہوجاتا ہے اس کی مثال ہے ہے کہ ایک شخص ماہر کا تب ہو ہوں وجہ سے اس کے دونوں ہاتھ کٹ جائیں تو بھی کتابت کا ملکہ ختم نہیں ہو جوجاتا، بلکہ بحالہ قائم رہتا ہے، اسی طرح کوئی شخص چلنے کا دُھنی ہو، ہر وقت چلتار ہتا ہو، اگر اس کے دونوں پیرکٹ جائیں یا کوئی سمجے وبصیر ہو، پھر وہ بہرہ اندھا ہوجائے تو بھی اصل ملکہ اس میں بحالہ باقی رہے گا۔ اسی طرح روح ربانی کا تعلق بدن منقطع ہوجاتا ہے تو بھی نسمہ سے اس کا تحقیق تعلق باقی رہتا ہے اور بہتا ہے۔ اور یہ بھی نابالکل ہی خام خیالی ہے کہ موت کے وقت روح ربانی کا بدن سے بالکلیة علق منقطع ہوجاتا ہے۔

اوراس وہمی تعلق کوٹیلیفون کی مثال سے سمجھا جاسکتا ہے۔ P.C.O کا تعلق مقامی بستی کے ہرفون ہے ہوتا ہے۔ S.T.D کا تعلق مقامی بستی کے ہرفون ہے ہوتا ہے۔ S.T.D کا تعلق پوری دنیا کے فونوں ہے ہوتا ہے، یہ تعلق وہمی ہے اور S.T.D کا تعلق بوری دنیا کے فونوں ہے ہوتا ہے، یہ تعلق وہمی ہے اور شہر کی مرکز مواصلات کی مشین سے تحقیقی تعلق ہوتا ہے۔

حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے موت کی بید حقیقت سمجھانے کے لئے کمبی تمہید قائم کی ہے، اس تمہید کو بھی سمجھنے کے لئے تمہید ضروری ہے اس لئے درج ذیل معلومات پہلے ذہن شین کرلیں ، پھر شاہ صاحب کی بات پیش کی جائے گی۔
عضر کے معنی ہیں اصل ، اور اصطلاح میں عضر اس بسیط (غیر مرکب) اصل کو کہتے ہیں جس سے تمام مرکبات ترکیب پاتے ہیں۔ عناصر چار ہیں: آگ، پانی ، ہوا ، مٹی ۔ ان کوار کان اور اصول گون وفساد بھی کہتے ہیں۔ مرکب پات وہ چیز ہے جو مختلف ماہیت رکھنے والے اجسام (عناصر اربعہ) سے بنی ہو۔ مرکب کی دوشمیس ہیں: مرکب تام اور مرکب ناقص:

مرکب تام: چاروں عناصریا ان میں سے بعض جب اس طرح پر جمع ہوجا ئیں کہ ہرایک کی کیفیت دوسرے گی مخالفانہ کیفیت کی تیزی کوتوڑ دے،اورایک نئ اعتدالی کیفیت (مزاج) پیدا ہوجائے،اوران بسالط کا ہیولی اپنی صور مرکب ناقص: بسالط عضریہ اگراس طور ہے جمع ہوجائیں کہ مرکب میں بھی بسالط کی صور نوعیہ بدستور ہاتی رہیں، جیسے گارا بمٹی اور پانی کا مرکب ہے، اور ترکیب کے بعد بھی مٹی اور پانی کی صور تیں ہاتی ہیں، نئی صورت نوعیہ جلوہ گرنہیں ہوئی، یانئی صورت ترکیبی پیدا تو ہو گروہ مرکب کی کافی عرصہ تک حفاظت نہ کرے، بلکہ اس کا وجود وقتی اور عارضی ہو، جیسے شہاب (ٹوٹا ہوا تارہ): مادّہ کونیہ اور آگ کا مرکب ہے، اور ترکیب کے بعد نئی صورت کا فیضان بھی ہوا ہے، مگروہ تھوڑی دیرے لئے ہے، اسی طرح کہرااور شبنم وغیرہ یہ سب مرکب غیرتام ہیں (معین الفلے فیص الا

تین عناصر کے مرکبات:طیس مُنحَمَّر (سڑا ہوا گارا): پانی مٹی اور ہوا ہے مرکب ہے اوراس میں ہوا کے ہونے کی علامت بیہ ہے کہ اس میں سے بد بواٹھتی ہے۔طُخلب( کائی): پانی مٹی اور ہوا سے مرکب ہے۔ چارعناصر کے مرکبات: تمام نباتات اور حیوانات (بشمول انسان) ہیں۔

فلکیات، کا گنات الجق اور موالید: زمین سے انتہائی بلندی پر جواجسام پائے جاتے ہیں وہ علویات اور فلکیات کہلاتے ہیں، جیسے آسان (افلاک) ستارے اور سیارے، اور جو چیزیں زمین وآسان کے بیج میں پیدا ہوتی ہیں وہ کا گنات الجوّ (فضائی مخلوقات) کہلاتی ہیں، جیسے بادل، بارش، برف وغیرہ، ان میں مزاج محقق نہیں ہوتا اس لئے بیجلد ختم ہوجاتی ہیں اور ان کومرکب غیرتام کہتے ہیں۔ اور جو چیزیں زمین میں پیدا ہوتی ہیں وہ موالید کہلاتی ہیں، ان میں مزاج محقق ہوتا ہے، اس لئے وہ عرصہ تک قائم رہتی ہیں اور مرکب تام کہلاتی ہیں۔ موالید تین ہیں معدنیات، نباتات اور حیوانات عناصر العدی مرکب ہوتی ہیں، بعض تین سے اور بعض چاروں عناصر سے مرکب ہوتی ہیں، بعض تین سے اور بعض چاروں عناصر سے اور تمام نباتات اور حیوانات عناصر اربعہ کے مرکبات ہیں۔

اس ضروری تمہید کے بعداب حضرت شاہ ولی اللہ صاحب رحمہ اللہ کی تمہید ملاحظہ فر ما کیں:

معدنیات، نباتات، حیوانات اورانسان سب عناصرار بعد ہے بنی ہوئی مخلوقات ہیں۔اس لئے سب کی صورت حال بنظا ہر یکسال نظر آتی ہے، مگر حقیقت حال مختلف ہے، ہرا یک کی صورت نوعیہ کا فیضان الگ الگ مادوں پر ہوتا ہے، جس مادہ میں سونا بننے کی صلاحیت مادہ میں سونا بننے کی صلاحیت ہوتی ہے، اس پر سونے کی صورت نوعیہ سوار ہوئی ہے اور جس مادہ میں چاندی بننے کی صلاحیت ہوتی ہے،اس پر چاندی کی صورت نوعیہ طاری ہوتی ہے یہی حال تمام معدنیات، نباتات اور حیوانات کا ہے، مادے میں جو صلاحیت پیدا ہوتی ہے وہی صورت فائض ہوتی ہے۔ ہر صورت کی سواری الگ الگ ہونے کا یہی مطلب ہے۔

ای طرح ہرصورت نوعیہ کا یعنی ہرنوع کا کمال اوّلی اللّہ ہے، یعنی مبدا فیاض سے ہرنوع کو جو کمال فطری طور پر ملتا ہے وہ اللّہ اللّہ ہوتا ہے، جیسے شہد کی مکھی کواللّہ کمال ملتا ہے، گائے بھینس کو دوسرا کمال ملتا ہے، اونٹ کواللّہ اور بیل کو جدا کمال ملتا ہے اور مخلوقات اکتساب یعنی اپنی محنت سے جو کمال حاصل کرتی ہیں وہ کمال ثانوی کہلاتا ہے، جیسے انسان ککھ پڑھ کر کمالات حاصل کرتا ہے بیسب ثانوی کمالات ہیں اور انسان کو بحیثیت انسان جو صلاحیتیں ملی ہیں وہ اس کا کمال اولی ہیں۔

اس کی تفصیل میہ کے عناصر جب مہین اور باریک ہوتے ہیں،اورقلت وکٹرت کے اعتبار سے مختلف طرح پر باہم ملتے ہیں تو دوعناصروالی مخلوقات، تین عناصروالی مخلوقات،اور چارعناصروالی مخلوقات وجود میں آتی ہیں۔اوران میں سے ہرایک کی خصوصیت الگ ہوتی ہے اوروہ اس کے اجزاء کی خصوصیات کا مجموعہ ہوتی ہے،ان کے علاوہ کوئی نئی چیزان میں نہیں ہوتی ۔اس کی مثال طبیبوں کا معجون ہے جومفر دادو ہے سے مرکب ہوتا ہے۔اوراس معجون میں جو خاصیت پیدا ہوتی ہے، وہ مفر دات کی مقدار کی کمی بیشی سے بھی معجون کے دواص میں فرق پڑتا ہے۔

شاہ صاحب رحمہ اللہ نے ان تمام مرکبات کو کا ئنات الجو کا نام دیا ہے۔ مگرضیح بات بیہ ہے کہ ان میں سے بعض کا ئنات الجو ہیں اور بعض موالید یعنی زمینی مخلوقات ہیں۔

اس کی مزید تفصیل ہیہے کہ عناصر کے باہم ملنے کے بعد جب کسی دھات کا مثلاً سونے کا یا چا ندی کا مزاج پیدا ہوتا ہے تو اس کی صورت معدنیہ آکر اس مزاج پر سوار ہوجاتی ہے اور سونا یا چا ندی موجود ہوجاتے ہیں ، اور اس مادے میں سونے کی ، یا چا ندی کی خصوصیات پیدا ہوجاتی ہیں اور وہ صورت معدنیہ ایک عرصہ تک اس مزاج کی حفاظت کرتی ہے اس لئے وہ سونا یا چا ندی ہی رہتا ہے ،کسی دوسری دھات وغیرہ میں بدل نہیں جاتا۔

اسی طرح جب کسی نبات کامثلاً آم کا یا امرود کا مزاج پیدا ہوتا ہے تو اس نوع کی صورت نامیہ آکراس جسم کو جو محفوظ المز اج ہے سواری بنالیتی ہے۔اوروہ صورت نوعیہ ایک ایسی طاقت بن جاتی ہے جوعناصراور فضاء کے اجزاء کواپنے ہم مزاج بدلتی رہتی ہے، تا کہاس نبات کے لئے جو کمال متوقع ہے اس کووہ بالفعل حاصل کرلے، یعنی جتنا بڑا درخت بنا مقدر ہے اورجس قدر پھل دینا تقدیر الٰہی میں طے ہے وہ دیدے۔

ای طرح جب کسی جسم میں روح ہوائی (نسمہ) تیار ہوتی ہے، جوتغذیہ اور تیمیہ کی صلاحیتوں کی حامل ہوتی ہے، تو صورت حیوانیہ آکراس روح ہوائی پرسوار ہوجاتی ہے، اور حیوانات کی وہ نوع وجود میں آجاتی ہے۔ اور صورت حیوانیہ اس روح ہوائی ہے۔ تا کہ وہ حیوان، اس روح ہوائی کے اطراف میں تصرف شروع کرتی ہے، ان میں حس وحرکت اور ارادہ پیدا کرتی ہے، تا کہ وہ حیوان، مطلوب کی طرف اٹھے، گھاس وانہ وغیرہ خوراک تلاش کرے اور مہروب سے پیچھے ہے یعنی جو چیزیں اس کو ضرر پہنچانے والی ہیں ان سے بیچھے ہے یعنی جو چیزیں اس کو ضرر پہنچانے والی ہیں ان سے بیچے ہے۔

ائی طرح جب بدن انسانی میں نسمہ تیار ہوجا تا ہے تو صورت انسانیہ آگراس نسمہ کوسواری بنالیتی ہے جو بدن میں متصرف ہے،اس طرح انسان کا ایک فر دموجود ہوجا تا ہے، پھر صورت انسانیہ ان خلاق وملکات کوسنوارتی ہے اوران کی بہترین تدبیر کرتی ہے جواقدام واحجام کی بنیاد ہیں،اوران اخلاق کوان علوم کے لئے اسٹیج بنالیتی ہے جن کووہ عالم بالا سے حاصل کرتی ہے۔

غرض موالید کی تمام انواع کا معاملہ اگر چہ سرسری نظر میں ملتا جلتا نظر آتا ہے، مگر گہری نظر ہرصورت نوعیہ کے آثار واحکام کواس کے سرچشمہ کے ساتھ ملحق کرتی ہے اور ہرصورت کواس کی سواری کے ساتھ علحد ہ کردیتی ہے۔

اس کے بعد جاننا چاہئے کہ تمام صور نوعیہ کے قیام وبقاء کے لئے کوئی مادہ ہونا ضروری ہے،اس لئے کہ صورت نوعیہ عرض ہے، وہ کسی جو ہر کے ساتھ ہی قائم ہو سکتی ہے۔ اور ہر صورت کے لئے مادہ وہی چیز بن سکتی ہے جواس کے مناسب ہو، غرض مادہ کے بغیر صورت نوعیہ نہیں پائی جاسکتی۔ جیسے موم گھر (Wax House) میں موم کی تمثالیں بنی ہوئی ہوتی ہیں ، میصورتیں موم کے بغیر موجود نہیں ہوسکتیں ،اسی طرح ہر صورت نوعیہ کومادہ کی ضرورت ہوتی ہے۔ پس جولوگ کہتے ہیں کہ نفس ناطقہ یعنی روح ربانی جوانسان کی مخصوص روح ہے، موت کے وقت مادہ سے بالکلیہ جدا ہو جاتی ہے: ان کا بیقول اٹکل پچوکا تیرہے۔ کیونکہ مادہ سے الگ ہوکر وہ قائم نہیں رہ سے برقر اررہ سکتی ہے! اور موت کے بعدر وح کا بقاء اسلامی عقیدہ ہے، حیسا کہ اشعریؓ نے فرمایا ہے۔

ہاں مادہ دوطرح کا ہوتا ہے:ایک بالذات دوسرا بالعرض۔انسان کی صورت نوعیہ (روح ربانی) کا بالذات مادہ نسمہ ہے،جس کے ساتھ وہ براہ راست متعلق ہوتی ہےاور جسد خاکی بالعرض مادہ ہے، کیونکہ اس کے ساتھ صورت نوعیہ نسمہ کے توسط ہے متعلق ہوتی ہے۔

پس موت کے وقت روح ربانی جسد خاکی ہے جدا ہوجاتی ہے، مگراس جدا ہونے سے کوئی فرق نہیں پڑتا، کیونکہ وہ



نسمہ میں حسب سابق حلول کئے ہوئے ہوتی ہے، جیسے کسی ماہر خوش نویس کے جوخودا پنے فن پر فریفیۃ ہو۔ دونوں ہاتھ کٹ جائیں، یکسی مٹرگشت کے دونوں پیرکٹ جائیں یا کوئی شنوا، بینا، بہرہ اندھا ہوجائے تو بھی اصل ملکہ بدستور باقی رہتا ہے، اگر سرجری کرکے مصنوعی ہاتھ پیرلگا دئے جائیں تو ان سے وہ لکھنے اور گھو منے لگے گا،ای طرح آپریشن کرکے یا آلہ لگا کرآ دمی کوسنتا دیکھنا کر سکتے ہیں۔

ای طرح جسد خاکی سےنفس ناطقہ کے تحقیقی تعلق کے ختم ہونے کے بعد بھی وہمی ( خیالی ) تعلق باقی رہتا ہے اور نسمہ سے توحقیقی تعلق برقر اررہتا ہے ، جواس کے بقاؤ قیام کے لئے کافی سامان ہے۔

#### ﴿باب ذكر حقيقة الموت﴾

اعلم أن لكل صورة من المعدنية، والناموية، والحيوانية، والإنسانية مَطِيَّةٌ غيرَ مطيةٍ الأخرى، ولها كمالًا أوّليا غيرَ كَمَال الأخرى، وإن اشتبه الأمر في الظاهر .

فالأركانُ إذا تَصَغَرَت وامتزجت بأوضاع مختلفة، كثرةً وقلةً، حدثت ثُنَائِيَّاتُ: كالبخار، والغبار، والدخان، والثرى، والأرضِ المُثارة، والجَمرة، والسَّعفة، والشُعلة؛ وثلاثيات: كالطين المخمَّر، والطَّخلَب؛ ورباعيات: نظائِرُ ماذكرنا؛ وتلك الأشياء لها خواصٌّ مركبةٌ من خواص أجزائها، ليس فيها شيئ غير ذلك؛ وتُسمى بكائنات الجوِّ.

فتأتى المعدنية، فتقتعدُ غاربَ ذلك المزاج، وتتخذه مطيةً، وتصير ذات خواصَّ نوعيةٍ، وتحفظ المزاج.

ثم تأتى الناموية، فتتخذ الجسمَ المحفوظَ المزاج مطيةً، وتصير قوةً محوِّلةً لأجزاء الأركان والكائناتِ الجوية إلى مزاج نفسه، لتخرُج إلى الكمال المتوقع لها بالفعل.

ثم تأتى الحيوانية، فتتخذ الروحَ الهوائية الحاملةَ لقُوى التغذية والتنمية مطيةً، وتُنفّذ التصرف في أطرافها بالحس والإرادة، انبعاثا للمطلوب، وانخناسًا عن المهروب.

ثم تأتى الإنسانية، فتتخذ النسمة المتصرفة في البدن مطية، وتقصُد إلى الأخلاق التي هي أمهات الانبعاثات والانخناسات، فَتَقْتَنِيها ، وتُحْسِنُ سياستها، وتأخذُها مَنصَة لما تتلقاه من فوقها. فالأمر وإن كان مشتبها بادى الرأى،لكن النظر المُمْعِن يُلحق كلَّ آثار بمنبعها، ويُفرز كلَّ صورة بمطيتها.

وكل صورة لابدلها من ماده تقوم بها؛ وإنما تكون المادة ما يناسبها؛ وإنما مَثَلُ الصورة كمثل

خَلقة الإنسان القائمةِ بالشمعة في التمثال؛ ولايمكن أن توجد الخَلقة إلا بالشمعة؛ فمن قال بأن النفس النُطْقية، المخصوصةَ بالإنسان ، عند الموت تَرْفَضُ المادة مطلقا،فقد خرص.

نعم، لها مادة بالذات وهي النسمة، ومادة بالعرض وهو الجسم الأرضى؛ فإذا مات الإنسان لم يَضُرُّ نفسَه زوالُ المادة الأرضية، وبقيت حالَّة بمادة النسمة، ويكون كالكاتب المُجيد، المشعوفِ بكتابته؛ إذا قُطعت يداه وملكة الكتابة بحالها؛ والمُسْتَهْتِرِ بالمشى: إذا قطعت رجلاه؛ والسميع والبصير: إذا جُعل أصَمَّ وأعمى.

ترجمہ: موت کی حقیقت کا بیان ۔ جان لیجئے کہ جمادات، نبا تات، حیوانات اور انسانوں میں سے ہرصورت کے لئے ایک سواری ہے دوسری کی سواری کے علاوہ، اور ہرصورت کے لئے کمال اولی ہے دوسری کے کمال اولی کے علاوہ، اگر چے معاملہ بظاہر متشابہ ( یکساں، ہمشکل ) ہے۔

پس جب عناصرار بعہ چھوٹے چھوٹے ہوجاتے ہیں اور باہم مختلف اندازے ملتے ہیں، زیادہ ہونے اور کم ہونے کے اعتبارے، تو دوعناصر والی چیزیں پیدا ہوتی ہیں، جیسے بھاپ، غبار، دھوال، نمناک مٹی، جوتی ہوئی زمین، چنگاری، آگ کی لیٹ اور شعلہ — اور تین عناصر والی چیزیں پیدا ہوتی ہیں، جیسے خمیراٹھی ہوئی مٹی (سڑا ہوا گارا) اور کائی (وہ سیزی جوا کثر بند پانی کے اوپر یا برسات میں چونے کی دیواروں پر جم جاتی ہے) اور چارعناصر والی چیزیں (پیدا ہوتی ہیں) ان چیزوں کے طرح جوہم نے ذکر کیس۔اوران چیزوں کے لئے خصوصیات ہیں، جوان کے اجزاء کی خصوصیات سے مرکب ہیں، ان میں کوئی چیزان خصوصیات کے علاوہ نہیں،اوروہ ' فضائی چیزیں'' کہلاتی ہیں۔

پس صورت معدنیا تی ہے،اوراُس مزاج کی گردن پر بیٹھ جاتی ہے،اوراُس کوسواری بنالیتی ہےاور وہ صورت؛ نوعی خصوصیات رکھنے والی بن جاتی ہےاور مزاج کی تگہداشت کرتی ہے۔

پھرصورت نباتیہ آتی ہے، پس وہ اس جسم کوسواری بناتی ہے جو محفوظ المز اج ہے اور وہ صورت ایک قوت (یاور) بن جاتی ہے، جو تبدیل کرنے والی ہوتی ہے عناصر اربعہ کے اجزاء کو اور فضائی کا سُنات (ہوا وغیرہ) کے اجزاء کو، اس کے اپنے مزاج کی طرف تاکہ وہ بالفعل نکلے اس کمال کی طرف جس کی اس کے لئے امید باندھی گئی ہے۔

پھرآتی ہےصورت حیوانیہ، پس وہ اُس روح ہوائی کوسواری بناتی ہے، جوتغذیہ اور تنمیہ کی صلاحیتوں کی حامل ہوتی ہے۔اوروہ احساس اورارادہ کے ذریعہ روح ہوائی کےاطراف میں آرڈ رچلاتی ہے، تا کہ وہ مطلوب کی طرف اٹھے،اور بھاگنے کی چیز سے دور ہے۔

پھرآتی ہےصورت انسانیے، پس وہ اس نسمہ کوسواری بناتی ہے، جو بدن میں تصرف کرنے والا ہے،اوروہ اُن اخلاق کا ارادہ کرتی ہے جومطلوب کی طرف اٹھ کھڑے ہونے اور مہروب سے پیچھے ہٹ جانے کی بنیادیں ہیں، پس وہ صورت ان ملکات کی پرورش کرتی ہے،اوران کی بہترین تدبیر کرتی ہے،اوران کوجلوہ گاہ بنالیتی ہےاُن باتوں کے لئے جن کووہ اپنے اوپر سے حاصل کرتی ہے۔

پس معاملہ اگر چہ سرسری نظر میں بکسال دِ کھتاہے ،گر گہری نظرتمام آ ٹارکوان کے سرچشموں کے ساتھ ملاتی ہے ، اور ہرصورت کواس کی سواری کے ساتھ جدا کرتی ہے۔

اور ہرصورت کے لئے ایک مادہ ضروری ہے، جس کے ساتھ وہ قائم ہو، اور مادہ وہی چیز ہوسکتی ہے جواس کے مناسب ہو۔اورصورت نوعیہ کا حال تو بس انسان کی اس شکل جیسا ہے جو مجسمہ میں موم کے ساتھ قائم ہے،اور حلیہ پایا ہی نہیں جاسکتا مگرموم کے ساتھ انکم ہے،اور حلیہ پایا ہی نہیں جاسکتا مگرموم کے ساتھ، پس جو مخص کہتا ہے کہ:''نفس ناطقہ، جوانسان کے ساتھ مخصوص ہے، بوقت مرگ بالکلیہ مادہ کو چھوڑ دیتا ہے'' تو اس نے اٹکل بچو ہانکا!

ہاں صورت نوعیہ کے لئے ایک مادہ بالذات ہے، اور وہ نسمہ ہے اورا یک مادہ بالعرض ہے، اور وہ جسد خاکی ہے۔ پس جب انسان مرجا تا ہے تو اس کو ضرر نہیں پہنچا تا زمینی مادہ کا زائل ہونا۔ اور باقی رہتی ہے صورت نوعیہ، نسمہ کے مادہ کے ساتھ حلول کئے ہوئے ، اور ہوتا ہے اس ماہر کا تب کی طرح ، جواپنی کتابت کا ولدادہ ہو، جب اس کے دونوں ہاتھ کاٹ دیئے جائیں، ورانحالیکہ کتابت کا ملکہ بحالہ باقی رہتا ہے اور چلنے کا دُھنی ، جب اس کے دونوں پیر گاٹ دیئے جائیں اور سننے والا اور دیکھنے والا جب بہرہ اندھا ہوجائے۔

نوٹ:اس بحث میں نفس ناطقہ اورانسان کی صورت نوعیہ: روح ربانی کے معنی میں استعال کئے گئے ہیں۔

#### لغات:

نامویه اور نباتیه مترادف الفاظ بین ..... او ضاع جمع به و ضع کی جمعنی حالت، یه مقولات عرض مین سے ایک مقولہ ہے (دیکھے معین الفلنفر ۸۲) ..... فُم بار بارتر تیب ذکری کے لئے آیا ہے، جیسے سورة البلد آیت کا میں فُم ای معنی میں آیا ہے ..... السمحفوظ المزاج احتراز ہم مرکب غیرتام کے عارضی مزاج ہے، جوتھوڑی دیر میں ختم ہوجاتا ہے ..... الشقه تن الممال: حاصل کرتا۔ اقتنی الحیوان: پالنا، پرورش کرنا ..... مُجید (اسم فاعل) اَجَاد إِجَادَة : عمده کرنا ..... اِسْتَهْتَرَ الرجلُ بکذا: بہت فریفتہ ہونا۔

### لوگوں کی مختلف انواع

موت کے بعد عالم برزخ میں جومجازات ہوگی ،اس کو سمجھنے کے لئے باب کے آخر میں شاہ صاحب رحمہ اللہ بطور تمہید تین باتیں بیان فرماتے ہیں : پہلی بات بختلف اعتبارات ہے لوگ مختلف طرح کے ہوتے ہیں ،مثلاً:

(۱) کوئی دل کے تقاضے سے اعمال کرتا ہے اور ملکات کو اپنا تا ہے اور کوئی برا دری کی موافقت میں ، یا کسی خار جی دباؤ سے اعمال کرتا ہے ، بشر طے کہ وہ عارض عادت ، ثانیہ نہ بن گیا ہو، ورنہ وہ عارض نہیں رہے گا، بلکہ دل کا داعیہ بن جائے گا۔ حضرت گنگو ہی رحمہ اللہ نے اپنے مرشد حضرت حاجی امدا داللہ صاحب کو اپنا حال لکھا تھا کہ:'' عبادت عادت بن گئ ہے' بعنی دل کا تقاضا بن گئی ہے ،عبادت کے لئے نہ تو تکلف کرنا پڑتا ہے ، نہ دل کو آمادہ کرنے کی ضرورت پیش آتی ہے اس پر حضرت حاجی صاحب قدس سرہ نے مبارک با ددی تھی۔

پہلی قتم کے لوگوں کو یعنی جودل کے تقاضے ہے اعمال کرتے ہیں اور ملکات کو اپناتے ہیں ان کو گرانی کی ضرورت نہیں ہوتی، اگر ان کو محتی بالطبع جھوڑ دیا جائے تب بھی وہ اعمال کرتے رہیں گے اور وضع قطع اور اخلاق کو سنجا لے رکھیں گے، اور دوسری قتم کے لوگ یعنی جو براوری کی موافقت میں یکسی عارض ہے اعمال کرتے ہیں، وہ جب تک عارض رہتا ہے اعمال کرتے ہیں اور اخلاق برتے بیں اور اخلاق برتے بیں اور اخلاق برتے بیں اور اخلاق برتے بیں اور جب عارض ہے جاتا ہے تو اعمال میں سبت پڑجاتے ہیں اور اخلاق کو خیر باد کہد دیے ہیں۔ ہیں اور اخلاق برتے بیں اور جب عارض ہے جاتا ہے تو اعمال میں مراج کر سے ہیں ۔ وہ قلبی رغبت سے نیک لوگوں کی شکل وصورت، وضع قطع نا عمال صالحہ اور اخلاق محمدہ اپناتے ہیں۔ مدر سہ میں ان کی تحر اور ہیں جاتر ہیں ہوتے ہیں، وہ اعمال صالحہ اور نیک لوگوں کی شکل وصورت میں ہوتے ہیں۔ اور بعض طلبہ فطری طور پر لا اُبالی، او باش ہوتے ہیں، وہ اعمال صالحہ اور نیک لوگوں کی شکل وصورت میں ہوتے ہیں۔ وہ وہ طن بعض طلبہ فطری طور پر لا اُبالی، او باش ہوتے ہیں، وہ اعمال صالحہ اور نیک لوگوں کی شکل وصورت میں ہوتے ہیں۔ وہ وہ طن کی جو براہ اور اُنے اور اُنے اُنے کے باحب وہ وہ طن کی جائے یا جب وہ وہ طن کی جائے ہیں تو ان کے اعمال میں ، اخلاق میں، شکل وصورت میں ، حتی کہ وضع قطع میں بھی فرق پر جاتا ہے (شاہ لوٹ جاتے ہیں تو ان کے اعمال میں ، اخلاق میں، شکل وصورت میں ، حتی کہ وضع قطع میں بھی فرق پر جاتا ہے (شاہ لوٹ جاتے ہیں تو ان کے اعمال میں ، اخلاق میں، شکل وصورت میں ، حتی کہ وضع قطع میں بھی فرق پر جاتا ہے (شاہ

(۲) کچھلوگ فطری طور پر بیدارطبیعت ہوتے ہیں،اور کچھ خوابیدہ طبیعت پہلی قتم کے حضرات متعدد چیزوں کے درمیان جوامر جامع ہوتا ہے اس کو بمجھ لیتے ہیں،ان کا دل معلولات میں الجھنے کے بجائے علت کو ڈھونڈھتا ہے۔وہ اعمال سے زیادہ ملکات کو اہمیت دیتے ہیں اور دوسری قتم کے لوگوں کی صورت حال اس کے برعکس ہوتی ہے،وہ کثر ت اعمال سے زیادہ ملکات کو ہمیں، ان کی رسائی وحدت (امر جامع) تک نہیں ہوتی ۔وہ ملکات سے صرف نظر کرکے اعمال میں،اوراعمال کی بھی اسپرٹ کونظر انداز کرکے ان کی ظاہری شکلوں میں مشغول رہتے ہیں۔

مثلاً ایک مدرسہ میں چنددن میں،طلبہ میں، بےراہ روی کے مختلف واقعات رونما ہوئے ،کسی نے چوری کی ،کوئی سنیما بنی میں پکڑا گیا،کوئی جھکڑا کر جیٹھا اور پچھآ وارہ گردی کرنے لگے تو سمجھدار مہتم ان متفرق واقعات کواہمیت دینے کے بجائے ان کااصل سبب تلاش کرے گا اور بالآخراس نتیجہ پر پہنچ گا کہ طلبہ میں بےراہ روی کی وجہ تربیت کا فقدان ہے، وہ فوراً تربیت

- ﴿ الْاَوْرُ لِبَالْمِيْلَ }-

صاحب رحمداللہ کی دی ہوئی مثال کتاب میں آئے گی)

کا نظام مضبوط کرےگا تو داقعات خود بخو درُک جا <sup>ن</sup>میں گےاورسادہ مہتم واقعات میں الجھارہےگا ، وہ کسی کا کھانا بند کرےگا ، کسی کی بٹائی کرےگا ،کسی کااخراج کرےگااورمرض بڑھتارہےگااورواقعات کالتلسل جاری رہےگا۔

واعلم أن من الأعمال والهيئات مايباشرها الإنسان بداعية من قلبه، فلو خُلّى ونفسه لأنساق إلى ذلك، ولامتنع من مخالفه؛ ومنها مايباشره لموافقة الإخوان، أو لعارض خارجى: من جوع وعطش ونحوهما، إذا لم يصرعادة لايستطيع الإقلاع عنها، فإذا انْفَقَا العارض أنحلت الداعية؛ فرب مستَهْتِر بعشق إنسان، أو بالشعر، أو بشيئ آخر، يضطر إلى موافقة قومه في اللباس والزّى ، فلو خلى ونفسه، وتبدّل زِيّه، لم يجد في قلبه بأسًا؛ ورب إنسان يحب الزّى بالذات، فلو خلى ونفسه، لما سَمَح بتركه.

وأن من الإنسان اليقطانَ بالطبع، يتفطَّن بالأمر الجامع بين الكثرات، ويُمسك قلبُه بالعلة، دون المعلولات، والمملكة دون الأفاعيل؛ ومنه الوَسنانُ بالطبع، يبقى مشغولاً بالكثرة عن الوَحدة، وبالأفاعيل عن الملكات، وبالأشباح عن الأرواح.

تر جمہ: اور جان لیں کہ بعض کام اور بعض ملکات وہ ہیں جن کو انسان داعیہ قلب ہے کرتا ہے، پس اگر وہ اس کے حال پر چھوڑ دیا جائے تو بھی وہ ان کی طرف ہا نکا جائے گا یعنی وہ ان کاموں کی طرف مائل رہے گا۔ اور اس کے برخلاف ہے بازرہے گا۔ اور بعض اعمال و ملکات وہ ہیں جن کو آ دمی اختیار کرتا ہے برادری کی موافقت میں یا کسی بیرونی عارض دوباؤ) کی وجہ ہے، جیسے بھوک، پیاس اور ان کے مانند، جب وہ عارض ایسی عادت نہ بن جائے، جس کوچھوڑ نابس میں نہ رہتا رہ بہ بس جب عارض چھوٹ جاتا ہے تو داعیہ کھل جاتا ہے یعنی جب وہ عارض ختم ہوجاتا ہے تو داعیہ بھی باقی نہیں رہتا ہے۔ مثلاً بعض لوگ جو کسی کے عشق میں یافن شاعری پریا کسی دوسری چیز پر وارفتہ ہوتے ہیں (تاہم) وہ لباس اور پوشاک میں اپنی تو م کی موافقت کرنے پر مجبور ہوتے ہیں۔ پھراگر اس کو اس کے حال پر چھوڑ دیا جائے اور اس کی پوشاک بدل میں اگر عبی اگر اس کو اس کے حال پر چھوڑ دیا جائے اور اس کی پوشاک بدل اس کو اس کے حال پر چھوڑ دیا جائے اور اس کی پوشاک بدل اس کو اس کے حال پر چھوڑ دیا جائے اور اس کی بین اگر اس کو اس کے حال پر چھوڑ دیا جائے اور اس کی بین اگر اس کو اس کے حال پر چھوڑ دیا جائے اور جس بین کرے گا سے اور بعض لوگ کسی پوشاک کو بالذات پہند کرتے ہیں، بس اگر اس کو اس کے حال پر چھوڑ دیا جائے تو بھی وہ اس پوشاک کو چھوڑ نے کار وادار نہیں ہوگا۔

اور پی(بات بھی جان لیں) کہ بعض اوگ فطری طور پر بیدار (مغز) ہوتے ہیں، وہ اس امر جامع کوٹوراً پالیتے ہیں جو بہت ی چیز وں میں (مشترک) ہوتا ہے، اوراس کا دل معلولات (نتائج وآثار) کوچھوڑ کر،علت (اورسبب) کو پکڑتا ہے اوراعمال کوچھوڑ کر،ملکہ کو پکڑتا ہے اوراعمال کوچھوڑ کر،ملکہ کو پکڑتا ہے اور بعض انسان فطری طور پرخوا بیدہ (طبیعت) ہوتے ہیں، وہ وحدت (اکائی) کوچھوڑ کرکٹر ت میں،اورملکات کوچھوڑ کراعمال میں،اورارواح کوچھوڑ کراشکال میں،اور کرجھوڑ کراشکال میں مشغول ہوتے ہیں۔

لغات: باشر الأمر: كَى كَامَ كُونُودَكُرنا..... إِنْسَاق: بإنْكاجانا..... أَفْلَعَ عن كذا: حِجورٌ نا..... إِنْفَقَأَ: يَعُوثُنا...... اِنْحَلَّ: كَالَ جانا..... الوَسْنان (صفت مذكر) اوتَكِصْے والا \_ وَسِنَ وَسَنًا: اوْتَكُنا \_

## موت کے بعداللہ تعالیٰ کا یقین اوراعمال کا احساس ہونے لگتاہے

دوسری بات: جب آ دمی مرجاتا ہے تو اس کا کالبُد خاکی گل سٹر کرختم ہوجاتا ہے، مگر روح ربانی (نفس ناطقہ) کا روح حیوانی (نسمہ) کے ساتھ تعلق برقر ارر بہتا ہے۔ اور اب نفس ناطقہ پوری طرح فارغ البال ہوجاتا ہے اور ان تمام چیزوں سے دامن جھاڑ لیتا ہے جو د نیوی زندگی کی ضرورت سے تھیں، اورخود اس کے جو ہراصلی میں جو چیزیں محفوظ ہوتی ہیں ان میں مشغول ہوجاتا ہے اس وقت ملکیت سرا بھارتی ہے اور بہیمیت کمزور پڑتی ہے، اور انسان کو اللہ تعالی کا یقین ہونے لگتا ہے اور انسان کو اللہ تعالی کا یقین ہونے لگتا ہے اور ان اعمال کا بھی یقین آنے لگتا ہے جو عالم بالا میں ریکارڈ کئے گئے ہیں۔ یہی احساس جزاؤ سزا بن جاتا ہے۔ راحت بخش احساس جزائے خیر بنتے ہیں اور تکلیف دہ احساسات باعث رنج والم ہوتے ہیں۔

واعلم أن الإنسان إذا مات انفسخ جسدُه الأرضى، وبقيت نفسُه النُطقية متعلقة بالنسمة، متفرغة إلى ماعندها، وطرحَتْ عنها ماكان لضرورة الحياة الدنيا، من غير داعية قلبية، وبقى فيها ماكانت تُمسكُه في جَدر جوهرها؛ وحينئذ تَبْرُز الملكية ، وتَضْعُف البهيمية، ويترشح عليها من فوقها يقينٌ بحظيرة القدس، وبما أحصى عليها هنالك، وحينئذ تتألم الملكية أو تتنعم.

ترجمہ: اور جان کیس کہ انسان جب مرجاتا ہے تو اس کا جمد خاکی ٹوٹ پھوٹ جاتا ہے یعنی گل سر کر ریزہ ریزہ ہوجاتا ہے اور اس کا نفس ناطقہ نسمہ کے ساتھ جڑا رہتا ہے، فارغ البال ہوکر اس چیز کے لئے جواس کے پاس ہے، اور پھینک دیتا ہے اپ نے سے وہ چیزیں جوللی داعیہ کے بغیر دنیوی زندگی کی ضرورت سے تھیں۔اور باقی رہتی ہیں اس میں وہ چیزیں جن کووہ اپنے جو ہر (ذات ) کی جڑ میں رو کے ہوئے تھا۔اور اس وقت ملکیت نمود ار ہوتی ہے اور بہیمیت کمزور پڑتی ہے اور اس براس کے اور براس کے اور بہیمیت کمزور وہاں اس کے خلاف ریکارڈ کئے گئے ہیں اور اس وقت ملکیت رنجیدہ ہوتی ہے یا نعمت کی زندگی بسر کرتی ہے۔

### ملکیت کے لئے مفیداورمضر چیزیں

تیسری بات: انسان میں قوت ملکیہ اور قوت بہیمیہ ایک ساتھ جمع ہیں ، پس بیتو ممکن نہیں کہ ایک پر دوسرے کا اثر



نہ پڑے۔ پھر ہیمیت کا ملکیت سے متاثر ہونا تو خیر محض ہے،البتہ ملکیت کا ہیمیت سے متاثر ہونامصر ہے،مگر تھوڑی مقدار میں اثر قبول کرنے میں کچھ حرج بھی نہیں، ہاں بخت نقصان دہ بات بیہ ہے کہ ملکیت میں غایت درجہ ناموافق کیفیات پیدا ہوجا کیں،اور نہایت مفید بات بیہ ہے کہ اس میں غایت درجہ موافق ومناسب کیفیات جلوہ گر ہوں۔ دامہ، فوت کی نہ سے بید باسید ب

ناموافق كيفيات درج ذيل بين:

(۱) مال اوراہل وعیال کی محبت میں آ دمی یہاں تک گرفتار ہوجائے کہاس کوان چیزوں کے سوا، زندگی کا اور کوئی مقصد نظر نہآئے اور خیسیس ھیٹات اس کے نفس کی تھاہ میں جم جائیں ،اوراس قسم کی دوسری چیزیں جواس کوساحت سے دور کر دیں۔اور ساحت کے معنی ہیں بنفس کا ایسا ہوجانا کہ وہ قوت بہیمی کی خواہشات کی اطاعت نہ کرے۔

(۲) آ دمی ہروفت نجاستوں میں لت بت رہے اور اللہ تعالیٰ کے سامنے متکبر ہو دبائے ، نہ تو بہھی اس کو جانے کی کوشش کرے ، اور نہ بھی اس کو جانے کی کوشش کرے ، اور استم کی دوسری باتیں جو اس کو احسان سے دور کردیں۔اوراحیان کی خوشنو دی کے لئے کرنا۔ کردیں۔اوراحیان (ککوکردن) کے معنی ہیں:ہرکام اخلاص ہے کرنا یعنی اللہ تعالیٰ کی خوشنو دی کے لئے کرنا۔

(۳) آدمی کاروبیاعائت حق کے سلسلہ میں ،امرالہی کی تعظیم کے بارے میں ، بعثت انبیاء کے معاملہ میں ،اور پہندیدہ نظام کے قیام کے سلسلہ میں مرضی تحداوندی کے خلاف ہوجائے ، یعنی بجائے اس کے کہ حق کی اعائت کرے ،اس سے عداوت رکھنے لگے ،اور بجائے اس کے کہ اوا مرالہی کی تعظیم وتو قیر کرے اوران کو بجالائے ،ان کی تحقیر ومخالفت کرنے لگے اور ان کے خلاف عمل کرنے لگے ،اور بجائے اس کے کہ انبیاء کے کاز کو تقویت پہنچائے ،لوگوں کو اللہ کی راہ سے روکنے لگے اور بجائے اس کے کہ انبیاء کے کاز کو تقویت پہنچائے ،لوگوں کو اللہ کی راہ سے روکنے لگے اور بجائے اس کے کہ انبیاء کے کار در این جائے ،جس کی وجہ سے ملاً اعلی کی نفر تیں اور لعنتیں اس پر برسنے لگیس ۔

اورموافق كيفيات درج ذيل بين:

(۱) آ دمی ایسے کام کرنے گئے جن سے طہارت اور حضور خداوندی میں بجز وانکساری پیدا ہو، ملائکہ کے حالات یا د آئیں اورایسے عقائدگی راہ ملے ، جن کی وجہ ہے انسان حیات د نیوی پر مطمئن نہ ہو بیٹھے۔

(۲) آدی زم دل ہوجائے ، سخت گیری ہے کام نہ لے ، کیونکہ نرمی ہے کام سنورتے ہیں ، اور سختی ہے کام بگڑتے ہیں ، حدیث شریف میں ہے کہ:'' تم زمین والوں پرمہر بانی کروہتم پرآسان والامہر بانی کرے گا''اور حدیث میں ہے کہ:'' اللہ تعالیٰ نرم برتاؤ کرنے والے ہیں اور زم برتاؤ کو پہند کرتے ہیں اور نرم برتاؤ پروہ چیز عطافر ماتے ہیں جونہ تو سخت برتاؤ پرعطافر ماتے ہیں ، نہ کسی اور چیز پر' (رواہ سلم ، مشکل قصفی ۱۳۳۱ بالوفق والعیاء)

(۳) آ دمی ایسا پا کباز بن جائے کہ ملاً اعلی کی دعا ئیں اور ان کی خاص تو جہات، جو نظام خیر کے لئے مخصوص ہیں ، اس کونصیب ہوں۔ واعلم أن الملكية عند غوصها في البهيمية، وامتزاجِها بها، لابد أن تُذْعِن لها إذعانًا ما، واعلم أن الملكية عند غوصها في البهيمية، وامتزاجِها بها، لابد أن تُذْعِن لها إذعانًا ما، وتتأثر منها أثرًا ما؛ لكن الضّار كلَّ الضرر أن تتشبح فيها هيئات منافرة في الغاية، والنافع كلَّ النفع أن تتشبح فيها هيئات مناسِبة في الغاية.

ف من المنافرات: أن يكون قوى التعلق بالمال والأهل، لا يستيقن أن وراء هما مطلوبا، قوى الإمساك للهيئات الدنية في جَذر جوهرها، ونَحُو ذلك مما يجمعه أنه على الطرف المقابل للسماحة، وأن يكون متلبسا بالنجاسات، مكتبرًا على الله، لم يعرفه، ولم يخضع له يومًا، ونحو ذلك مما يجمعه أنه على الطرف المقابل للإحسان، وأن يكون ناقض توجّه حظيرة القدس في نصر الحق، وتنويه أمره، وبعثة الأنبياء، وإقامة النظام المرضى، فأصيب منهم بالبغضاء واللعن.

ومن المناسبات: مباشرة أعمالٍ تُحاكى الطهارة والخضوع للبارئ، وتُذَكِّرُ حالَ المملائكة، وعقائدُ تنزعها من الاطمئنان بالحياة الدنيا، وأن يكون سمحًا سهلاً، وأن يعطف عليه أدعية الملا الأعلى، وتوجهاتُهم للنظام المرضى، والله اعلم.

ترجمہ: اور جان لیں کہ جب ملکیت، ہیمیت میں غوط دگاتی ہا اوراس کے ساتھ دل اللہ ہاتی ہے، تو ضروری ہے کہ وہ ہیمیت کی کچھ نہ کچھ نہ کچھ نہ کچھ متاثر ہو (لیکن اتنی مقدار میں اثر قبول کرنامھ نہیں)

البتہ نہایت ضرر رساں امریہ ہے کہ ملکیت میں ایسی ہیئٹیں متشکل ہوں، جو غایت درجہ اس سے بے جوڑ ہوں، اور نہایت نافع امریہ ہے کہ اس میں ایسی ہیئٹیں متشکل ہوں جو غایت درجہ اس سے ہم آھنگ ہوں۔

پس ناموافق ہمیتوں میں سے بیہ بات ہے کہ(۱) آ دمی کا مال اور آل سے اس قدر مضبوط تعلق ہوجائے کہ اس کو یقین ہی ندر ہے کہ ان دونوں کے سوا کوئی اور مقصود بھی ہے، وہ مضبوطی سے تھا منے والا ہوا پنی ذات کی جٹر میں رذیل ھیئوں کو، اور اس قتم کی دوسری چیزیں اُن چیزوں میں سے جوانسان کو اکٹھا کرتی ہیں کہ وہ ساحت کی مقابل جانب پر ہے(۲) اور بید کہ وہ نجاستوں میں ملوث ہونے والا ،اللہ تعالی کے سامنے اکڑنے والا ہو، وہ نہ اللہ تعالی کو پہچانتا ہو، اور نہ اس نے کسی دن اللہ تعالی کی بچانتا ہو، اور نہ اس نے کسی دن اللہ تعالی کے حضور میں بجز وا تکساری کی ہو، اور اس کے مانند دوسری چیزیں اُن چیزوں میں سے جواس کو اکٹھا کرتی ہیں کہ وہ احسان کی مقابل جانب پر ہے(۳) اور بید کہ وہ دین حق کی مدد میں ، دین حق کے معاملہ کو مہتم بالشان بنانے میں ، انبیاء کی بعث میں اور پہند بیدہ نظام (نظام اسلامی) کو ہر پاکر نے میں حظیرہ القدس کی توجہ کوتو ڑنے والا ہو، بہن وہ ملاً اعلی کی طرف سے نفرت اور لعنت پہنچایا گیا ہو۔

اورموافق میئوں میں ہے: (۱) ایسے کا موں کا کرنا ہے جو پا کی اور اللہ تعالیٰ کے لئے انکساری کے مشابہ ہوں ، اور وہ ملائکہ کی حالت کو یا دولانے والے ہوں (۲) اور ایسے عقائد ہیں ، جو اس کو دنیوی زندگی مرطمئن ہونے ہے ہٹائیں (۳) اور بید کہ ملاً اعلیٰ کی دعائیں اور ان کی پہندیدہ نظام کے لئے مخصوص تو جہات اس پر مُردیں ، واللہ اعلم

#### لغات وتر کیب:

غاص يغوص غوصًا: پانى مين غوطه لگانا ..... امتزَج به: مانا ..... آذُعَنَ له: مطيع وفرما نبر وار بهونا، فروتن كرنا، أذُعَنَ بالحق : اقرار كرنا ..... نوَّة تَنُوِيْهَا الشيئ : بلندكرنا ..... حاكى محاكاةً: مشابه بونا ..... تذكر كاعطف تحاكى پر به ..... عقائله كاعطف مباشرة پر ب\_ \_

#### باب \_\_\_\_

### برزخی مجازات میں لوگوں کے مختلف احوال

لغت میں برزخ کے معنی ہیں: دو چیز وں کے درمیان کی روک، سورۃ الرحمٰن آیت ۱۲ اورسورۃ الفرقان آیت ۵۳ میں؛ شیریں اور شور دریاؤں کے درمیان کے حجاب کو برزخ کہا گیا ہے۔ اور اصطلاح شریعت میں برزخ کے معنی ہیں: مرنے کے وقت سے دوبارہ المحصٰے تک کا زمانہ، سورۃ المؤمنون آیت ۱۰ میں برزخ کا لفظائی معنی میں آیا ہے۔ عالم برزخ کو عالم قبراور قبر کی زندگی بھی کہتے ہیں۔ شریعت کی اصطلاح میں قبرصرف مٹی کے گھڑے کا نام نہیں بلکہ وہ ایک پوری دنیا (زندگی) ہے، اور جو بھی مرتا ہے وہ عالم قبر میں پہنچ جاتا ہے، خواہ وہ مٹی کے گھڑے ہیں دفن کیا جائے یانہ کیا جائے ۔ کیونکہ مرکر انسان ختم نہیں ہوجاتا، بلکہ اس کا انقال ہوجاتا ہے بعنی وہ اس دنیا سے دوسری دنیا میں منتقل ہوجاتا ہے۔ اور لاش (جسم) جورہ جاتی ہے، وہ لاشی (جمعی میں ہوجاتا، بلکہ اس کا انقال ہوجاتا ہے۔ پس انساں یہاں سے جواعمال کرکے لے گیا ہے، اس کو برزخ کی رندگی میں بھلتتا ہے۔ اور اراس کی انتقال ہوجاتا ہے بھی گئتا ہے۔ اور اراس کی بیاں سے جواعمال کرکے لے گیا کو شار نہیں کیا جاسکتا، پس عالم برزخ میں بھلتتا ہے۔ اور اراس کی انسان ہیں، بجازات کی بھی اتنی ہی صورتیں ہوں گی۔ مگر مختلف چیزوں کو بھی بعض اعتبارات سے سمیٹا جاسکتا ہے، دار العلوم دیو بند میں تین ہزار طلبہ ہیں، ان کو صورتی ہی سے مورتی سے بیا ہا سکتا ہے۔ اس طرح اس دنیا میں انال کے اعتبار سے جوانسانوں کی بیادہ شمیں چار بنتی ہیں، پس برزخ میں ان کو مجازات بھی چارطرح ہوگی، تفصیل درج ذیل ہے۔

# بہاقتم

### بيدارقلب لوگوں کی مجازات

جولوگ اس دنیا میں بیدارقلب ہیں، ان کو ہرزخ میں موافق وناموافق کیفیات کی وجہ ہے مجازات ہوگی جواٹھوں نے اس دنیا میں کمائی ہیں جن کی تفصیل گزشتہ باب کے آخر میں گزرچکی ہے یعنی مرنے کے بعدان کونیک وبدا ممال کا شدت ہے احساس ہوگا۔ نیک اعمال کا تصور راحت پہنچائے گا، اور ہرے اعمال کے تصور سے تخت پریشانی لاحق ہوگی۔ یہی ان کی مجازات ہے۔ مثلاً دنیا میں آ دمی ایجھے کام کرتا ہے تو اس کوخوشی محسوس ہوتی ہے، طالب عالم جماعت میں اول نمبر آتا ہے تو چھولا نہیں ساتا، یہی شاد مانی اس کا سب سے براا انعام ہے۔ اور آ دمی سے کوئی بری حرکت ہوجاتی ہوتا پشیمانی اس کو گھیر لیتی ہے، امتحان میں ناکام ہوتا ہے اور بے حسن نہیں ہوتا تو ڈوب مرتا ہے۔ یہی قسمسر اس کی سب پشیمانی اس کو گھیر لیتی ہے، امتحان میں ناکام ہوتا ہے اور بے حسن نہیں ہوتا تو ڈوب مرتا ہے۔ یہی قسمسر اس کی سب سے برای سرتا ہوتا ہی ہوتا ہی پر جو میں نے خدا کی جناب میں روار گھی، اور میں تو (احکام خداوندی پر) کوئی شرنا ہے۔ سرتا ہوتا ہی برجو میں نے خدا کی جناب میں روار گھی، اور میں تو (احکام خداوندی پر) ہنتا ہی رہا' سے جناب باری تعالی میں کوتا ہی پر جو میں نے خدا کی جناب میں روار گھی، اور میں تو (احکام خداوندی پر) ہنتا ہی رہا'' سے جناب باری تعالی میں کوتا ہی پر جو میں نے خدا کی جناب میں روار گھی، اور میں تو (احکام خداوندی پر) ہنتا ہی رہا'' سے جناب باری تعالی میں کوتا ہی پر جو میں نے خدا کی جناب میں روار گھی اور میں تو (احکام خداوندی پر) ہنتا ہی رہا'' سے جناب باری تعالی میں کوتا ہی پر جو میں ہا تا ہو تا کی سزا ہے۔

اورسورۃ الاعراف آیت ۳۳ میں نیک لوگوں کا پیتول مذکور ہے:''اوروہ لوگ کہیں گے کہ اللہ کا لا کھالا کھا اسان ہے، جس نے ہم کواس مقام تک پہنچایا،اور ہماری بھی رسائی نہ ہوتی اگر اللہ تعالیٰ ہم کونہ پہنچا تے، واقعی ہمارے رب کے پنجی باتیں لے کرآئے تھے'' ﴿ وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِیْ هَدُانَا لِهِاذَا ﴾ الآیة ایمان واعمال صالحہ کی توفیق ملنے پر نیمبر بچی باتیں لے کرآئے تھے'' ﴿ وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِیْ هَدُانَا لِهِاذَا ﴾ الآیة ایمان واعمال صالحہ کی توفیق ملنے پر نیک لوگوں کی بیشاد مانی ایک طرح کا انعام ہے۔

اس کے بعد شاہ صاحب قدس سرہ نے اپناایک مکاشفہ ذکر فرمایا ہے۔ آپ نے بعض اہل اللّٰہ کی ارواح کوموت کے بعد دیکھا کہ وہ سرایا نور بنی ہوئی تھیں، جیسے کسی کھڑے میں یانی بھرا ہوا ہو۔اور یانی ایسا پرسکون ہو کہ ہوا بھی اس میں لہریں پیدانہ کررہی ہو، جب دو پہر میں اس پر آفتاب کی شعا ئیں پڑتی ہیں تو کھڈا بقعۂ نور بن جاتا ہے،اسی طرح ان اولیائے کرام کی ارواح سرایا نور بنی ہوئی تھیں،اور یہی ان کے اعمال صالحہ کی مجازات ہے۔

ر ہی یہ بات کہ وہ نورکس چیز کا تھا؟ تواس میں تین احتال ہیں:

(الف) وہ اعمال صالحہ کا نور ہوسکتا ہے بعنی ان لوگوں نے زندگی بھر جو نیک اعمال کئے ہیں ، ان سے بینور پیدا ہوا ہو۔ (ب) بینسبت یا د داشت کا نور بھی ہوسکتا ہے۔ یا د واشت کے معنی ہیں : ہمہ وفت خدا کی طرف دھیان لگائے رکھنا (تند کُو البادی عَزَّ اسمُه دائما سرمدًا ۱ ه سندی) یعنی آدی کوئی بھی کام کرے، کی بھی حال میں رہے، خدا کی یاد دل سے نہ جائے، بمیشہ خدااور اس کے احکام کو مد نظر رکھے اور زبان سے، یا پاس انفاس سے اللہ کو یاد کر تارہے۔
اور اگر کوئی بیسوال کرے کہ بیہ کیم کن ہے کہ آدی بہ یک وقت دو کام کرے۔ دبنوی کام بھی انجام دے اور ساتھ ہی خدا کی یاد بھی دل میں قائم رکھے؟ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ بیہ بالکل ممکن ہے، عاشق کے دل میں ہر حال میں معثوق بسا دہتا ہے اور حسی مثال بیہ ہے کہ میں اس کا جواب بیہ ہے کہ بیہ بالکل ممکن ہے، عاشق کے دل میں ہر حال میں معثوق بسا رہتا ہے اور حسی مثال بیہ ہے کہ سائیکل چلانے والا جب چلتے گئی سے باتیں کرتا ہے تو وہ باتوں کی طرف بھی متوجہ ہوتا ہے اور سائیکل کا تو از ن قائم رکھنے کی طرف بھی اس کا دھیان رہتا ہے ۔ بیبات اگر چیشر و عشر و عیس کچھ مشکل نظر ہے اور سائیکل کا تو از ن قائم رکھنے کی طرف بھی اس کا دھیان رہتا ہے۔

آتی ہے گر بعد میں جب عادت ثانیہ بن جاتی ہے تو سوتے ہوئے بھی ذکر جاری رہتا ہے۔

(ع) بیرحمت خداوندی کا نوربھی ہوسکتا ہے بعنی اعمال صالحہ گرنے پر ، بندے کی طرف جورحمت خداوندی متوجہ ہوتی ہےاس کا نوربھی ہوسکتا ہے

نوٹ: بیدارقلب اورموافق و ناموافق کیفیات کابیان گذشته باب میں گزر چکا ہے۔

#### ﴿باب اختلاف أحوال الناس في البرزخ

اعلم أن الناس في هذا العالَم على طبقات شتى، لا يُرجى إحصاؤها، لكنَّ روسَ الأصناف أربعة: [1] صنف هم أهل اليقظة؛ وأولئك يُعذَّبون وينعَمون بأنفُسِ تلك المنافرات والمناسِبات؛ وإلى حال هذا الصنف وقعت الإشارة في قوله تعالى: ﴿أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يُحْسَرَتَى عَلَى مَافَرً طُتُّ فِي جَنْبِ اللهِ ، وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ الشِّخِرِيْنَ﴾

ورأيتُ طائفةً من أهل الله صارت نفوسُهم بمنزلة الجوابي الممتلئةِ ماءً ا راكدًا، لأتُهيُّجُهُ الرياحُ، فضربها ضوءُ الشمس في الهاجرة، فصارت بمنزلة قطعة من النور؛ وذلك النور: إما نور الأعمال المرضية، أو نورُ الْياد داشْتِ ؛ أو نورُ الرحمة.

ترجمہ: برزخ میں (بسلسلہ مجازات) لوگوں کے احوال کے مختلف ہونے کا بیان: جان کیس کہ اس دنیا میں لوگ (باعتبارا عمال) اس قدر مختلف درجات میں ہیں کہ ان کوشار نہیں کیا جاسکتا۔ البعتہ بڑی قسمیں چار ہیں:

(۱) ایک قسم: وہ بیداری والے ہیں؛ اور بیلوگ سزادیئے جائیں گے، اور راحتیں پہنچائے جائیں گے، اُنہی ناموافق وموافق کیفیات کی وجہ سے (جن کا بیان گذشتہ باب کے آخر میں آیا ہے) اور اس می کی طرف اشارہ آیا ہے، ارشاد باری تعالی میں کہ مرنے کے بعد: ''کہیں کوئی شخص کہنے گئے کہ ہائے افسوس! اُس کوتا ہی پر جو میں نے اللہ کے پہلو میں روا رکھی، اور بھٹک میں شخصا کرنے والوں میں سے تھا!''

اور میں نے اہل اللہ کی ایک جماعت کو (کشف میں) دیکھا، اُن کی ارواح اُن گھڑوں جیسی ہوگئی ہیں جوکھہرے ہوئے یانی سے لبالب بھرے ہوئے ہوں، جن میں ہوائیں بھی ہیجان نہ پیدا کررہی ہوں، جب دو پہر میں ان پرسورج کی کرنیں پڑیں، تووہ گھڑے نور کے ایک ٹکڑے کی طرح ہوجائیں ۔۔۔ اوروہ نوریا تو پہندیدہ اعمال کا نور ہے، یا نسبت یا دواشت کا نور ہے، یارجمت خداوندی کا نور ہے۔

# دوسريضم

### خوابيده طبيعت لوگول كى مجازات

جولوگ صلاحیتوں کے اعتبار سے تو پہلی قتم کے لوگوں کے لگ بھگ ہوتے ہیں، مگر وہ فطری طور پرخوابیدہ طبیعت ہوتے ہیں ( جس کی تفصیل گذشتہ باب کے آخر میں گزرچکی ہے ) ان لوگوں کو عالم برزخ میں مجازات بصورت ' خواب' ہوتی ہے، مثلاً درندہ صفت آ دمی عالم برزخ میں دیکھتاہے کہ اس کو درندہ پھاڑر ہاہے، اور بخیل آ دمی دیکھتاہے کہ اس کو درندہ پھاڑر ہاہے، اور بخیل آ دمی دیکھتاہے کہ اس کوسانپ بچھوڈس رہے ہیں اور بالائی علوم کا نزول ایسے دوفرشتوں کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے جواس سے سوال کرتے ہیں کہ تیرارب کون ہے؟ تیرادین کیا ہے؟ اور آنحضور مِثالِقَائِیَا کی زیارت کراکر دریافت کرتے ہیں کہ اس ہستی کے بارے تو کیا کہتا ہے؟

غرض پیلوگ بصورت خواب معذب ہوتے ہیں، مگر عالم برزخ میں ان کو جوخواب نظر آتا ہے، وہ صرف خواب کی حقیقت اس دنیا میں صورت ہوتی ہے، کیونکہ خواب کی حقیقت اس دنیا میں بہ صورت ہوتی ہے، کیونکہ خواب کی حقیقت اس دنیا میں بہ کہ ہماری قوت خیالیہ میں جومعلومات جمع ہوتی ہیں وہی نیند کی حالت میں نظروں کے سامنے آتی ہیں اور متشکل ہوکر نظر آتی ہیں، جب تک ہوائی جہاز کی ایجاد نہیں ہوئی تھی کسی نے خواب میں ہوائی جہاز اڑتے نہیں دیکھا تھا، کیونکہ اس وقت لوگوں کے خزانۂ معلومات میں اس کی صورت نہیں تھی۔

غرض خواب: خیالات (حدیث النفس) ہیں۔ اور یہ خیالات بیداری میں بھی آتے ہیں ،گر بیداری کی حالت میں چونکہ حواس خمسہ ظاہرہ اپنے کا موں میں مشغول ہوتے ہیں: کان پچھ سنتے ہیں ،آ تکھیں پچھ دیکھتی ہیں، قسم علی ہذا اوران سب چیزوں کا اوراک میں شترک کرتی ہے ،ای طرح قوت مصرفہ کی کرشمہ سازی سے جو خیالات پیدا ہوتے ہیں ان کا اوراک بھی حس مشترک کرتی ہے ،اس وجہ سے حس مشترک ان خیالات میں پوری طرح سے مستغرق نہیں ہوتی ، نیز بیداری میں یہ خیال بھی محضرر ہتا ہے کہ میں جو پچھ سوچ رہا ہوں وہ محض خیالات ہیں ،اس وجہ سے وہ خیالات بیراری کی حالت میں متشکل خیال بھی محضر رہتا ہے کہ میں جو پچھ سوچ رہا ہوں وہ محض خیالات ہیں ،اس وجہ سے وہ خیالات بیراور قوت مصرفہ جو خیالات بین اور قوت متصرفہ جو خیالات پکاتی ہوگرنگا ہوں کے سامنے نہیں آتے ، مگر جب آ دمی سوجا تا ہے تو حواس اپنا کا م چھوڑ دیتے ہیں اور قوت متصرفہ جو خیالات پکاتی

ہے، حس مشترک اس میں پوری طرح مستغرق ہوجاتی ہے اس لئے وہ خیالات متشکل ہوکر نظر آنے لگتے ہیں اور آ دمی کو قطع کا اس بات میں شک نہیں رہتا کہ مجھے جو کچھ نظر آ رہاہے وہ حقیقت ہے، خیالات نہیں۔

بعض مرتبہ بیداری کی حالت میں بھی جب آ دمی مراقبہ کرتا ہے یا خیالات میں کھوجا تا ہے تو تصورات متشکل ہوکر نظر آنے لگتے ہیں ،اور بہت سول کواس سے دھو کہ بھی ہوجا تا ہے ،وہ بچھتے ہیں کہ میں نے بیداری کی حالت میں فلال متوفی سے ملاقات کی ،حالانکہ وہ محض خیالات ہوتے ہیں جو بیداری میں متشکل ہوتے ہیں۔

خیالات کے علاوہ مخصوص مزاجی کیفیت کی وجہ ہے بھی بعض خاص قتم کے خواب نظراً تے ہیں مثلاً صفراوی مزاج آدمی خواب میں آگ اور گری دیکھتا ہے اور جائزہ لیا جائے تو معلوم ہوگا کہ ہر شخص کو خواب میں آگ اور گری دیکھتا ہے اور جائزہ لیا جائے تو معلوم ہوگا کہ ہر شخص کو ایس کا تجربہ ہوتا ہے کہ قوت خیالیہ میں جو بچھ واقعات اور معلومات جمع ہیں وہ خواب میں ایس دروانگیز یاراحت افز اشکلیں اختیار کرتے ہیں، جو ان معلومات ہے بھی ہم آھنگ ہوتی ہیں اور خواب دیکھنے والے کی مخصوص ذہنی کیفیات ہے بھی مناسبت رکھتی ہیں۔ مثلاً ایک چرواہا یہ خواب دیکھے گا کہ دوسرے چرواہے اکٹھا ہوکر اس پرڈنڈ ابجارہے ہیں یا وہ جنگلی پھل مناسبت رکھتی ہیں۔ مثلاً ایک چرواہا یہ خواب دیکھے گا کہ کسی نے اس کو گولی مارکر ہلاک کردیا، یا وہ کسی مرصع وسترخوان پر چیندہ میوے کھارہا ہے اور خوش ہورہا ہے۔ وہ یہ خواب ایک شہری دیکھے گا۔

اورخواب و یکھنےوالے کواس بات کاادراک کہ وہ جو پچھ دیکھ رہاہے ،خواب ہے اس وفت ہوتا ہے ، جب وہ بیدار ہوتا ہے ، بحالت خواب تو وہ اس کو حقیقت ہی سمجھتا ہے ، اگر اس کی آئکھ نہ کھلے تو وہ بھی بھی اس راز سے واقف نہیں ہوسکتا ، اور عالم برزخ میں جومجازات بصورت خواب ہوگی ،اس خواب سے آ دمی قیامت کی صبح تک بیدار نہیں ہوگا ،اس لئے اس کو خواب کہنے کے بجائے عالم خارجی میں مجازات کہنا قرین صواب اور حقیقت حال کوزیادہ بہتر واشگاف کرنے والا ہے۔

[7] وصنفٌ قريبُ المأخذ منهم، لكنهم أهل النوم الطبيعي، فأولئك تُصيبهم رؤيا؛ والرؤيا فينا حضورُ علومٍ مخزونةٍ في الحس المشترك؛ كانت مَسَكَةُ اليقظة تمنع عن الاستغراق فيها، والذهول عن كونها خيالاتٍ، فلما نام لم يَشُكَ أنها عينُ ما هي صُوَرُهَا.

وربما يرى الصفراوى أنه في غِيْضَةٍ يابسة، في يوم صائف وسموم، فبينما هو كذلك إذ فاجَأَتُهُ النارُ من كل جانب، فجعل يهرَب والايجد مهربًا، ثم إنه لفحته، فقاسى ألما شديدًا؛ ويرى البلغمى أنه في ليلة شاتية، ونهر باردٍ، وريح زمهر يرية، فهاجت بسفينته الأمواج، فصار يهرب والا يجد مهربا، ثم إنه غرق، فقاسى ألما شديداً؛ وإن أنت استقريت الناس لم تجد أحدًا إلا وقد جرّب من نفسه تَشَبُّحَ الحوادثِ المُجْمَعَةِ بتنعُمات وتوجُعات، مناسبة لها وللنفس الرائية جميعًا.

فهذا المبتلى في الرؤيا، غيرَ أنها رؤيا لايقظةَ منها إلى يوم القيامة، وصاحبُ الرؤيا لايعرف

فى رؤياه: أنها لم تكن أشياء خارجية ،وأن التوجُع والتنعُم لم يكن فى العالم الخارجى ؛ ولو لا يقطة لم يتنبه لهذا السر ؛ فعسى أن يكون تسمية هذا العالم عالما خارجيا أحقَّ وأفصح من تسميته بالرؤيا، فربما يرى صاحب السبعية أنه يَخْدِشه سَبُع، وصاحب البخل أنه تنهشه حيات وعقارب، ويتشبح نزول العلوم الفوقانية بملكين يسألانه: من ربك؟ وما دينك؟ وما قولك فى النبى صلى الله عليه وسلم؟

اورصفراوی مزاج کبھی (خواب میں) دیکھتا ہے کہ وہ گری اور بادسموم کے دن میں کسی خشک بیابان میں ہے، پھر دریں اثنا کہ وہ ای طرح ہوتا ہے، اچا نک ہر چہار طرف سے اس کوآگھیر لیتی ہے، پس وہ ادھراُ دھر بھا گئا گئا ہے، مگراسے بھاگ نکلنے کی کوئی جگہنیں ملتی، پھرآگ اس کوجلا ڈالتی ہے اور وہ اس سے سخت ترین تکلیف محسوس کرتا ہے سے اور بلغی مزاج آ دمی بھی (خواب میں) دیکھتا ہے کہ وہ موقم سرما کی رات میں شھنڈی ندی میں سخت سرد ہوا میں ہے، پس موجیس اس کی شخی کومضطر ہے کرتی ہیں، پس وہ ادھراُ دھر بھا گئا تا ہے، مگرا سے بھاگ نکلنے کی کوئی جگہنیں ملتی، پھر وہ ڈوب جاتا ہے اور وہ اس سے بخت ترین تکلیف محسوس کرتا ہے ۔ اورا گرآپ لوگوں کا جائز ہلیں تو آپ کسی کوبھی نہیں پائیس کی مراس حال میں کہ اس نے ذاتی تج بہ کیا ہوگا، نفس میں اکشاہ و نے والے واقعات کے مشکل ہونے کا، ایک راحت انگیز اور در دناک صور توں میں ، جو ان واقعات سے اور خواب دیکھنے والے شخص سے، دونوں ہی سے مناسبت رکھنے والے خص سے، دونوں ہی سے مناسبت رکھنے والی ہیں۔

پی شیخ خواب میں معذئب ہے، علاوہ ازیں کہ وہ ایسا خواب ہے، جس سے دھی قیامت تک بیدار نہیں ہوگا ، اور (دنیا میں) خواب دیکھنے والا دوران خواب بینہیں جانتا کہ وہ چیزیں جووہ و کھی رہا ہے ان کا خارج میں وجود نہیں اور نہوہ یہ جانتا ہے کہ یہ تکلیف وراحت عالم خارجی میں موجود نہیں۔ اوراگر وہ شخص بیدار نہ ہوتو وہ اس راز ہے بھی بھی واقف نہ ہوگا ، پس شاید عالم برزخ (کے خواب) کو عالم خارجی نام دینا زیادہ قابل قبول ہو، اس کو خواب کہنے ہے ، اور زیادہ اچھی طرح سے مراد کو ظاہر کرنے والا ہو۔ پس ورندہ خصلت آدی بھی (عالم برزخ میں) دیکھتا ہے کہ اس کو کو کی درندہ نوچ رہا ہے، اور بالائی علوم کا مزول ایسے دوفر شتوں کی شکل نوچ رہا ہے، اور بالائی علوم کا مزول ایسے دوفر شتوں کی شکل

میں متمثل ہوتا ہے جواس سے پوچھتے ہیں کہ تیرارب کون ہے؟ اور تیرادین کیا ہے؟ اور نبی کریم طِلاَیْقِیَا ﷺ کی شان میں تو کیا کہتا ہے؟

#### لغات:

السَسَحَة: بإنى روكن كابند، بندش، جمع مَسَكْ امَسُكَ (ك) مَسَاكَة السَّقاءُ بمشكيزه كا بإنى كوكرن ندوينا ..... ذهل (س) دُهو لاَ : بهوش مين ندر بهنا ..... الغيضة: جها رُى، جنگل ..... نفحت (ف) البنارُ جبلس وينا ..... خدشَه (ض) خَدْشًا: خراش لگانا ..... نَهَشَه (ف بض) نَهْشًا: الگي دانتول سي كاشا، دانت سي كاث كرنشان لگانا ـ

### تشريخ:

(۱) معلومات حس مشترک کے خزانہ میں یعنی خیال میں بھری ہوئی ہوتی ہیں، حس مشترک کا کام حواس ظاہرہ کی ماصل کی ہوئی صورتوں کو قبول کرنا ہے، پھر جب محسوسات حواس ظاہرہ کے سامنے سے غائب ہوجاتے ہیں توحس مشترک ان کی صورتوں کو آئیں اور حس مشترک کے خزانہ کا نام مشترک انہ کا نام مشترک کے خزانہ کا نام میں کا میں دیکھیں۔

(۲) عینُ ماهی صُوَرُها یعنی خیالات ان چیزوں کاعین ہیں جن کی وہ صورتیں ہیں۔مثلاً خواب میں اپنی جمینسوں کا خیال آتا ہے تو وہ خیال متشکل ہوکر سامنے آتا ہے اور آ دمی خواب میں ان کو خیالات نہیں سمجھتا بلکہ اپنی واقعی جمینسیں سمجھتا ہے۔

(r) صفراء مؤنث أصْفر كا: پئة جوايك خِلط ہے، جس كى زيادتى سے يرقان ہوتا ہے۔

(٣) المهجمَعة اسم مفعول ہے، جمعنی خیال میں اکٹھا حوادث۔

(۵) هذا المبتلی فی الرؤیا مبتداخبر ہیں، جیسے هذا المال لزید۔ فی الرؤیامتعلق عام کائن یا ثابت ہے متعلق ہوکرخبر ہے بیتر کیب مولاناسندھی رحمہاللہ نے کی ہے،اورائ ترکیب کو پیش نظرر کھ کراوپر مطلب بیان کیا گیا ہے۔

(۵) اور ایک میں میں ایک ایک میں اور ای ترکیب کو پیش نظر رکھ کراوپر مطلب بیان کیا گیا ہے۔

(۵) اور ایک میں میں ایک میں اور ایک میں اور ایک میں اور ایک تھی نے میں میں میں میں ہے۔

(۱) اُشیاءَ خار جیہ تمام تنخوں میں اُسماءَ خار جیہ ہے، مگر بیضیف ہے، پیچے لفظ اُشیاءَ ہے۔ بیٹیجے بھی مولانا سندھی رحمہ اللہ نے کی ہے۔ اور تینوں مخطوطوں میں بھی ایسا ہی ہے۔

(2) نزول العلوم تمام سنحول میں زوال العلوم ہے، مگر نیجی تضحیف ہے سیحے لفظ نزول ہے اور لیتیجے بھی حضرت علامہ عبیداللہ سندھی رحمہ اللہ نے کی ہے اوراتنی اہم تصحیح ہے کہ شاید کوئی دوسرافخص نہ کر سکے اور مخطوطہ کراچی اور مخطوطہ بیٹنہ میں بھی یہی ہے۔ فالحمد للہ علی ذلک۔

نزول العلوم كامطلب بيہ ہے كه اس دنيا ميں الله تعالىٰ نے آسان ہے دين نازل كيا ہے اور علوم ويديہ كا فيضان كيا ہے

تا كدلوگ اس كے ذريعه عالم بالا كايفين كريں اس لئے عالم برزخ ميں و پنچے ہى امتحان داخلہ ہوتا ہے اور تين بنيادى باتيں دريافت كى جاتے ہيں كہ ميت ان بنيادى باتوں كاعلم دريافت كى جاتے ہيں كہ ميت ان بنيادى باتوں كاعلم دنيا ہے لئے كئے جاتے ہيں كہ ميت ان بنيادى باتوں كاعلم دنيا ہے لئے كرآئى ہے يا خالى ہاتھ آئى ہے ۔ كيونكہ بعد ميں تو بيسب علوم عالم بالا سے نازل ہونے والے ہى ہيں ، مگران كى وجہ سے نجات نہيں ہو سكتی ۔ سور أيونس آيت او ميں فرعون كے قصه ميں ہے ﴿ آلْ لَهُ اللّٰ عَصَابُ قَبْلُ ، و سُحنت مِنَ اللّٰ مَنْ اللّٰ مَنْ اللّٰ اللّٰ مِنْ اللّٰ مَنْ اللّٰ اللّٰ مَنْ اللّٰ اللّٰ مِنْ اللّٰ اللّٰ

# تيسري شم

### كمزورقوت ملكيه اوربهيميه والول كي مجازات

جن لوگوں کی قوت بہیمیہ اور قوت ملکیہ دونوں کمزور ہوتی ہیں، وہ اگر نیک لوگ ہوتے ہیں تو مرنے کے بعد ملائکہ سافلہ کے ساتھ مل جاتے ہیں، اور اس ملنے پر جوخوشی ہوتی ہے، وہی ان کے اعمال صالحہ کی جزاء ہے۔ ارشاور بانی ہے ﴿ فَاذْ خُولِی فِی عِبَادِی ﴾ پس تو میرے (خاص ) بندوں میں شامل ہوجا (یہ بھی نعمت روحانی ہے ) اور حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کو آنحضور میں اللہ عنہ کو آنے نے ایک لمیں وعاسکھلائی ہے، اس کا ایک جزء ہے انك أنت وَلِیہ فی الدنیا والآ حرق، تو فنی مسلمًا و آلے حقینی بالصالحین (منداحمدہ: ۱۹۱۱) ترجمہ: بیشک آپ ہی میرے کا رساز ہیں ونیا میں بھی اور آخرت میں بھی ، مجھے بحالت ایمان واطاعت موت و بچئے اور مجھے نیک لوگوں کے ساتھ ملاد بچئے ۔ اس دعا میں بھی اُس الحاق کی طرف اشارہ ہے۔

اوراگروہ برے اوگ ہوتے ہیں تو مرنے کے بعد شیاطین کے ساتھ مل جاتے ہیں ، اوراس ملنے پر جو گھٹن اور غم وغصہ ہوتا ہے وہی ان کے اعمال سید کی سزا ہے۔ سورۃ النساء آیت ۳۸ میں ہے ﴿ وَ مَنْ بَدُّ حَنِ الشَّيْطَانُ لَـهُ قَرِيْنَا فَسَاءً وَ مَنْ بَدُّ حَنِ الشَّيْطَانُ لَـهُ قَرِيْنَا فَسَاءً وَ مَنْ بَدُ حَنِ الشَّيْطَانُ لَـهُ قَرِيْنَا فَرِيْنَا ﴾ (اور شیطان جس کا مصاحب ہوا، اس کا وہ برامصاحب ہے ) یہ مصاحب عام ہے دنیا میں بھی ہوتی ہے اور موت کے بعد بھی ۔ اور یہ منافظری اسباب ہے بھی ، جس کی تفصیل درج ذیل ہے :

ملائکہ سے ملانے والے فطری اسباب: قوت ملکیہ کا قوت بہیمیہ میں کم سے کم ڈوبنا، اس کی تابعداری نہ کرنا اور اس سے متاثر نہ ہونا۔

ملائکہ سے ملانے والے اکتبانی اسباب بنبی تفاضے سے پاکیزگی کے ساتھ متصف رہنا،اوراعمال واذ کار کے ذریعینفس میں ملکوتی الہامات اورانوار کی قابلیت پیدا کرنا۔ شیاطین سے ملانے والے فطری اسباب: مزاج کا ایسا بگڑ جانا کہ وہ ایسی باتوں کو چاہے جوحق کے برخلاف اور مفادکلی سے متضاد ہوں اور مکارم اخلاق ہے کوسوں دور ہوں۔

شیاطین سے ملانے والے اکتسانی اسباب: خسیس ہیئوں اور فاسد خیالات کے ساتھ متلبس رہنا، شیاطین کے وسوسوں کی تابعداری کرنااورلعنت کاان کو گھیرلینا۔

مثال سے وضاحت بہمی انسان لڑ کے کی صورت میں پیدا ہوتا ہے گراس کے مزاج میں ہیجوا پن اور زبانی حرکات کی طرف میلان ہوتا ہے گر بچین میں زبانی اور مروانی خواہشات ممتاز نہیں ہوتیں، کیونکہ اس وقت کھیل کو داور کھانے پیغے سے فرصت نہیں ہوتی، اُس بچہ کو جس روش پر چلنے کا حکم دیا جاتا ہے چلتا رہتا ہے، مگر جب وہ جوان ہوتا ہے اور وہ اپنی لا اُبالی فطرت کی طرف لوٹنا ہے تو وہ زبانہ لباس پہن لیتا ہے اور عور توں کی سی عاد تیں اپنالیتا ہے اور اس میں مفعولیت کی خواہش پیدا ہوجاتی ہے۔ اس وقت وہ مردوں کے زمرے سے نکل کرعور توں میں شامل ہوجاتا ہے۔

ای طرح انسان جب تک زندہ رہتا ہے د نیوی زندگی کے جھمیلوں میں گھرار ہتا ہے ، مگراس میں صلاحیتیں ملائسافل جیسی ہوتی ہیں ، وہ ان کی طرف بہت زیادہ شرر کھتا ہے یا وہ شیطان صفت ہوتا ہے ، اس کوشیاطین سے بے حد مناسبت ہوتی ہے اس لئے جب وہ مرجاتا ہے اور موانع مرتفع ہوجاتے ہیں تو وہ اپنی فطرت کی طرف لوٹ جاتا ہے ، اگر وہ نیک ہوتا ہے تو فرشتوں کے ساتھ ل جاتا ہے اور اس کو ملائکہ جیسے الہامات ہونے لگتے ہیں اور وہ ان کا موں میں لگ جاتا ہے جو فرشتے کرتے ہیں اور بدکر دار ہوتا ہے تو شیاطین کے ساتھ ل جاتا ہے۔ حدیث شریف میں حضرت جعفر طیار رضی اللہ عنہ کا جنت میں فرشتوں کے ساتھ اڑنا مروی ہے۔ بیر حدیث ترفدی طبر انی اور حاکم وغیرہ نے روایت کی ہے اور مشکو تا شریف باب منا قب اہل ہیت ، فصل ثانی حدیث نمبر ۱۵۵۳ پر فدکور ہے۔ بیر دوایت حضرت جعفر رضی اللہ عنہ کے ملاً اعلی کے ساتھ ملئے کی طرف مشیر ہے۔ اور نقابل سے دوسری قشم کے لوگوں کا شیاطین کے ساتھ ملئا مفہوم ہوتا ہے۔ ملائکہ سے ملئے والوں کے بعض احوال:

- (۱) مجھی وہ لوگ اعلائے کلمۃ اللہ میں ،اورحزب اللہ کی مدد کرنے میں مشغول ہوتے ہیں ،مولا ناعبدالحق صاحب حقانی دہلوی رحمہ اللہ نے بعد اللہ السابغہ ترجمہ ججۃ اللہ البالغہ (صالا) میں لکھا ہے کہ جب روم اور روس میں سیسا سٹوں کے قلعہ پرلڑائی ہوئی تو بہت سے اہل اللہ نے تہجد کے وقت مجد نبوی میں آنخضرت میلائی کیا اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین کو تیر مارتے دیکھا، چنانچہ اسی روز میج کوشکر اسلام غالب آیا۔
- (۲) کبھی وہ کسی انسان کو کچھ خیر پہنچاتے ہیں ، بہت سے واقعات مروی ہیں کہ آڑے وفت میں کوئی نیک بندہ جو دنیا ہے گزر چکا ہے ، ظاہر ہوتا ہے اور مدد کرتا ہے۔
- (٣) مجھی ان میں ہے کوئی بندہ صورت جسمانی کا بے حدمثاق ہوتا ہے اور بیاشتیاق فطری ہوتا ہے اس عالم

مثال کی مدد ہے اس کونورانی جسم ملتا ہے۔

(س) کبھی ان میں ہے کسی کو کھانے وغیرہ کی خواہش ہوتی ہے تو ان کا پیشوق بھی پورا کیا جاتا ہے۔ سورۃ آل عمران آیات ۱۶۹و میں ہے کہ وہ ان کے پروردگار کے پاس روزی دیئے جاتے ہیں اوروہ اس پرخوش ہوتے ہیں جو ان کو اللہ تعالی اپنے نصل سے عطافر ماتے ہیں اور کا مشریف میں اس آیت کی تفسیر میں مروی ہے کہ شہدا کی روحیں ہرے پرندوں کے پوٹوں میں رہتی ہیں ، وہ جنت میں جہاں جاہتی ہیں چرتی چگتی ہیں اور وہ عرش سے بندھی ہوئی فانوسوں میں بسیرا کرتی ہیں (مشکوۃ کتاب الجہاد صدیث نمبر ۴۸۰)

شیاطین سے ملنے والوں کے بعض احوال:

(۱) وہ ظلمانی(تاریک،سیاہ)لباس پہنائے جاتے ہیں۔

(۲) ان کے لئے ایسی چیز یمتشکل کی جاتی ہیں جن سے وہ پیس لذتوں میں یے بعض حاجات پوری کرتے ہیں جیسے جہنمیوں کوزقوم پیپ اورلہو کھانے کو دیا جائے گا اور حمیم پینے کو ،اسی طرح عالم برزخ میں بھی انکی حاجت روائی کی جاتی ہے۔

[٣] وصنفٌ بهيميتُهم وملكيتُهم ضعيفتان، يَلحقون بالملائكة السافلة، لأسباب جبليةٍ: بأن كانت ملكيتهم قليلة الا نغماس في البهيمية، غيرَ مذعنةٍ لها، ولا متأثرة منها، وكَسْبِيَّةٍ: بأن لابستِ الطهاراتِ بداعية قلبية، ومكّنت من نفسها لإلهاماتٍ وبوارق ملكيةٍ.

فكما أن الإنسان ربما يُخلق في صورة الذُكران، وفي مزاجه خُنُوثة وميلٌ إلى هيئاتِ الإناث، لكنه لايتميز شهوات الأنوثة من شهوات الذكورة في الصبا؛ إنما المُهمُّ حينئذ شهوةُ الطعام والشراب وحب اللعب، فيجرى حسبما يؤمر به من التوسُّم بسَمْتِ الرجال، ويمتنعُ عمايُنهي عنه من اختيار رِّيِّ النساء، حتى إذا شَبَّ ورجع إلى طبيعته الماجنة، استبَدَّ باختيار رِّيِّ النساء، عليه شهوةُ الأبنة، وفعلَ مايفعله النساء، وتكلم بكلامهن، وسمى نفسه تسمية الأنشى؛ فعند ذلك خرج من حَيِّز الرجال بالكلية.

فكذلك الإنسان قد يكون في حياته الدنيا مشغولاً بشهوة الطعام والشراب والعُلْمة وغيرها من مقتضيات الطبيعة والرسم، لكنه قريبُ المأخذ من الملأ السافل، قوى الانجذاب إليهم؛ فإذا مات انقطعت العلاقات، ورجع إلى مزاجه، فلحق بالملائكة وصار منهم، وألهم كالهامهم، وسعى فيما يسعون فيه؛ وفي الحديث: ﴿ رأيتُ جعفر بن أبي طالب ملكًا يطير في الجنة مع الملائكة بجناحين ﴾

وربما اشتغل هؤلاء بإعلاء كلمة الله، ونصر حزب الله؛ وربما كان لهم لَمَّةُ حيرِ بابن آدم؛

وربما اشتاق بعضُهم إلى صورة جسدية اشتياقا شديدا، ناشئامن أصلِ جبلته، فَقَرَعَ ذلك بابًا من المثال، واختلطت قوة منه بالنسمة الهوائية، وصار كالجسد النوراني؛ وربما اشتاق بعضهم إلى مطعوم ونحوه، فأُمِدَّ فيما اشتهى، قضاء لشوقه؛ وإليه الإشارة في قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ قُتِلُوْا فِي سَبِيْلِ اللهِ أَمْوَاتًا، بَلْ أَحْياءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ، فَرِحِيْنَ بِمَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ ﴾ الآية.

وبإزاء هؤلاء قوم قريب المأخذ من الشياطين جبلةً: بأن كان مزاجهم فاسدًا يستوجب آراءً مناقضةً للحق، منافرةً للرأى الكلى، على طرف شاسع من محاسن الأخلاق؛ وكسبًا: بأن لابست هيئاتٍ خسيسةً، وأفكارًا فاسدةً، وانقادت لوسوسة الشياطين، وأحاط بهم اللعنُ؛ فإذا ما توا لَحِقوا بالشياطين، وألبسوا لباسًا ظلمانيًا، وصُوِّر لهم مايقضون به بعض وطرهم من المَلاذ الخسيسة.

والأول ينعّم بحدوث ابتهاج في نفسه، والثاني يعدَّب بضيق وغم، كالمخنث يعلم أن الخُنوثة أسوأُحالاتِ الإنسان، ولكن لايستطيع الإقلاع عنها.

ترجمہ: (٣) اورایک (اور) قسم جن کی قوت ملکیہ اورقوت بھیمیہ دونوں کمزور ہوتی ہیں، وہ لوگ (اگر نیک ہوتے ہیں قالی ہوں المانکہ سافلہ کے ساتھ لل جاتے ہیں، فطری اسباب کی بناء پر: بایں طور کہ ان کی قوت ملکیہ بقوت بھیمیہ ہیں کم ڈو بند والی ہو ہے۔ والی ہو سے اوراکسانی اسباب کی بناء پر، بایں طور کہ نفس کا قلبی تقاضے ہے یا کیزگ کے ساتھ تعلق رہا ہو، اورات دیں نیا کیا جاتا ہے، اوراس کے مزاح میں بجوا پن اور لیس جس طرح یہ بات ہے کہ بھی انسان مردانی صورت میں پیدا کیا جاتا ہے، اوراس کے مزاح میں بجوا پن اور عورتوں کے اطوار کی طرف میلان ہوتا ہے، مگر بچین میں زنانی خواہشات، مردانی خواہشات سے متاز نہیں ہوتیں، اس وقت اہم چیز کھانے پینے کی خواہش اور کھیل کود کی مجت ہوتی ہے، اس لئے وہ بچہ جس طرح مردوں کی روش اپنانے کا حکم ویا جاتا ہے، چاتا رہتا ہے۔ یہاں تک کہ جب وہ جوان ہوجا تا ہے اوروہ اپنی لا اُبلی طبیعت کی طرف لوٹ جاتا ہے تو وہ عورتوں کی پوشاک اختیار کرنے میں، اوران کی عادتیں اپنانے میں خود مختار ہوجا تا ہے، اور اس پر مفعولیت کی خواہش غالب آ جاتی ہے اور وہ عورتوں جیسے کام کرنے لگتا عادتیں اپنانے میں خود مختار ہوجا تا ہے، اور اس پر مفعولیت کی خواہش غالب آ جاتی ہے اور وہ عورتوں جیسے کام کرنے لگتا ہے، اور اس پر مفعولیت کی خواہش غالب آ جاتی ہے اور وہ مورتوں جیسے کام کرنے لگتا ہے، اور اس کے انداز پر بولئے لگتا ہے، اور اس پر مفعولیت کی خواہش غالب آ جاتی ہے اور وہ عورتوں کے زمرہ سے بالکل ہے، اور ان کے انداز پر بولئے لگتا ہے، اور اپنانا م عورتوں جیسار کھ لیتا ہے، پس اس وقت وہ مردوں کے زمرہ سے بالکل خواہ تا ہے۔

پس اسی طرح انسان بھی اپنی دنیوی زندگی میں ، کھانے پینے اور شہوت وغیرہ ، فطرت وعادت کے نقاضوں میں

مشغول رہتا ہے مگر وہ صلاحیت کے اعتبار سے ملا سافل کے لگ بھگ ہوتا ہے، اور وہ ان کی طرف بہت زیادہ شش رکھتا ہے، پس جب وہ مرجا تا ہے تو موانعات مرتفع ہوجاتے ہیں، اور وہ اپنے مزاج کی طرف لوٹ جا تا ہے تو فرشتوں کے ساتھ مل جا تا ہے۔ اور انہیں میں سے ہوجا تا ہے اور انہی جیسے الہامات کیا جا تا ہے، اور ان کا موں میں لگ جا تا ہے جو وہ فرشتے کرتے ہیں ، اور حدیث میں آیا ہے کہ میں نے جعفر مالی اللہ عنہ کو بصورت فرشتہ، جنت میں فرشتوں کے ساتھ دو پروں سے اڑتے دیکھا ہے۔

اور بھی میلوگ اعلائے کلمۃ اللہ میں اور حزب اللہ (اللہ کی جماعت) کی مدد کرنے میں مشغول ہوتے ہیں ،اور بھی وہ حضرات کی انسان کو بچھ خیر پہنچاتے ہیں ،اور بھی ان میں ہے کوئی صورت جسمانی کا بے حدمشاق ہوتا ہے ، جوان کی فطرت کی جٹر سے بیدا ہونے والا ہوتا ہے تو وہ اشتیاق عالم مثال کا ایک دروازہ کھٹکھٹا تا ہے ،اور عالم مثال کی ایک قوت ووج ہوائی (نسمہ ) کے ساتھ مل جاتی ہے ،اور وہ نور انی جسم می بن جاتی ہے ۔اور بھی ان میں ہے کوئی کھائے وغیرہ کی خواہش کرتا ہے ، لیس اس کے شوق کو پورا کرنے کے لئے اس کی خواہش میں کمک پہنچائی جاتی ہے ،اور اس کی طرف اس ارشاد باری میں اشارہ آیا ہے : ''اور جولوگ اللہ کی راہ میں قبل کئے گئے ان کومردہ مت خیال کرو، بلکہ وہ لوگ زندہ ہیں ، ان کے پروردگار کے پاس ، روزی دیئے جاتے ہیں ، وہ خوش ہوتے ہیں اس چیز سے جوان کو اللہ تعالی نے اپنے فضل ان کے پروردگار کے پاس ، روزی دیئے جاتے ہیں ، وہ خوش ہوتے ہیں اس چیز سے جوان کو اللہ تعالی نے اپنے فضل سے عطافر مائی ہے ' ( آخر آیت تک پڑھیے )

اوران لوگوں کے بالقابل ایک اور قتم کے لوگ ہیں، جو صلاحیت کے اعتبارے شیاطین سے لگ بھگ ہوتے ہیں، فطری طور پر:اس طرح کہ ان کا مزاج ایسافا سد ہوتا ہے، جوالی با تیں لازم جانتا ہے جو حق کے برخلاف ہوں، جو مفاد کلی ہے متضاد ہوں، جو مکارم اخلاق سے کوسوں دور ہوں ۔ اوراکتسانی طور پر:اس طرح کہ وہ خسیس حالتوں سے اور فاسد خیالات سے تعلق رکھتے ہوں اور شیاطین کے وسوسوں کی تابعد اری کرتے ہوں اور لعنت نے ان کو گھر لیا ہو پس جب وہ مرجاتے ہیں تو شیاطین کے ساتھ مل جاتے ہیں اور وہ ظلمانی (تاریک) لباس پہنائے جاتے ہیں، اور ان کے لئے بعض وہ چیزیں متصور کی جاتی ہیں، جن کے ذریعہ وہ خسیس لذتوں میں سے اپنی پھھ حاجات پوری کرتے ہیں۔ لئے بعض وہ چیزیں متصور کی جاتی ہیں، جن کے ذریعہ وہ خسیس لذتوں میں سے اپنی پھھ حاجات ہیں، اور قتم دوم کے لوگ اور قتم اول کے لوگ ان کے دل میں خوثی پیدا کرنے کے ذریعہ راحین پہنچائے جاتے ہیں، اور قتم دوم کے لوگ اس سے بازنہیں آسکا۔

#### غات:

منحن من الشيئ: قدرت دينا، جمنے دينا، جماؤ دينا ..... تَوسَّم به: علامت بنانا، پيجان بنانا .....السمُت: راسته اوراہل خيروصلاح کی هيئت، جيسے مَا أَحْسَنَ سَمْتُ فلان ِ: فلال کی حالت کس قدراجھی ہے .....مَجَنَ(ن) مُجُونًا: مُوْل كرنا، بِحيا مُوناصفت مَساجِسنَ الأبسنة كِ اصل معنى بين نيزه كى كثرى بين كانه العنى عيب، يهال مراد مفعوليت كى برى عادت بِ ست مونا اللهمة المهوت يرست مونا اللهمة المهود اللهمة المهود المعنى اللهمة المهود المعنى المعنى اللهمة المهود المعنى المعنى اللهمة المهود المعنى الم

#### تشريخ:

حضرت جعفر بن ابی طالب رضی اللہ عند: آنحضور سِلاَنعَائِیَّا کے چیازاد بھائی اور حضرت علی رضی اللہ عند کے حقیقی بھائی میں اوران سے دس سال بڑے ہیں، قدیم الاسلام ہیں، چھبیوی نمبر پراسلام قبول کیا تھا، فتح خیبر کے موقعہ پرمدیند کی طرف بھرت کی آپ ہی کے دست مبارک پرحبشہ کے بادشاہ نجاشی رحمہ اللہ نے اسلام قبول کیا تھا، فتح خیبر کے موقعہ پرمدیند کی طرف بھرت کی ، حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ آنحضور سِلانِعَائِیَّا کے بعد افضل الناس حضرت جعفررضی اللہ عنہ ہرت کی ، حضرت ابو ہریہ میں ملک شام میں غزوہ موقعہ میں کہ آنحضور سِلانِعَائِیَّا کے بعد افضل الناس حضرت جعفررضی اللہ عنہ ہرت ہیں۔ جمادی الاولی کہ ھیں ملک شام میں غزوہ موقعہ میں چاہیں سال کی عمر میں، استی سے زیادہ زخم کھا کرشہادت پائی۔ جنال جاہیں ہوئیں آپ کے دونوں ہاتھ کٹ گئے تصاللہ تعالی نے اس کے عوض میں دو پرعنایت فرمائے ، جن سے جہاں چاہیں اگر کر تشریف لے جاتے ہیں ، اس لئے جعفر طیّار کہلاتے ہیں غریبوں کے بہت ہدرد تھے، حضور ان کو ابوالمساکین کہا کرتے تھے، آخضور سِلاَنِیْکَوَیُمُ سے اخلاق اور حلیہ میں بہت زیادہ مشابہ تھے۔

# چوهمی

## قوی بهیمیت اورضعیف ملکیت والوں کی مجازات

جن لوگوں کی قوت بہیمیہ قوی اور قوت ملکیہ ضعیف ہوتی ہے، اور دونوں قو توں میں باہم مصالحت وموافقت ہوتی ہے۔ اور دنیا میں بیشتر لوگ اسی قتم کے ہیں — ان کے اکثر معاملات اس دنیا میں نسمہ (روح حیوانی) کے تالع ہوتے ہیں ۔ نسمہ کا جسم پر راج ہے، بدن سے اس کا تدبیری تعلق ہے، وہ بدن میں ہرقتم کا تصرف کرتا ہے، اور بدن کے روئیں روئیں میں سرایت کئے ہوئے ہے۔ اس کا جسم سے اس قدر توی تعلق ہے کہ موت کے وقت بھی وہ تعلق با کلیہ ختم مہیں ہوتا ہے۔ اور وہمی اور خیالی تعلق باقی رہتا ہے۔

میلوگ جب مرجاتے ہیں تو ان پر دوسری دنیا کی ہلکی ہی روشنی چپکتی ہے، اور معمولی ہے خیالات آنے لگتے ہیں ، اور

عالم قبر میں مجازات کی شکلیں بھی خیالی صورتوں میں اور بھی مثالی صورتوں میں مخقق ہونی شروع ہوتی ہیں، اگر دنیا میں ان کا ملکوتی اعمال سے تعلق رہا ہے تو وہ ملکیت کے موافق اعمال بوقت نزع یا قبر میں ایسے خوبصورت فرشتوں کی صورت میں سامنے آتے ہیں، جن کے ہاتھوں میں ریشم ہوتا ہے، وہ نرم لیجے میں بات چیت کرتے ہیں، وہ ایسے خوبصورت ہوتے ہیں کہ ان کی دید ہی ہزائعتیں ہوتی ہے، وہ جنت کی طرف ایک دروازہ وَ اکر دیتے ہیں، جس سے جنت کی خوشہو کی میں کہ ان کی دید ہی ہزائعتیں ہوتی ہے، وہ جنت کی طرف ایک دروازہ وَ اکر دیتے ہیں، جس سے جنت کی خوشہو کی آتے ہیں آتے گئی ہیں سامنے آتے ہیں اور اگر ان لوگوں کا تعلق ملکیت کے برخلاف کا موں سے رہا ہوتا ہے، یاوہ موجب لعنت کا م کرتے ہیں تو یہ ملکیت کے ناموافق اعمال بوقت نزع یا قبر میں بات چیت کرتے ہیں، اور ان کی صورت ایسی مکر وہ ہوتی جب کہ ان کی دید ہی بذات خود ایک عذاب ہوتی ہے ۔ الغرض کچھ ملائکہ اس کا فریضہ انجام دیں۔ ان ملائکہ کواہل قبور ایسی ہوتا ہے کہ اور وہ سزادہ بی یاراحت رسانی کا فریضہ انجام دیں۔ ان ملائکہ کواہل قبور ایسی ہوتا ہے کہ اور وہ سزادہ بی یاراحت رسانی کا فریضہ انجام دیں۔ ان ملائکہ کواہل قبور ایسی ہوتا ہے کہ ان کو ایسے مواقع پر مقرر کیا جائے ، اور وہ سزادہ بی یاراحت رسانی کا فریضہ انجام دیں۔ ان ملائکہ کواہل قبور ایسی ہوتا ہوتا ہے کہ ان کو ایسے مواقع پر مقرر کیا جائے ، اور وہ سزادہ بی یاراحت رسانی کا فریضہ انجام دیں۔ ان ملائکہ کواہل قبور

اس کی تفصیل ہے ہے کہ روح ہوائی (نسمہ) کا بدن سے تدبیری تعلق ہوتا ہے، جیسے بادشاہ کا ملک سے تدبیری تعلق ہوتا ہے، جیسے بادشاہ کا ملک سے تدبیری تعلق ہوتا ہے، امتناع تخ یب، امتناع تو ریث اور ہے۔ امتناع تزویج، جب تک نسمہ کا بدن کے تبدیری تعلق باقی رہتا ہے، اس کا بدن گلتا سڑتا نہیں، خواہ کتنا ہی عرصہ آ دمی بے ہوش رہے، بدن سیح سلامت رہتا ہے، اور اس کے مال کے مالک ورٹا نہیں ہوتے، مال بدستوراس کی ملکیت میں رہتا ہے۔ اور اس کی ازواج سے کوئی نکاح نہیں کرسکتا، وہ بدستوراس کے نکاح میں رہتی ہیں۔ اور جب روح حیوانی بدن سے جدا ہوجاتی ہے تو یہ تینوں امتناعات ختم ہوجاتے ہیں۔ اس کئے کہ مدبر بدن باقی نہیں رہا، بدن سٹر نے لگتا ہے، مال کے ورثاء مالک ہوجاتے ہیں اور بیوی عدت کے بعد دوسر شخص سے نکاح کر سکتی ہے۔ جیسے باوشاہ جب تک موجود ہوتا ہے۔ اس ملک پرامن رہتا ہے اور اگر بادشاہ مرجائے اور کوئی اس کا قائم مقام نہ ہو، تو ملک کا امن وامان درہم برہم ہوجاتا ہے۔ اس ملک پرامن رہتا ہے اور اگر بادشاہ مرجائے اور کوئی اس کا قائم مقام نہ ہو، تو ملک کا امن وامان درہم برہم ہوجاتا ہے۔ اس کے حب سے بادشاہ کی وفات کے بعد پہلے قائم مقام کا اعلان کیاجاتا ہے، گھر بادشاہ کی موت کا اعلان کیاجاتا ہے۔

غرض موت سے نسمہ کابدن سے تدبیری تعلق ختم ہوجا تا ہے ، مگر وہمی یعنی خیا تی تعلق باقی رہتا ہے ، جیسے ٹیلیفون کا ب شارنمبروں سے بیک وفت تعلق ہوتا ہے۔ یہ وہمی تعلق کی مثال ہے ، جس کی تفصیل پہلے گذر چکی ہے۔

اس چوتھی ہم کے لوگوں کی پہچان ہے ہے کہ وہ روح اور جسم کوایک ہی چیز سیجھتے ہیں اگرجسم کوروندا جائے یا کا ٹاجائے تو وہ یہی خیال کرتے ہیں کہ یہ معاملہ روح کے ساتھ کیا گیا ، بلکہ وہ جسم کواصل سیجھتے ہیں اور روح کو بدن کا عین سیجھتے ہیں وہ یہی خیال کرتے ہیں کہ عید خوشی ، نمی انسان کو عارض جیسے معتز لہ صفات باری کو عین باری تعالی سیجھتے ہیں ، یا روح کو ایک عارضی چیز سیجھتے ہیں ، جیسے خوشی ، نمی انسان کو عارض ہوتی ہے۔ اگر چہ وہ زبان سے اسا تذہ

- ﴿ أَرْسَوْمَ بِبَاشِيَرُا ﴾

کی تقلید میں یا معاشرہ کی ریت اور قوم کے مسلمات کے پیش نظراس کے خلاف کہیں، یعنی یہ کہیں کہ انسان در حقیقت روح کا نام ہے، اور بدن تو محض روح کی سواری ہے، مگران کے دل کی تھاہ میں وہی عقیدہ ہوتا ہے جواو پر مذکور ہوا۔
اس کی تفصیل ہیہ ہے کہ انسان در حقیقت روح کا نام ہے، اور بدن اس روح کی سواری ہے، بعض مرتبہ خوادث میں جسم کا کافی حصہ ضائع ہوجاتا ہے، مگر آ دمی بدستور باقی رہتا ہے، ای طرح جب آ دمی مرجاتا ہے تو لوگ کہتے ہیں کہ گزر گیا، حالا نکہ جم کھر میں موجود ہے، جب آ دمی کا انتقال ہو گیا یعنی دوسری جگہ نتقل ہو گیا تو یہ جسم کیا ہے؟ لوگ اس کولاش کہتے ہیں یہ نام بین یہ جسم کیا ہے؟ لوگ اس کولاش کہتے ہیں یہ بین یہ جسم کی جھے بھی نہیں۔

غرض حقیقت حال تو بہ ہے مگر عام لوگ روح اور بدن میں فرق نہیں کرتے ، وہ دونوں کوایک ہی چیز سمجھتے ہیں ، بہ سب چوتھی قتم کےلوگ ہیں ،اورانہی کی مجازات کا بیان چل رہا ہے۔

اس کے بعد جاننا جاہے کہ عالم ( جہاں ) دو ہیں ،ایک ہمارا یہ جہاں ، جہاں ہم اس وقت ہیں ، دوسرا وہ جہاں ، جہال ہم قیامت کے بعثنقل ہوں گے، جہاں جنت اورجہنم ہیں، بیدونوں جہاں فی الحال موجود ہیں۔اورساتھ ساتھ چل رہے ہیں،اور جب دومکان ہوتے ہیں توان کے درمیان حدفاصل بھی ہوتی ہے۔جس کا نام عالم برزخ اور عالم قبر ہے۔ بیحد فاصل طرفین کے احکام کا مجموعہ ہوتی ہے، جیسے دھوپ اور سایہ کے درمیان ایک نقطۂ اشتر اک ہے، جس میں سایہ کے بھی احکام ہوتے ہیں ،اور دھوپ کے بھی ۔ نیز حدفاصل کوئی مستقل چیز نہیں ہوتی ،طرفین کا مجموعہ ہوتی ہے ، البتة طرفین میں ہے کسی ایک کے ساتھ اس کا قریبی تعلق ہوتا ہے۔ عالم برزخ کا بھی ہماری اس دنیا ہے قریبی تعلق ہ، وہ اسی دنیا کا بقیدا ورضمیمہ ہے، اس لئے وہاں عالم آخرت کے احکام بہت خفیف ظاہر ہوتے ہیں، جیسے شکم مادر کی زندگی عالم ارواح اور ہمارے اس عالم اجساد کے درمیان ایک برزخی زندگی ہے، مگرشکم مادر کی بیزندگی عالم ارواح کا بقیہ (آخری حصہ) نہیں ہے، بلکہ ہمارے اس عالم اجساد کا ابتدائی حصہ ہے، اس وجہ سے عالم ارواح کے احکام وہاں بس برائے نام ظاہر ہوتے ہیں، وہاں پورے احکام ہماری اس دنیا کے ظاہر ہوتے ہیں، ماں جو پھے کھاتی پیتی ہے،اوڑھتی پہنتی ہے، پڑھتی سوچتی ہے، اس سب کے اچھے برے اثر ات جنین پر پڑتے ہیں۔البتہ یہاں کے پورے احکام وہاں ظا ہڑ ہیں ہوتے ، بچہ براہ راست غذائہیں لے سکتا ۔ ای طرح عالم برزخ بھی دوجہانوں کے درمیان کی آ ڑ ہےاور وہ اس دنیا کا بقیہ یعنی ضمیمہ ہے اس لئے عالم آخرت کے احکام وہاں ملکے ظاہر ہوتے ہیں ،ای کوروایات میں جنت وجہنم کی طرف در یچے کھولنے سے تعبیر کیا ہے اور شاہ صاحب رحمہ اللہ نے اس کو'' پر دہ کے پیچھے سے علوم ٹیکنے'' سے تعبیر کیا ہے۔ عالم برزخ اورعالم آخرت میں ایک فرق بیجی ہے کہ جس طرح ہماری اس دنیامیں انفرادی احکام \_\_\_جوہر ہر فرد كے ساتھ مختص ہيں — ظاہر ہوتے ہيں ،اسى طرح عالم برزخ ميں بھى انفرادى احكام ظاہر ہوتے ہيں ، كيونكہ وہ عالم اسى عالم كابقيه ہے اور قيامت كے دن اوراس كے بعد نوعى احكام ظاہر ہوں گے۔ سورة ليس آيت ٥٩ ميس ہے ﴿وَامْتَ ارُوْا ﴿ أُوكُ وْمَرْ بِيَاشِيَ رُلِيَ

الْیُوْمَ أَیُّهَا الْمُخْرِمُوْنَ ﴾ (اوراے مجرمو! آج (اہل ایمان ہے) الگ ہوجاؤ) کیونکہ اہل ایمان کو جنت میں ہیجا ہے اور مجرموں کو دوزخ میں ۔ سورہ مریم آیت ۸۵ میں ہے ﴿ یَوْمَ نَـحْشُو الْـمُتَّ قِیْنَ إِلَى الرَّحْمَٰنِ وَفَدًا ﴾ (جس دن ہم متقیوں کو رحمان کی طرف مہمان بنا کر جمع کریں گے ) اور سورۃ الزمر آیت اے میں ہے: ''جواف ہیں ہے ۔ ''جواوگ اپنے رب ہے ڈرتے تھے، وہ گروہ گروہ بنا کر جنت کی گروہ بنا کر ہائے جا کیں گئ ۔ اور آیت ۲۳ میں ہے ۔ ''جواوگ آپنے رب ہے ڈرتے تھے، وہ گروہ گروہ بنا کر جنت کی طرف روانہ کئے جا کیں گئ ۔ اور آیت میں اشارہ ہے کہ قیامت میں اور اس کے بعد مجموعی احکام ظاہر ہوں گے، انفرادی احکام باقی نہیں رہیں گے، جیسے امتحان ہر طالب عالم کا الگ الگ لیا جاتا ہے، جوابات بھی الگ الگ جانچے جاتے ہیں، مگر جب بتیجہ امتحان کا فیصد نکالا جاتا ہے تو مجموعہ کا لحاظ کر کے جاتے ہیں، مگر جب بتیجہ امتحان کا فیصد نکالا جاتا ہے تو مجموعہ کا لحاظ کر کے کہا کرتے ہیں کہ اسٹے فیصد کا میاب ہو کے اورائے فیصد ناکام ۔ اس کی مزید تفصیل اسٹے باب میں آر ہی ہے۔

[3] وصنف هم أهل الاصطلاح: قوية بهيميتهم، ضعيفة ملكيتهم؛ وهم أكثر الناس وجودًا، يكون غالبُ أمورهم تابعًا للصورة الحيوانية، المجبولة على التصرف في البدن، والانغماس فيه، فلايكون الموتُ انفكاكا لنفوسهم عن البدن بالكلية، بل تَنْفَكُ تدبيرًا، ولاتنفك وهمًا، فتعلم علمًا مؤكّدًا — بحيث لا يخطر عندها إمكان مخالفه — أنها عينُ البحسد، حتى لو وُطئ الجسدُ، أو قُطع ، لأيقنت أنه فعل ذلك بها؛ وعلامتُهم: أنهم يقولون من جذر قلوبهم: أن أرواحهم عينُ أجسادهم، أو عرضٌ طارٍ عليها، وإن نطقت ألسنتُهم لتقليد أورسم خلافَ ذلك.

فأولئك إذا ماتوا برق عليهم بارق ضعيف، وتراءى لهم خيال طفيف، مثلُ مايكون هنا للمرتاضين، وتتشبح الأمور في صُورٍ خيالية تارة، ومثاليةٍ خارجية أخرى، كما قد تتشبح للمرتاضين؛ فإن كان لابس أعمالاً ملكية دُسَّ علمُ الملايمة في أشباح ملائكةٍ حسان الوجوه، بأيديهم الحريرُ، ومخاطباتٍ وهيئاتٍ لطيفة، وقُتح بابٌ إلى الجنة، تأتى منه روائحها؛ وإن كان لابس أعمالاً منافرة للملكية، أو جالبة لِلْلَعْنِ، دُسَّ علمُ ذلك في أشباح ملائكةٍ سُود الوجوه، ومخاطباتٍ وهيئات عنيفةٍ، كما قد يُدَسُّ الغضبُ في صورة السباع، والجبنُ في صورة السباع، والجبنُ في صورة الأرنب.

وهنالك نفوس ملكية استوجب استعدادُهم أن يُوَكَّلُوا بمثل هذه المواطن، ويُؤمروا. بالتعذيب أو التنعيم، فيراهم المبتلى عيانا ، وإن كان أهل الدنيا لايرونهم عيانا.

واعلم أنه ليس عالم القبر إلا من بقايا هذا العالم، وإنما يترشح هنالك العلوم من وراء حجاب؛

وإنما تنظهر أحكامُ النفوس المختصةُ بفرد دون فرد بخلاف الحوادث الحشرية، فإنها تظهر عليها، وهي فانية عن أحكامها الخاصة بفرد فرد، باقيةٌ بأحكام الصورة الإنسانية، والله اعلم.

ترجمہ: (۴) اورایک (اور) قتم ہے، وہ مصالحت والے لوگ ہیں: جن کی قوت بہیمیے قوی اور قوت ملکی ضعف ہے، اور وہ بیشتر لوگ ہیں پائے جانے کے اعتبارے ۔ اُن کے اکثر امور (دنیا میں) اُس روح حیوانی کے تا لیع ہیں، جو بدن میں تصرف کرنے کے لئے اور بدن میں ڈو ہنے کے لئے پیدا کی گئی ہے۔ پس موت کے وقت ان کی ارواح ان کے جسمول سے بالکلیے جدانہیں ہوتیں، بلکہ تدبیری طور پرجدا ہوتی ہیں، اور خیالی طور پرجدانہیں ہوتیں۔ پس وہ فقوس پینے قطور پرجانے ہیں ۔ اس طرح کے اُس کے برخلاف کا امکان تک ان کے دل میں نہیں گزرتا ۔ کہ وہ ارواح لین بختہ جسم ہیں، جتی کہ اگرجسم روندا جاتا ہے یا کا ٹا جاتا ہے، تو وہ لوگ یقین کرتے ہیں کہ بیہ معاملہ ان کی بلاواح کے ساتھ کیا گیا ہے۔ اور ان لوگوں کی نشانی ہی ہے کہ وہ اپنے دل کی تھا ہے کہ تاب کہ ان کی رومیں بعینہ ان کے اجسام ہیں، یا (وہ ارواح) اعراض ہیں جو اجسام پرطاری ہوتے ہیں۔ اگر چہوہ لوگ زبان سے تقلید کے طور پریاریت رواح کی بنا پر

پس جب بیلوگ مرجاتے ہیں تو اُن پرخفیف کی روشی چہتی ہے، اور ملکے سے خیالات ان کونظر آتے ہیں، جیسا کہ بعض ریاضت کرنے والوں کو یہاں نظر آیا کرتا ہے۔ اور (عالم برزخ میں مجازات کے لئے) چیزیں کبھی خیالی صورتوں میں متشکل ہوتی ہیں، جیسا کہ بعض ریاضت کرنے والوں کے لئے کبھی متشکل ہوتی ہیں ۔ پس میں اور کبھی مثالی صورتوں میں متشکل ہوتی ہیں، جیسا کہ بعض ریاضت کرنے والوں کے لئے کبھی متشکل ہوتی ہیں اگراس شخص کا ملکوتی اعمال سے تعلق رہا ہوتا ہے تو موافقت کاعلم ایسے خوبصورت فرشتوں کی شکل میں چھپایا جاتا ہے، جن کے ہاتھوں میں ریشم ہوتا ہے، جونرم لہج میں بات چیت کرتے ہیں، اور اچھی ہیئت میں نظر آتے ہیں، اور جنت کی طرف ایک درواز ہوا کیا جاتا ہے، جس سے جنت کی خوشبو ئیں آتی ہیں ۔ اورا گراس شخص کا ملکیت کے برخلاف کا موں سے علق رہا ہوتا ہے تو اس علم کو سیاہ چہرے والے فرشتوں کی شکل میں چھپایا جاتا ہے، جو درشت لہج میں بات چیت کرتے ہیں، اور کر وہ ہیئتوں میں نظر آتے ہیں، جیسیا کہ بھی (خواب میں) عصمہ درندوں کی شکل میں، اور برد کی خرگوش کی صورت میں چھپائی جاتی ہے۔ شکل میں، اور برد کی خرگوش کی صورت میں چھپائی جاتی ہے۔

اور دہاں (بینی نفس الامرمیں) ایسے ملکی نفوس ہیں ، جن کی استعداد لازم جانتی ہے کہ ان کواس جیسے مواقع میں مقرر کیا جائے۔اوران کو مزاد سے کا باراحتیں پہنچانے کا حکم دیا جائے ، پس معذب آ دمی اُن کو آنکھوں سے دیکھتاہے ، اگر چہ دنیا والے ان کومر کی آنکھوں سے نہیں دیکھتے۔

اور جان لیں کہ عالم قبرای عالم کا بقیہ ہے۔اور وہاں علوم (اوراحکام) پردہ کے پیچھے سے ٹیکتے ہیں۔اور نفوس کے صرف وہ احکام ظاہر ہوتے ہیں جو ہر ہر فرد کے ساتھ مختص ہیں، قیامت کے واقعات کے برخلاف، پس وہ واقعات نفوس پر ظاہر ہوں گے درانحالیکہ وہ فنا ہونے والے ہوں گےا پنے ان احکام سے جوہر ہر فرد کے ساتھ خاص ہیں، باتی رہنے والے ہوں گے نوع انسانی کی صورت کے احکام کے ساتھ، باقی اللہ بہتر جانتا ہے۔

#### تشريخ:

- (۲) مرتاض: وو حضرات ہیں جوعبادات میں سخت محنت اور حقائق ایمانی میں غور وفکر کرتے ہیں ، ان پر خفیف ی روشنی کس طرح چمکتی ہے؟ اور ان کو اللہ تعالی اور آخرت کے بارے میں بلکے سے خیالات کیا آتے ہیں؟ اور عالم آخرت کے امور ان کے سامنے کس طرح متشکل ہوتے ہیں؟ بیسب وار دات ہیں ، راہ خدا کے سالک کے علاوہ کے لئے ان کو سمجھنا اور سمجھنا اور سمجھنا اور سمجھنا اور سمجھنا کے میں نے بیر مثال میں نہیں پیش کرنی جا ہے جوخود مسئلہ ہو، مثال تو مسئلہ کی وضاحت کے لئے ہوتی ہے، اس کئے میں نے بیر مثال نہیں چھیڑی۔
- (۳) خیالی صورتیں؛ جیسے بیداری یا خواب کے تصورات جن کا خارج میں کوئی وجود نہیں ہوتا، اور مثالی خارجی (۳) خیالی صورتیں؛ جیسے بیداری یا خواب کے تصورات جن کا خارج میں کوئی وجود نہیں ہوتا، اور مثالی خارج میں (صورتیں) جیسے کوئی شخص سامنے آیا اور کچھ کہہ کریا مدد کر کے ایک دم غائب ہو گیا، بید مثالی صورت ہے اور وہ خارج میں یائی جاتی ہے۔ یائی جاتی ہے۔
- (٣) دَسَّ (ن) الشيئ تحت التواب: دهنسانا، چھپانا ۔۔ يہال مراديہ ہے كہ آومی نے دنيا ميں جواعمال كے بيں، وہ ملكيت كے شايان شان بيں يااس ہے متضاد بيں، يہ موافقت يا نا موافقت كاعلم آدمی كوعالم برزخ ميں ملائلہ كی شكول كے ذريعہ ہوتا ہے، ان كی صورتوں ميں بيلم چھپاديا جا تا ہے، ان كود يكھتے ہى آدمی مجھ جا تا ہے كہ ميں كس تتم كے كام كركے آيا ہول اور بيا شارہ ہے بہت كى حديثوں كے مضمون كی طرف كه مؤمن كی روح قبض كرنے كے لئے فرشتے كام كركے آيا ہول اور بيا شارہ ہے بہت كى حديثوں كے مضمون كی طرف كه مؤمن كی روح قبض كرنے كے لئے فرشتے كيا معاملہ كرتے ہيں۔ بيحديثيں مشكوة شريف كتاب الجنائز، باب مايقال عند من حضرہ الموت ميں ملاحظہ فرمائيں۔
- (۵) اس عبارت میں چند تصحیحات کی گئی ہیں: (الف) فتعلم علمًا مؤکدًا: اصل میں فتعلم علمًا من کذا تھا (م) اس عبارت میں چند تصحیحات کی گئی ہیں: (الف) فتعلم علمًا مؤکدًا: اصل میں إمکان مخالفة تھا (ج) طارٍ: مطبوعه میں طاری تھا (و) عنیفة: مطبوعه میں عنفیة تھا (ھ) عن أحکامها سے پہلے واوتھا: بیسب تصحیحات تخوط کرا چی سے ہیں۔



#### باب \_\_\_م

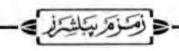
#### قیامت اوراس کے بعد کے واقعات کے اسرار ورموز

حَشُو (ن بن) حَشُوا کے نعوی معنی ہیں جع کرنا۔ اورا صطلاح میں ہوم الحشٰو قیامت کے دن کو کہتے ہیں، کیونکہ الله دن میں اولین وآخرین جع کئے جائیں گے۔ اس دنیا میں لوگ آر سٹ الا (گروہ گروہ) آرہ ہیں۔ جب اس دنیا کا آخری دن (الیوم الآخو) آئے گاتو پہلے تمام خلوقات ختم کردی جائیں گی۔ پھر دوسری مرتبہ صور پھونکا جائے گالیس تمام خلوقات دوبارہ زندہ ہوکر میدان حشر میں جع ہوجائیں گی۔ مَدَحْشَر (شین کے زیراور زیر کے ساتھ) لوگوں کے جع محلوقات دوبارہ زندہ ہوکر میدان حشر میں جع ہوجائیں گی۔ مَدَحْشَر (شین کے زیراور زیر کے ساتھ) لوگوں کے جع محلوقات دوبارہ زندہ ہونے سے لے کر جنت وجہنم کی اور نے کی جگہ سے شاہ صاحب رحمہ اللہ نے حشر کا لفظ عام استعمال کیا ہے۔ دوبارہ زندہ ہونے سے لے کر جنت وجہنم کی ایدی زندگی تک سب کو لفظ حشر سے تعیر کیا ہے ۔ اس باب میں بھی تمہید ہے۔ پہلے پانچ با تیں بیان کی ہیں، پھر اصل مدی شروع کریں گے۔

## ىپىلى بات

موت کے بعد انفرادی احکام جتم ہوجاتے ہیں ،صرف نوعی احکام باقی رہتے ہیں ، صرف کے بعد روحوں کا ایک مرکز ہے، جس کی طرف تمام روحیں سٹ جاتی ہیں، جیسے مقناطیس لو ہے کو سیخ لیتا ہے، وہ مرکز بھی روحوں کو اپنی طرف سیخ لیتا ہے، وہ مرکز حظیرة القدس (بارگاہ مقدس) ہے۔ وہاں نوع انسانی کی صورت پائی جاتی ہے، جس کے بہت سے منداور زبانیں ہیں، وہ مختلف بولیاں بولتی ہے، جیسا کہ حدیث شریف میں آیا ہے (دیکھئے محث اول باب (۳) ملاً اعلی کا بیان ) اس صورت کا نام ''انسان اکبر' ہے اور'' روح اعظم کا پیمشل محث اول باب (۳) ملاً اعلی کا بیان ) اس صورت کا نام ''انسان اکبر' ہے اور'' روح اعظم کا پیمشل جب روحیں اجسام کی چاتی ہیں، وہاں پہنچنے کے بعد انفرادی خصوصیات جتم ہوجاتی ہیں، صرف نوعی خصوصیات یا نوعی خصوصیات بی خصوصیات باتی رہ جاتی ہیں۔

اس کی تفصیل میہ ہے کہ آ دمی میں دوشم کی چیزیں ہیں:انفرادی خصوصیات اوراجتا می خصوصیات: انفرادی خصوصیات:وہ ہیں جن کی وجہ ہے بعض افراد بعض سے ممتاز ہوتے ہیں۔ان کو شخصات بھی کہتے ہیں،مثلاً ہر فرد کا ناک نقشہ، خدوخال ،قد وقامت اور انداز مختلف ہوتا ہے، جو اس کو دوسرے افراد سے ممتاز کرتا ہے۔ یہ سب انفرادی خصوصیات ہیں، جومرنے کے بعد ختم ہوجاتی ہیں۔



اجتماعی خصوصیات: وہ ہیں جوتمام افراد میں کیسال طور پر پائی جاتی ہیں، ظاہر ہے کہ الیمی چیزیں نوع کی وجہ ہی ہے ہوسکتی ہیں۔حدیث میں جوفر مایا گیا ہے کہ:''ہر بچے فطرت (اسلامی) پر پیدا ہوتا ہے''بینوعی حکم کابیان ہے، جوتمام افراد میں پایا جاتا ہے،کوئی فرداس سے خالی نہیں (بیحدیث بخاری شریف کتاب البخائز میں ہے فتح الباری ۲۴۷۳) اورنوعی چیزیں دونتم کی ہیں: ظاہری اور باطنی:

ظاہری چیزیں: جیسے ہرنوع کی بناوٹ مختلف ہے، رنگ شکل اورجہم کی مقدار متفاوت ہے، اسی طرح ہرنوع کی آواز بھی علیحدہ ہے۔ بیتمام امورنوع کے ظاہری احکام ہیں یعنی نوع کا جوبھی فرد، نوع کی عطا کردہ ہیئت پر پایا جائے گا اس ہیں بید باتیں ضرور ہوں گی ، کوئی فردان باتوں سے خالی نہ ہوگا۔ البتدا گرمادہ کے نقص کی وجہ سے کوئی فردنا قص الخلقت پیدا ہوتو وہ دوسری بات ہے۔ مثلاً انسان کا قد سیدھا ہوگا یعنی وہ دو پیروں پر کھڑا ہوگا، وہ ناطق ہوگا یعنی الفاظ کے ذریعہ مافی الضمیر سمجھے گا اور سمجھائے گا ، اوراس کی جلد بالوں سے صاف ہوگی یعنی بھیڑ بکری کی طرح اس کا پورابدن بالوں سے ڈھا موانہ ہوگا اور سمجھے گا اور سمجھائے گا ، اوراس کی جلد بالوں سے صاف ہوگی یعنی بھیڑ بکری کی طرح اس کا پورابدن بالوں سے ڈھا موانہ ہوگا اور گھوڑا کے قامت ہوگا یعنی اس کا جسم ٹیبل کی طرح چار بیروں پر بچھا ہوا ہوگا ، وہ ہنہنا نے والا اور بال دار کھال اللہ وگا اوراسی طرح کی دوسری وہ چیزیں جونوع کے افراد سے ، مزاج کی درشگی کے وقت جدانہیں ہوتیں۔

باطنی چیزیں: جیسے ہرنوئ کا ادراک (سمجھنا) مختلف ہوتا ہے، معاش (زندگی گزار نے) کے طریقے جدا ہوتے ہیں اوراچا نک پیش آنے والے واقعات سے نمٹنے کی شکلیں الگ الگ ہوتی ہیں، کوئی سینگ مارتا ہے تو کوئی لات مارتا ہے، کوئی کا ٹا ہے تو کوئی لات مارتا ہے، کوئی کا ٹا ہے تو کوئی واقعات ہے، کوئی کا ٹیا ہے تو کوئی کا ٹیا ہے تو کوئی کا مختلف ہے۔ شہد کی تھے وں کے احوال میں نور کیجئے یا چڑیوں کے احوال پر نظر ڈالیے تو آپ کو احوال کا بیا ختلاف عیاں نظر آئے گا۔ بیہ تمام امور صورت نوعیہ کے تقاضے سے ہیں اور نوعی احکام ہیں۔

غرض موت کے بعد جب روحیں اپنی بارگاہ کی طرف سمٹ جاتی ہیں تو انفراد کی احکام ، جیسے ہر فرد کے تشخصات ، وہاں پہنچنے کے بعد باقی رہ جاتے ہیں۔ ای وہاں پہنچنے کے بعد باقی رہ جاتے ہیں۔ ای طرح وہ احکام جن پرنوع کی جانب غالب ہوتی ہے یعنی گووہ نوعی احکام نہیں ہوتے ، مگر عموم ولزوم کی وجہ سے نوعی احکام جیسے ہوں ، چیسے مؤمنین کا ایمان اور کفار کا گفراور منافقین کا نفاق ، بینوعی احکام جیسے ہیں ، بیجی باقی رہتے ہیں۔ جیسے ہوجاتے ہیں ، جیسے مؤمنین کا ایمان اور کفار کا گفراور منافقین کا نفاق ، بینوعی احکام جیسے ہیں ، بیجی باقی رہتے ہیں۔ نوٹ : روح اعظم کی طرف ارواح کا سمٹنا جگہ کے اعتبار سے نہیں ہوتا ، جیسا کہ تیسری بات کے شمن میں تفصیل سے آر ہاہے۔

#### ﴿باب ذكرشيئ من أسرار الوقائع الحشرية

اعلم أن للأرواح البشرية حضرةً تنجَذِب إليها انجذابَ الحديد إلى المَغْناطِيْس؛ وتلك الحضرةُ هي حظيرة القُدُس: محلُّ اجتماع النفوس المتجرَّدة عن جلابيب الأبدان ،بالروح

الأعظم الذى وصَفه النبى صلى الله عليه وسلم بكثرة الوجوه والألسُن واللغات؛ وإنما هو تشبحٌ لصورة نوع الإنسان؛ في عالم المثال،أو في الذكر — أيَّامًا شئت فقل — ومحلُّ فنائها عن المتأكد من أحكامها الناشئة من الخصوصية الفردية، وبقائها بأحكامها الناشئة من النوع، أو الغالب عليها جانب النوع.

وتفصيلُه: أن أفراد الإنسان لها أحكام يمتاز بها بعضُها من بعض، ولها أحكام تشترك فيها جُملَتُها، وتتوارد عليها جميعُها، ولاجرم أنها من النوع، وإليه الإشارة في قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ كُلّ مُولُود يُولُد على الفطرة ﴾ الحديث.

وكل نوع يختص به نوعان من الأحكام:

أحدهما: الظاهرةُ كالخِلقة، أى اللون والشكل والمقدار، وكالصوت، أيُّ فرد وُجد منه على هيئة يُعطيها النوعُ، ولم يكن مُخدَجًا من قِبَلِ عصيانِ المادة، فإنه لابد يتحقق بها، ويتوارد على هيئة يُعطيها النوعُ، ولم يكن مُخدَجًا من قِبَلِ عصيانِ المادة، فإنه لابد يتحقق بها، ويتوارد عليها؛ فالإنسانُ مستوى القامة، ناطق ، بادى البَشَرَة؛ والفرسُ مُعُوجُ القامة، صاهِلٌ، أشْعَرُ، إلى غير ذلك مما لا ينفك عن الأفراد عند سلامة مزاجها.

وثانيهما: الأحكام الباطنة، كالإدراك والاهتداء للمعاش، والاستعداد لما يَهْجُمُ عليها من الوقائع؛ فلكل نوع شريعة: ألا ترى النحل كيف أوحى الله تعالى إليها أن يَتَبَعَ الأشجارَ، فتأكل من ثمراتها، ثم كيف تتخذ بيتًا يجتمع فيه بنونوعها، ثم كيف تجمع العسل هنالك؟ وأوحى إلى العصفور أن يرغب الذكر في الأنثى، ثم يتخذا عُشًا، ثم يَحْضُنا الْبَيْضَ، ثم يَزِقًا الفراخ، ثم إذا نهضت الفراخ عَلَمها أين الماء؟ وأين الحبوب؟ وعلَمها ناصِحَها من عدوها، وعلَمها كيف تفرمن السنور والصياد؟ وكيف تنازع بني نوعها عند جلب نفع أو دفع ضر؟وهل تَظُنُّ الطبيعة السليمة بتلك الأحكام أنها لاترجع إلى اقتضاء الصورة النوعية؟

تر جمہ: واقعات حشر کے پچھاسرارورموز کابیان: جان لیں کہ انسانی روحوں کے لئے ایک ایمی بارگاہ ہے، جس کی طرف روحیں تھیج جاتی ہیں۔مقناطیس کی طرف لوہ کے تھینے کی طرح ،اور وہ بارگاہ ،وہ حظیرۃ القدس ہے: جو بدن کی چا دروں سے منجر د ( نزگا ) ہونے کے بعدروحوں کے اکٹھا ہونے کی جگہ ہے،اس روح اعظم کے ساتھ جس کو متصف کیا ہے رسول اللہ مِنْالِیْفَاؤِیمِ نے بہت سے مونہوں ، زبانوں اور بولیوں کے ساتھ۔اور وہ روح اعظم نوع انسانی کی صورت کا مختل ( پایا جانا ) ہے ، عالم مثال میں ،یا ذکر یعنی لوح محفوظ میں جو جا ہیں آپ تعبیرا ختیار کریں سے اور وہ ( حظیرۃ القدس ) انفرادی خصوصیت سے پیدا ہونے والے احکام میں سے مؤکد ( پختہ ) احکام کے فنا ہونے کی جگہ ہے،اور نوع

گی وجہ سے پیدا ہونے احکام، یا جن احکام پرنوع کی جہت غالب ہے، ان احکام کے ساتھ باقی رہنے کی جگہ ہے۔
اوراس کی (بیعنی انفرادی اورنوعی احکام کی ) تفصیل ہے ہے کہ انسانی افراد کے لئے پچھاحکام تو وہ ہیں جن کی وجہ سے بعض افراد بعض سے ممتاز ہوتے ہیں ۔ اوراس کی طرف بعض افراد بعض سے ممتاز ہوتے ہیں ۔ اوراس کی طرف اوران احکام پر سارے افراد انسانی متفق ہوتے ہیں ۔ اور یہ بیٹی امر ہے کہ وہ احکام نوع کی وجہ سے ہیں ۔ اوراس کی طرف رسول اللہ طابق بی تا ہم اوران کی مرب کہ فراد میں اشارہ ہے کہ: ''ہر بچہ فطرت (اسلامی) پر پیدا ہوتا ہے'' حدیث آخر تک پڑھئے۔ اور ہرنوع کے ساتھ دوقتم کے احکام مخصوص ہوتے ہیں ،

ان میں سے ایک: ظاہری احکام ہیں، جیسے بناوٹ یعنی رنگ، شکل اور مقد ار، اور جیسے آواز: نوع کا جو بھی فرد، نوع کی عطا کردہ ہیئت پر پایا جائے گا، اور وہ ماڈ ہ کی نافر مانی کرنے کی وجہ سے ناقص نہ ہوگا، تو وہ ضرور احکام ظاہرہ کے ساتھ پایا جائے گا، اور اُن احکام پر متفق ہوگا، پس انسان سید ھے قد والا، ناطق اور کھلی کھال والا ہوگا۔ اور گھوڑا کج قامت، ہنہنا نے والا اور بال دار کھال والا ہوگا۔ وقت، جدانہیں ہوتیں۔

اوران میں سے دوسر ہے: باطنی احکام ہیں، جیسے ادراک (سمجھنا) اور معاش (زندگی گزرانے) کی راہ پانا اوران واقعات کے لئے تیار ہونا جواس پراچا تک آپڑتے ہیں۔ پس ہرنوع کے لئے ایک قانون ہے، گیا آپ شہد کی تھیوں کو خمیں دیکھتے، کس طرح اللہ تعالیٰ نے ان کی طرف وقی کی ہے کہ وہ درختوں کو تلاش کریں پھران کے بچلوں میں سے کھا ئیں، پھروہ کیسے بنا ئیں، چھتا، جس میں اس کی نوع کے افرادا کھا ہوں، پھر کسے جمع کریں اس میں شہد؟ ۔۔۔ اور وقی کی اللہ تعالیٰ نے چڑیوں کی طرف کہ نر، مادہ کی طرف راغب ہو، پھر دونوں آشیانہ بنا ئیں، پھر دونوں انڈے سیکس پھر دونوں انڈے سیکس کے گھر دونوں آشیانہ بنا ئیں، پھر دونوں انڈے سیکس میں اس کی طرف راغب ہو، پھر دونوں آشیانہ بنا ئیں کہ پانی کہاں ہے؟ اور وہ اس کوسکھلا ئیں کہ وہ بلی اور شکاری ہے کس طرح بھا گے؟ اس کوسکھلا ئیں کہ دہ بلی اور شکاری سے کس طرح بھا گے؟ اور جلب منفعت کے وقت یا دفع مصرت کے وقت وہ اپنی نوع کے افراد سے کیسے لڑے؟ اور کیا فطرت سلیمان احکام اور جلب منفعت کے وقت یا دفع مصرت کے وقت وہ اپنی نوع کے افراد سے کیسے لڑے؟ اور کیا فطرت سلیمان احکام کے بارے میں گمان کرتی ہے کہ دہ صورت نوعیہ کے جانے کی طرف نہیں لوٹنے؟

#### لغات:

جَـذَبه إليه : كَتَنِينَا، إِنْجَذَبَ : كَتَى جَانا ..... الجُملة مجموع ..... زَقَّ (ن) السطائر فَرْخه: چوز بَكوچِگانا ..... حَضَنَ (ن) حَضْنًا وَحضَانَةً الطير بَيْضَه: الله بينا (يائه مجهول)

ترکیب:محلُ فنائها کا محلُ اجتماع پرعطف ہے ..... بقائهاکا فنائها پرعطف ہے ..... کل نوع مبتداً اور جملہ یختص خبر ہے۔



جُلدِاقْكُ

### دوسری بات

## نوع کے افراد میں نوعی احکام کا پایاجانا کمال ہے

کسی بھی نوع کے افراد کی نیک بختی (کمال) میہ ہے کہ اس میں نوعی احکام پورے پورے پائے جائیں افراد کا مادہ اور کے احکام کی نافر مانی نہ کرے، مثلاً عمدہ بھینس وہ ہے جوخوب دودھ دے، اچھا گھوڑا وہ ہے جس میں گھوڑے کی تمام خوبیاں پائی جائیں، اعلی درجہ کی چھری تلوار وہ ہیں جو بہترین کا ہے کریں، اور کامل انسان وہ ہے جس میں کمال عبودیت ہو۔ غرض جس فر دمیں جس قدر نوعی احکام پائے جائیں گے، وہ فردای قدر کامل ہوگا۔ اور اگر کوئی فردنوعی احکام ہے کہ وہ فردای قدر کامل ہوگا۔ اور اگر کوئی فردنوعی احکام سے خالی ہو، تو وہ ہے کار فرد ہے۔ اور نوعی احکام میں کی ہوتو اسی قدر ناقص ہے جیسے بھینس اگر بچے اور دودھ نہ دے تو وہ کمیلا کے قابل ہے، گھوڑے میں اس کی خوبیاں نہ پائی جائیں تو وہ گدھا ہے، چھری تلوار کا ہے نہ کریں تو ان کی جگہ ردی کی ٹوکری ہے اور انسان میں اگر عبودیت نہ ہوتو وہ جہنم کا ایندھن ہوگا۔

ای طرح نوع کے افراد جب تک نوع کے اقتضا پر ہائی رہتے ہیں،ان کوکوئی تکلیف نہیں ہوتی، نہ ان کوکوئی سزادی جاتی ہے، مگر بعض مرتبہ عارضی اسباب کی وجہ ہے افراد کی فطرت متغیر ہوجاتی ہے۔اس وقت پریشانی کھڑی ہوتی ہے، جیے جسم میں کہیں سوجن آ جاتی ہے، توجسم بدنما ہوجا تا ہے اور تکلیف بھی ہوتی ہے۔ مذکورہ بالا حدیث میں اس عارضی تبدیلی کی طرف اشارہ ہے فرمایا:" ہر بچے فطرت اسلامی پر پیدا ہوتا ہے، پھراس کے ماں باپ ( یعنی ماحول جس میں وہ بچے پلتا ہے) اس کو یہودی یا عیسائی یا مجوی ( آتش پرست ) بنادیتے ہیں' یعنی عوارض فطرت کو بدل دیتے ہیں۔

واعلم أن سعادة الأفراد: أن تُمكِّن منها أحكامَ النوع وافرةً كاملةً، وأن لاتعصِى مادَّتُها عليه، ولذلك يختلف أفراد الأنواع فيما يُعَدُّ لها من سعادتها أو شقاوتها، ومهما بقيت على ما يعطيه النوعُ لم يكن لها ألمّ، لكنها قد تُغَيَّرُ فطرتُها بأسباب طارئة، بمنزلة الورم، وإليه وقعت الإشارة بقوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ ثم أبواه يُهَوِّدَانِه، أو يُنَصِّرَانه، أو يُمَجَّسَانه ﴾

ترجمہ:اور جان لیں کہ (کسی بھی نوع کے) افراد کی نیک بختی ہے کہ قدرت دیں افراد اپنے اندر نوع کے احکام کو پورے پورے پورے بات ہے کہ افراد کا احکام کو پورے پائے جائیں ) اور بیہ بات ہے کہ افراد کا احکام کو پورے پائے جائیں ) اور بیہ بات ہے کہ افراد کا مادہ نوع کی نافر مانی نہ کرے۔اور اسی وجہ سے نوع کے افراد مختلف ہوتے ہیں اُن باتوں میں جو افراد کی نیک بختی اور بربختی میں سے شار کی جاتی ہوئی ہیں ہوتی ہیں سے شار کی جاتی ہوئی تکلیف نہیں ہوتی ہیں ،ان کے لئے کوئی تکلیف نہیں ہوتی ہیں ،ان کے لئے کوئی تکلیف نہیں ہوتی ہیں اسباب کی وجہ سے افراد کی فطرت متغیر ہوجاتی ہے ، جیسے سوجن ،اور اسی (تبدیلی) کی طرف اشارہ

فرمایا ہے،آپ نے اپناس ارشاد میں کہ:'' پھراس بچہ کے ماں باپ اس کو یہودی یا عیسائی یا مجوی بنادیتے ہیں''

## تيسريبات

### ارواح كابارگاه عالى كى طرف سمٹنا

حظیرة القدس کی طرف ارواح انسانی کاسمٹنادوطرح پر ہوتا ہے:

اول: بصیرت وہمت یعنی ایمان اور ذکر وفکر کے ذریعہ: جو بھی شخص بہیمیت کی آلود گیوں سے پاک صاف ہوتا ہے،
اس کی روح بارگاہ عالی میں پہنچ جاتی ہے، اوراس بارگاہ کی کچھ باتیں اس پر منکشف ہوتی ہیں ۔ حدیث شریف میں ہے
کہ آدم علیہ السلام اور موسی علیہ السلام کی پرور دگار کے پاس بحث ہوئی (رواہ سلم، مفکوۃ کتاب الایمان، باب الایمان بالقدر،
حدیث نمبرا ۸) اس حدیث میں اس انجذاب کی طرف اشارہ ہے، دونوں حضرات کی ارواح بارگاہ عالی میں پہنچیں اور
وہاں آپس میں گفتگو ہوئی ۔ اور متعدد اسانید ہے مضمون صراحة مروی ہے کہ نیک لوگوں کی رومین روح اعظم کے پاس ارگاہ کی
اسٹھی ہوتی ہیں اور روح اعظم حظیرۃ القدس میں ہے، پس صراحة میہ بات ثابت ہوئی کہ پچھارواح حقیقہ اس بارگاہ کی
طرف سمٹ جاتی ہیں۔

دوم بعلق قائم ہونے کے ذریعہ مٹنا: موت کے بعد ہارگاہ عالی کا ارواح کے ساتھ تکلیف دہی یا راحت رسانی کا تعلق قائم ہوتا ہے، یعنی حظیرۃ القدس کے آثار اُن ارواح میں نمودار ہوتے ہیں، یعلق قائم ہونا بھی حکماً انجذاب (سٹنا) ہے۔

اس کی تفصیل ہے ہے کہ قیامت کے دن جسموں کو جود وہارہ بنایا جائے گا،اوران میں ارواح کولوٹایا جائے گا، تو وہ نگ زندگی نہ ہوگی ، نہ جسم نے ہوں گے ، نہ روعیں نئی ہوں گی ، بلکہ وہ زندگی پہلی زندگی کا تمتہ ہوگی ، روعیں بھی وہی ہوں گ ، اوراجسام بھی وہی ہوں گ ۔ روعیں تو موت سے فٹانہیں ہوتیں، بعینہ باتی رہتی ہیں ۔اوراجسام جوگل سٹر کرریزہ ریزہ ہوگئ ہیں ان کی نشأ ق ٹانیہ ہوگی ، یعنی جسم کے سابقہ اجزاء ہی سے تعمیر نو ہوگی ،اس میں مٹی کے نئے اجزاء شامل نہیں ہوں گے ۔ رہایہ سوال کہ قیامت میں تو بہت لمبے چوڑ سے اجسام ہوں گے ، ہر شخص کا قدسوہا تھے کا ہوگا ،سابقہ اجزاء سے انٹا ہڑا جسم کیسے تیار ہوگا ؟ تو اس کا جواب ہیہ ہے کہ جس طرح گوند ھے ہوئے آئے کو کچھ دیرگری میں رکھ کریا کس کُرش چیز سے پُھلا لیا جا تا ہے ، تو آئے میں کچھ زیادتی نہیں ہوتی ۔ اور تخمہ (بدہضمی ) میں جو وافر مقدار میں فضلات خارج ہوتے : وہ سابقہ فضلات ہی ہوتے ہیں ،اس میں کچھا ضافہ نہیں ہوتا ۔ اس طرح قیامت میں اجسام کے سابقہ اجزاء ہی سے عالم مثال کی مدد سے لمبے چوڑ ے اجسام تیار ہوجا کمیں گے ،ان میں ذرا بھی نئی مٹی مٹی شامل نہ ہوگی ۔

اوراس کی دلیل میہ ہے کہ اگر قیامت میں نئی مٹی سے اجسام تیار ہوں ،اوران کو جزاؤ سزا ہوتو میہ بات و الاتسزد واذد ہ
و ذد الحسری کے خلاف ہوگی۔ بھلا میہ بات کیے ممکن ہے کہ کرے کوئی اور بھرے کوئی ،اطاعت میں جن اجسام نے مشقت جھیلی ، ان کوتو ثواب ملا نہیں ، دوسرے اجسام لطف اندوز ہونے گے! اسی طرح جن اجسام نے معاصی کئے ان کوتو کوئی سزا ملی نہیں ، دوسرے اجسام نا کردہ گناہ میں پکڑے گئے ، بھلا ایسی ناانصافی اللہ کی بارگاہ میں کیونکر ممکن ہے۔
اور میہ یات اسی وقت ممکن ہے کہ بارگاہ عالی کا تعلق ارواح کے ساتھ اور اجسام کے بوسیدہ ذرات کے ساتھ بدستور قائم ہو۔ یہ تعلق کا بقاء بھی حکماً انجذاب ہے۔

واعلم أن الأرواح البشرية تنجذب إلى هذه الحضرة: تارةً من جهة البصيرة والهمة، وتارة من جهة تشبُّح آثارِها فيها، إيلامًا أو إنعاما:

أما الانجذاب بالبصيرة: فليس أحد يتخفف عن ألواث البهيمية إلا وتلجق نفسه بها، وينكشف عليه وسلم: ﴿ اجتمع آدم وينكشف عليها شيئ منها، وهو المشار إليه في قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ اجتمع آدم وموسى عند ربهما ﴾؛ وروى عنه صلى الله عليه وسلم من طرق شتى: أن أرواح الصالحين تجتمع عند الروح الأعظم.

وأما الانجذاب الآخر: فاعلم أن حشر الأجساد، وإعادةَ الأرواح إليها، ليست حياةً مستأنفة، إنما هي تتمة النشأة المتقدمة، بمنزلة التُخمة لكثرة الأكل؛ كيف؟ ولولاذلك لكانوا غيرَ الأولين، ولَمَا أُخذوا بما فعلوا.

تر جمیہ:اور جان لیس کہانسانی ارواح اس بارگاہ کی طرف بھی بصیرت وتوجہ کی جہت سے پیچتی ہیں،اور بھی ارواح میں تکلیف دہی یاراحت رسانی کے آثار تمثل ہونے (پائے جانے) کی جہت سے پیچتی ہے۔

ر ہابصیرت کے ساتھ کھنچنا: پس جو بھی شخص بہیمیت کی آلود گیوں سے ہلکا (پاک) ہوتا ہے،اس کی روح اس بارگاہ کے ساتھ مل جاتی ہے، اور اس پراس بارگاہ کی بچھ باتیں شکشف ہوتی ہیں۔اور بید (لحوق) ہی مشار الیہ ہے اس ارشاد نبوی ہیں کہ:'' آ دم اور موٹی علیہا السلام ان کے پروردگار کے پاس اکٹھا ہوئے'' اور متعدد اسانید سے آپ میں لئے گئے گئے ہے مروی ہے کہ نیک لوگوں کی ارواح ،روح اعظم کے پاس اکٹھا ہوتی ہیں۔

اوررہا دوسرا کھنچنا: تو جان لیں کہ جسموں کا دوبارہ زندہ ہونا، اورروحوں کا ان کی طرف لوٹانا، نئی زندگی نہیں ہے، وہ پہلی زندگی کا تقدیدی ہے، اگروہ پہلے والے لوگ پہلی زندگی کا تقدیدی ہے، جیسے زیادہ کھانے کی وجہ سے بدہضمی (اوروہ) نئی زندگی کیسے ہوسکتی ہے؟ اگروہ پہلے والے لوگ بہلی زندگی کا تقدیدی کا تفظ تو کسی روایت میں یادنہیں پڑتا۔ حدیث میں اِختَجَ (بحث کی ) آیا ہے، مگراجماع اس سے مفہوم ہوتا ہے؟ ا

نہ ہوں توان کےعلاوہ ہوں گےاورالبتہ نہیں پکڑے جائیں گےوہ ان کاموں کی وجہ سے جواگلون نے کئے ہیں۔

# چوهی بات

# قیامت میں واقعات میلی رنگ میں ظاہر ہوں گے

جس طرح خواب میں معنویات تمثیلی پیرا پیس دکھائی جاتی ہیں، جیسے حجۃ الاسلام مولانا محمدقا ہم صاحب نانوتوی رحمہ اللہ نے خواب دیکھا تھا کہ آپ خانۂ کعبہ پر کھڑے ہیں،اور آپ سے نہریں نگل کر چاروں طرف ہر رہی ہیں،اور معبر نے تعبیر دی تھی کہ آپ سے علم کا فیض جاری ہوگا،ای طرح خارج میں بھی بعض مرتبہ معنویات تمثیلی رنگ میں ظاہر ہوتی ہیں،مثلاً:

(۱) حضرت داؤدعلیدالسلام کی ایک کوتا ہی فرشتوں کے مقدمہ کی شکل میں سامنے آئی تھی۔ یہ کوتا ہی ' خود پندی' تھی ( مین عُرِّب ب ب به مین نفسه، قالله ابن عباس رضی الله عنه ) یجی اس آیت کی سیحی تفسیر ہ، جو متدرک حاکم (۳۳۳:۲) میں حضرت ابن عباس رضی الله عنه سی سیحی سند ہے مروی ہے، اور اس کی تفصیل فوائد عثانیہ میں سورۃ ص کی تفسیر میں ہے ۔ اور حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے جوتفسیر کی ہے وہ ایک دوسری روایت کے پیش میں سورۃ ص کی تفسیر میں ہے ۔ اور حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے جوتفسیر کی ہے وہ ایک دوسری روایت کے پیش نظر ہے، مگر وہ روایت سیحی نہیں ، ابن کثیر رحمہ الله اس کی نبیت اللہ عبی قد ذکر السمفسرون ھھنا قصة ، اکثر ھا ماخو ذمن الإسر ائیلیات، ولم یَشْبُتْ فیھا عن المعصوم حدیث یجب اتباعه اھ ۔ مگر مثال پرکوئی الرنہیں پڑتا، کوتا ہی خواہ یہ ویاوہ ، بہر حال وہ ایک معنوی چیز ہے ، جوفر یقین کے مقدمہ کی شکل میں نمودار ہوئی۔

(۲) شب معراج میں فطرت (اسلام) اور شہوت کو دودھ اور شراب کی شکل میں آپ میلانی آیا ہے سامنے پیش کیا گیا۔ آپ نے دونوں کو دیودھ کو دودھ کو لیا۔ حضرت جبرئیل علیہ السلام نے فرمایا: المحصد لسلہ السادی ھداك للفطرة، لو أحدت المحَمْر غَوَتُ المعتلیٰ (الله کاشکر ہے کہ اس نے آپ کو فطرت کی راہ دکھائی، اگر آپ شراب کو لے لیتے تو آپ کی امت گراہ ہوجاتی) بیروایت بخاری شریف میں ، سورہ بنی اسرائیل کی تفسیر میں ہے۔ اس میں ہدایت اور ضلالت کو، جومعنوی چیزیں ہیں ، دودھ اور شراب مے محسوں پیکر میں چیش کیا گیا ہے ۔ اور امت کے صالح افراد ہوایت کو قبول کریں گے، یہ بات دودھ کے انتخاب کی صورت میں ظاہر کی گئی ہے۔

" (٣) بخاری شریف، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، بساب قبول النبی صلی الله علیه و سلم: لو کنتُ متَّحذًا خلیلا میں حدیث نمبر ٣٦٧٣ ہے کہ ایک مرتبہ آنحضرت مِثَّلِلْفَیْوَیِّمُ اَرِیُس نامی کنویں کی مینڈھ پر، پیراندر لئکا کرتشریف فرما تھے۔حضرت ابو بکررضی اللہ عند آئے اور آپ کی دائیں جانب، کنویں میں پیرلٹکا کر بیٹھ گئے، پھر حضرت عمر رضی اللہ عند آئے وہ ہائیں جانب ،اسی طرح بیٹھ گئے ، گھر حضرت عثمان رضی اللہ عند آئے تو آنحضور مِلاَیْقَائِیلاً

کے پاس مینڈھ پرجگہ نہیں تھی اس لئے وہ مقابل جانب میں اسلیے بیٹھ گئے ۔حضرت سعید بن المسیب رحمہ اللہ نے ، جو جلیل الفدر رہ ابعی ہیں ، بیر وایت بیان کر کے ارشاد فر مایا ف اُو لئھا قبو رَھم (میں نے اس کا مطلب ان حضرات کی قبریں لیا ہے ) بعنی ان چاروں حضرات کی وفات کے بعد جس طرح ان کی قبریں بنیں ، بیر واقعداس کا پیکر محسوس ہے کہ اول لیا ہے نہیں حضرات کی قبریں بنیں ، بیر واقعداس کا پیکر محسوس ہے کہ اول تین حضرات کی قبریں بنیں ، بیر واقعداس کا پیکر محسوس ہے کہ اول تین حضرات کی قبریں بنیں ، بیر واقعات بیش آئیں گے وہ بھی تمثیلی رنگ میں ہوں گے ، مثلاً آنحضور مِلاِنْفِرَةِیم جو ہدایت اسی طرح قیامت میں جو واقعات بیش آئیں گے وہ بھی تمثیلی رنگ میں ہوں گے ، مثلاً آنحضور مِلانِفَرَقِیم جو ہدایت

ای طرح قیامت میں جو واقعات پیش آئیں گے وہ بھی مہیلی رنگ میں ہوں گے،مثلاً آنحضور میلانڈیڈٹیل جو ہدایت کے کرتشریف لائے ہیں وہ میدان محشر میں حوض کوثر کی صورت میں نمو دار ہوگی ۔اورصراط منتقیم پل صراط کی شکل اختیار کرے گی۔

واعلم أن كثير امن الأشياء المتحققة في الخارج، تكون بمنزلة الرؤيا، في تشبح المعاني بأجسام مناسبة لها، كما ظهرت الملائكة لداود عليه السلام في صورة خصمين، ورَفعت إليه القضية، فعرف أنه تشبّح لِما فَرَطَ منه في امرأة أوريا، فاستغفر وأناب؛ وكما كان عَرْضُ القضية، فعرف أنه تشبّح لِما فَرَطَ منه في امرأة أوريا، فاستغفر وأناب؛ وكما كان عَرْضُ الفطرة قد حي الخمر واللبن عليه صلى الله عليه وسلم، واختيارُه اللبن تشبّح العرض الفطرة والشهوات على أمته، واختيارِ الراشدين منهم الفطرة؛ وكما كان جلوسُ النبي صلى الله عليه وسلم، وأبي بكر، وعمر، مجتمعين على قُفَّ البئر، وجلوسُ عمثان منفردًا منهم، تشبّحا لما قدر الله تعالى من حال قبورهم ومدافنهم، على ما أولَّه سعيد بن المسيّب، وناهيك به! وأكثر الوقائع الحشرية من هذا القبيل.

ترجمہ: اور جان لیں کہ بہت ی چیزیں جو خارج میں پائی جاتی ہیں، وہ خواب کی طرح ہوتی ہیں، معنویات کے پائے جانے میں ان سے مناسبت رکھنے والے اجسام کے ساتھ، جیسے فرشتے داؤد علیہ السلام کے سامنے ظاہر ہوئے فریقین کی صورت میں اور انھوں نے آپ کے سامنے قضیہ پیش کیا، پس داؤد علیہ السلام سمجھ گئے کہ بیاس کوتا ہی کی ممثیل ہے، جوان سے اَوْرِ یا کی بیوی کے معاملہ میں ہو چی ہے، پس انھوں نے معافی طلب کی اور وہ رجوع ہوئے سے اور جس طرح شراب اور دودھ کے دو پیالوں کا آپ میلانی آئیل کے سامنے پیش کرنا اور آپ کا دودھ کو پہند کرنا، فطرت اور شہوت کو آپ کی امت کے سامنے پیش کرنا اور آپ کا دودھ کو پہند کرنا، فطرت اور شہوت کو آپ کی اللہ عنہ کا کنویں کی من پراکھا میٹھ نا، اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا ان سے علحدہ بیٹھنا اُس بات کی تمثیل تھا، جو اللہ تعنہ کا ان کی قبروں اور ان کے وہن کی جگہوں کے بارے میں مقدر فرمائی تھی، جیسا

کہ اس روایت کا مطلب بیان کیا ہے حضرت سعید بن المسیب رحمہ اللہ نے ،اور کافی ہیں بچھ کوحضرت سعید ( یعنی ان کا بیان کیا ہوا مطلب تیرے لئے کافی ہے ،کسی اور سے اس کا مطلب دریافت کرنے کی ضرورت نہیں )اور قیامت کے بعد کے اکثر واقعات اسی قبیل ہے ہیں۔

# يانجويں بات

## فوقانی علوم آسانی سے حاصل نہیں ہوسکتے

علوم دوطرح کے ہیں جسی علوم اور معنوی علوم:

- ﴿ أَصَرْمَ بِبَالْمِيرَا ﴾

حسی علوم: وہ ہیں جوحواس خمسہ ظاہرہ کی گرفت میں آتے ہیں، آنکھ سے دیکھ کر، کان سے من کر، ناک سے سونگھ کر، زبان سے چکھ کریاجسم سے ٹٹول کران کاعلم حاصل کیا جاسکتا ہے۔ بیعلوم نسبۂ آسان ہوتے ہیں۔اسکولوں اور کالجوں میں عام طور پریہی حسی (مادی) علوم پڑھائے جاتے ہیں۔

کے پیکر ہائے محسوس سامنے آئیں گے، تب رفتہ رفتہ ان کی حقیقت واشگاف ہوگی۔

اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ حقائق فہمی کے لئے نفس ناطقہ کا التفات ضروری ہے،اور جس قدرالتفات زیادہ ہوگا، بات اتنی جلدی سمجھ میں آئے گی۔ تجربہ ہے کہ جو طالب علم پڑھنے کا شوق رکھتا ہے اور سبق کی طرف متوجہ ہوتا ہے، وہ جلدی مسئلہ سمجھ جاتا ہے،اور جس کا ذہن کھیل کو دمیں لگار ہتا ہے، سبق کی طرف ملتفت نہیں ہوتا وہ کورارہ جاتا ہے۔اورا کثر لوگوں کا حال ہیہ ہے کہ ان کے نفس ناطقہ کا تعلق نسمہ کے ساتھ نہایت بجنتہ ہوتا ہے،اور نسمہ مادہ کی پیدا وار ہے،اس وجہ سے ان کا التفات مادیات کی طرف زیادہ ہوتا ہے اور وہ مادی علوم آسانی سے مجھ لیتے ہیں۔اور علوم فو قانی کی طرف چونکہ پوراالتفات نہیں ہوتا،اس لئے وہ آسانی سے مجھ میں نہیں آتے۔

دوسری وجہ: یہ ہے کہ انسان معنویات کوبھی مادیات کے سہار ہے جھنے کا عادی ہے، اور علوم معنوی کی پہلی قتم کے لئے چونکہ سہاراموجود ہے، اس لئے وہ ان کوکسی نہ کسی صورت سے جھے لیتا ہے، مگر علوم معنوی کی دوسری قتم چونکہ مادیات سے کوئی مناسبت نہیں رکھتی اس لئے اس کو خالص عقل سے جھٹا ہوتا ہے، اور وہ مشکل ہے۔ ﴿ لَيْسَ حَمِيْلِهِ شَيْنَ ﴾ کی حنبیہ بھی اس لئے کرنی پڑی ہے کہ انسان ذات وصفات کو مادیات کے ساتھ موازنہ کر کے جھنے کی کوشش نہ کرے۔ ورنہ وہ جہل مرکب کا شکار ہوکررہ جائے گا۔

واعلم أن تعلق النفس الناطقة بالنسمة أكِيْدٌ شديدٌ فني حق أكثر الناس، وإنما مَثَلُها بالنسبة إلى العلوم البعيدة من مألوفها، كَمَثَلِ الأكمه: لايتخيل الألوانَ والأضواء أصلاً؛ ولامطمع لها في خصول ذلك إلا بعدأحقابٍ كثيرة ومُدَدٍ متطاولة، في ضمن تشبُّحات وتمثلات.

ترجمہ: اور جان لیں کہ اکثر لوگوں کی بہ نسبت نفس ناطقہ (روح رہانی) کا تعلق نسمہ (روح حیوانی) کے ساتھ تعلق نہایت ہی پختہ ہے۔ اور نفس ناطقہ کا حال اُن علوم کی بہ نسبت جن سے اس کو ہالکل ہی مناسبت نہیں ، مادر زادا ندھے کے حال جیسا ہے جورنگوں اور روشنیوں کو ہالکل خیال میں نہیں لاسکتا ۔ اور نفوس کے لئے اُن نامانوس علوم کے حاصل ہونے کی کوئی امیز نہیں ہے بھر قرون کثیرہ اور مدتہائے دراز کے بعد، واقعات و تمثیلات کے من میں۔



### قیامت اوراس کے بعد پیش آنے والے واقعات کابیان

مجازات کاسلسلہ دنیا سے شروع ہوتا ہے اور جنت وجہنم پرمنتہی ہوتا ہے۔بعض اعمال کا اچھا برابدلہ دنیا ہی میں دیدیا جاتا ہے، کفارکوان کی نیکیاں دنیا ہی میں کھلا دی جاتی ہیں اور مؤمنین کے لئے بھی بعض پریشانیوں کو کفار ہُ سیئات بنادیا جا تا ہے۔ پھرعذاب قبراور قبر کی راحتوں کی صورت میں مجازات ہوگی ، پھرمیدان حشر میں ، پھر جنت وجہنم کے راستہ میں ،اورآ خرمیں جنت وجہنم کی صورت میں مجازات ہوگی۔

جن لوگوں کے ساتھ اللہ تعالیٰ کو خیر منظور ہوتی ہے ان کو جلد سزا دیکر قصہ نمٹادیا جاتا ہے۔ نیک لوگوں کو ان کی کوتا ہوں پر ، دنیا ہی میں اہتلا میں ڈال کر ، پاک صاف کر کے اٹھایا جاتا ہے۔ اور آنحضور میلائیڈیڈیٹر کی امت کوزیادہ تر سزا قبر میں دیدی جاتی ہے، قیامت میں جب وہ اٹھیں گے تو گنا ہوں سے پاک صاف ہوں گے۔

پھر قیامت کے لمیے دن میں، پھر جنت وجہنم کے راستہ میں مختلف لوگوں کو مختلف طرح سے بدلہ دیا جائے گا۔ کسی کا آسان حساب لیا جائے گا، کسی کی تخت دارو گیر کی جائے گا۔ کوئی پل صراط پر سے نیچ کر پار ہو جائے گا، تو کسی کوآ کلڑ نے زخمی کر کے جہنم میں تھینچ لیس گے۔ پچھے اوگوں کو حکم دیا جائے گا کہ وہ اپنے راہ نماؤں کے پیچھے ہولیں، پھر وہ راہ نمایا تو ان کو جنت میں لے جائیں گے۔ پچھے ہولیں، پھر وہ راہ نمایا تو ان کو جنت میں لے جائیں گے۔ کسی کے حق میں اور کسی کے خلاف ہاتھ پاؤں گواہی دیں گے۔ دائیں والے اور بائیں والے اپنے اپنے نامیا عمال پڑھیں گے، جس نے مال کی زکوۃ ادانہ کی ہوگی، اس کا وہ مال سامنے آئے گا، اور اس کواس مال کے ذریعہ مختلف طرح سے سزادی جائے گی۔ خلاصہ میہ کہ بیسب واقعات ان اعمال کے پیکر ہائے محسوس اور اس کواس مال کے ذریعہ مختلف طرح سے سزادی جائے گی۔ خلاصہ میہ کہ بیسب واقعات ان اعمال کے پیکر ہائے محسوس بھری، جولوگ دنیا سے کما کر لے گئے ہیں اور صورت نوعیہ کی ڈین کے مطابق جو تمثیل جس کے لئے مناسب ہوگی، وہ اس

اوردوسری زندگی میں پچھے چیزیں ایسی بھی پائی جائیں گی جن کاسب لوگ کیساں طور پرمشاہدہ کریں گے مثلاً ہدایت حض کوثر کی صورت اختیار کرے گی، نامۂ اعمال ، وزن اعمال کی شکل میں سامنے آئیں گے اور جنت کی تعتیں لذیذ کھانوں ،خوشگوارمشر و بات ، پیندیدہ از واخ ، چمکدارلباس اورخوبصورت مکانوں کے روپ میں متمثل ہوں گی۔ اور جومؤمنین گناہوں کی وجہ ہے جہنم میں جائیں گے وہ وہاں سے تدریج انگلیں گے۔مسلم شریف میں اس آدمی کا قصہ مروی ہے جوجہنم میں ہے ترمیں نکے گا،اس سے اندازہ ہوگا کہ کس طرح آہت آہت انگلنا ہوگا۔ بیروایت مشکو قشریف کتاب اوالی القیامہ، باب الحوض والشفاعة ۔حدیث نمبر ۵۵۸ پر ندکور ہے۔

اور جنتیوں کی بعض خواہشات عام ہونگی، کیونکہ وہ نوعی نقاضا ہوں گی، جنت کی عام نعمتیں انہی خواہشات کی بھیل کے لئے ہوں گی، اور یہی جنت کی اصل نعمتیں ہیں۔ اور بعض خواہشات انفرادی ہونگی، بیاول ہے کم تر ہیں۔ مگر جنتیوں کے لئے ہوں گی، اور یہی جنت کی اصل نعمتیں ہیں۔ اور بعض خواہشات انفرادی ہونگی، بیاول ہے کم تر ہیں۔ مگر جنتیوں کے لئے یہی مہیا گی جا ئیں گی۔ کنز العمال (۱۱۰،۱۱۱) فضائل جعفر بن ابی طالب رضی اللہ عند، حدیث نمبر ۱۹۳۸ ہور یں (گوری عورتیں) ہیں، حضرت جعفر طیار رضی اللہ عند کی گندی ، سیابی مائل سے ہونٹوں والی لڑکی بیدا کی ہے۔ اور مشکوۃ شریف، کتاب احوال القیامہ، باب صفۃ الجنة ، حدیث نمبر ۱۹۲۸ میں بحوالہ تر ندی شریف روایت ہے کہ جو خص جنت میں گھوڑ سواری کرنا جا ہے گا، اس کے لئے اس کا انتظام کردیا جائے گا۔ اور مشکوۃ شریف

کے مذکورہ کتاباور باب میں حدیث نمبر۵۶۵ پر بحوالہ بخاری شریف روایت ہے کہا گرکوئی جنت میں کھیتی کرنا جاہے گا تو اس کا بھی انتظام کردیا جائے گا۔

پھرآ خرمیں پروردگارعالم کا دیدارہوگا،اوراللہ تعالیٰ کی سب سے بڑی بنلی ظاہر ہوگی،اورجنتی مشک کے ٹیلوں پر بیٹھ کر جمال انور سے لطف اندوز ہوں گے، پھراس کے بعد جو کچھ ہونے والا ہے اس کا تذکرہ مناسب نہیں، کیونکہ شارع علیہ السلام نے سکوت فرمایا ہے، پھردوسرا کیسے لب کشائی کرسکتا ہے۔

والنفوس أولَ ما تُبعث تُجازى بالحساب اليسير، أو العسير أو بالمرور على الصراط ناجيًا ومخدوشا، أو بأن يتَبع كلُّ أحدٍ متبوعَه فينجو أو يهلك، أو بنطق الأيدى والأرجل، وقراءة الصُّحُف، أو بظهور ما بخل به، وحملِه على ظهره، أو الكيّ به؛ وبالجملة فتشبُّحاتُ وتمثُّلات لما عندها، بما تعطيه أحكام الصورة النوعية.

وأيسا رجل كان أوثَق نفسًا، وأوسع نسمة، فالتشبحات الحشرية في حقه أتمُّ وأوفَرُ؛ ولذلك أخبر النبي صلى الله عليه وسلم: أن أكثر عذاب أمته في قبورهم.

وهنالك أمور متمثِّلة تتساوَى النفوس في مشاهدتها، كالهداية المبسوطة ببعثة النبي صلى الله عليه وسلم تتشبّح حوضًا؛ وتتشبح أعمالُها المحصاة عليها وزنًا، إلى غير ذلك؛ وتتشبح النَّعمة بمطعم هَنِيئ، ومشرب مَرى ع، ومَنكح شَهِيًّ، ومَلبس وَضِيْ ع، ومسكن بَهِيًّ.

وللخروج من ظلمات التخليط إلى النعمة تدريجات عجيبة، كما بينه النبى صلى الله عليه وسلم في حديث الرجل الذي هو آخِرُ أهلِ النار خروجًا منها؛ وإن للنفوس شهوات تتوارد عليها من تلقاء نوعها، تتمثل بها النعمة ؛ وشهوات دون ذلك، يتميز بها بعضها من بعض، وهو قول النبى صلى الله عليه وسلم: ﴿ دخلتُ الجنة فإذا جارية أَذْمَاءُ، لَعْسَاءُ: فقلتُ: ماهذه يا جبريل؟ فقال: إن الله تعالى عرف شهوة جعفر بن أبي طالب لِلأَدْمِ اللَّعْسِ، فخلق له هذه ﴾ وقوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ إن الله تعالى أدخلك الجنة، فلا تشاء أن تُحمل فيها على فرس من ياقوتة حمراء، يطير بك في الجنة حيث شخت، إلا فعلتَ ﴾ وقوله: ﴿ إن رجلاً من أهل الجنة استأذن ربّه في الزرع، فقال له: ألستَ فيما شخت، إلا فعلتَ ﴾ وقوله: ﴿ إن رجلاً من أهل الجنة استأذن ربّه في الزرع، فقال له: ألستَ فيما أمثالَ الجبال، فيقول الله تعالى: دونك يا ابنَ آدم! فإنه لا يُشبعك شبيّ ﴾

ثم آخِرُ ذلك رؤيةُ رب العالمين، وظهورُ سلطان التجليات في جَنَّةِ الكثيب، ثم كائنٌ بعدَ ذلك ما أسكتُ عنه، والأأذكره، اقتداءً بالشارع صلى الله عليه وسلم. ترجمہ: اورلوگ دوبارہ زندہ کئے جانے کے بعد، سب سے پہلے آسان حساب یا سخت حساب کے ذریعہ بدلہ دیئے جائیں گے یا بل صراط پر گزرنے کے ذریعہ، نی جانے کے طور پر یا زخمی ہوجائے کے طور پر، یا بایں طور کہ ہرکوئی اپ متبوع کی پیروی کرے، پھروہ نجات پائے یا ہلاک ہو، یا ہاتھوں اور پیروں کے بولنے کے ذریعہ اور نامیا عمال پڑھنے کے ذریعہ، یا اس مال کے سامنے آنے کے ذریعہ جس میں آدمی نے بخیلی کی ہے (یعنی زکو قادانہیں کی) اور اس کو پیٹھ پرلا دنے کے ذریعہ، یا اس سے داغ دینے کے ذریعہ سے اور جامع بات سے کہ بیتمام واقعات ان اعمال کی تمثیلات اور پیکر ہائے مصوں ہیں جونفوں کے یاس ہیں، صورت نوعیہ کے احکام کی دین کے مطابق۔

اور جو بھی شخص مضبوط نفس والا اور کشادہ نسمہ والا ہے، قیامت میں تمثیلات اس کے بق میں زیادہ کامل اور زیادہ مکمل ہونگی ، اور اسی وجہ سے نبی کریم سِلانْقِلَیَکِمْ نے خبر دی ہے کہ آپ سِلانْقِلَیکِمْ کی امت کی سزاعام طور پران کی قبروں میں ہوگی (رواہ سلم ۲۰۲:۱۷)

اور وہاں (بینی قیامت کے بعد) کچھ چیزیں ایسی پائی جائیں گی، جن کا بھی لوگ یکساں مشاہدہ کریں گے، جیسے وہ ہدایت جونبی مطالفی کئی ہے۔ وہ حوض کور کی صورت میں مثمثل ہوگی۔اور وہ اعمال جونفوں کے خلاف ریکارڈ کئے گئے ہیں، وہ وزن اعمال وغیرہ کی شکل میں مثمثل ہوں گے،اور اللہ تعالی کی نعمتیں مزے دار کھانوں، خوش گوار مشروبات، پسندیدہ ہیویوں، روشن پوشاک اور خوبصورت مکانوں کے روپ میں مثمثل ہوں گی۔ کھانوں، خوش گوار مشروبات، پسندیدہ ہیویوں، روشن پوشاک اور خوبصورت مکانوں کے روپ میں مثمثل ہوں گی۔ اور نیکیوں کے ساتھ گنا ہوں کو ملانے کی تاریکیوں سے نعمت خداوندی کی طرف نگلنے میں بھی جیرت انگیز آ ہتگی ہوگی، جیسا کہ نی کریم طالف کے اس کو بیان فر مایا ہے، اُس آ دمی کے قصہ میں جوجہنمیوں میں آخری شخص ہوگا جہنم سے نکلنے کے اعتمار ہے۔

اور بیشک نفوس کی پھے خواہشات توالی ہیں، جن پروہ متفق ہیں، ان کی نوع کی جانب ہے (یعنی نوع تقاضا ہونے کی وجہ ہے) اللہ کی نعمیں ان خواہشات کے ساتھ متمثل ہوں گی ۔ اور پھے خواہشات اُن کے ورے ہیں (یعنی کم ورجہ کی ہیں) جن کے ساتھ بعض افراد بعض ہے متاز ہوتے ہیں (یعنی وہ خواہش کسی کسی کی ہوگی) ۔ وہ نبی کریم سلالی ایسی استانہ ہوں کی ہوگی اس حدیث میں اُن انفرادی خواہش کا تذکرہ ہے) کہ میں جنت میں گیا، تواجا مک میں نے ایک گندم ورشاد ہونے اس حدیث میں اُن انفرادی خواہش کا تذکرہ ہے) کہ میں جنت میں گیا، تواجا می میں نے ایک گندم ورشاد ہوں اللہ تعالی اللہ تعالی اللہ تعالی اللہ تعالی ہوں وہ کی میں اُن کی اللہ عنہ کو گندی رنگ ، سیاہی مائل سرخ ہونٹوں والی عورتیں پہند ہیں، اس لئے اللہ تعالی جانے ہیں کہ حضرت جعفر طیار ضی اللہ عنہ کو گندی رنگ ، سیاہی مائل سرخ ہونٹوں والی عورتیں پہند ہیں، اس لئے اللہ تعالی خواہش کریں گ ، فیم اگری ان کے لئے پیدا کی ہے' ۔ اور آپ شیالی آئے گئے گارشاد ہے کہ:'' بیشک اللہ تعالی جھو وہ جنت میں واضل کریں گ ، پھی تھی کو وہ بات میں بھی جھو کو وہ بات علی ہوگی کر جا ہے گا کہ سرخ یا قوت کے گھوڑ ہے پر سوار ہوکر جنت میں جہاں جا ہے اڑتا پھرے، تو یہ بات بھی جھی کو وہ بال حاصل ہوگی ۔ ۔ ۔ اور آپ شیالی آئے گیا کی ارشاد ہے کہ: ایک جنتی نے اپنے رب سے کھی کرنے کی اجاز ت

چاہی۔اللہ تعالیٰ نے اس سے پوچھا: کیا تجھ کو ہر نعمت میسر نہیں؟ اس نے جواب دیا: کیوں نہیں! مگر میں کھیتی کرنا پہند کرتا ہوں۔ پس وہ نیج بوئے گا، تو کھیتے دیکھتے دیکھتے اُگ آئے گی،سیدھی کھڑی ہوجائے گی اور کٹ جائے گی، پس اناج کا پہاڑ جیسا ڈھیرلگ جائے گا۔ پس اللہ تعالی فرمائیں گے:'' لے!اے ابن آدم! تیرا پیٹے کسی چیز سے نہیں بھرتا''
پہاڑ جیسا ڈھیرلگ جائے گا۔ پس اللہ تعالی فرمائیں گے:'' لے!اے ابن آدم! تیرا پیٹے کسی چیز سے نہیں بھرتا''
پھر ان سب چیزوں کے بعد پروردگار عالم کا دیدار ہوگا اور اللہ کی سب سے بڑی بخلی فاہر ہوگی، مُشک کے ٹیلوں والے باغ میں، پھراس کے بعد جو پچھ ہونے والا ہے، اس کے بارے میں، میں سکوت اختیار کرتا ہوں، اور میں اس کا تذکر ہنیں کرتا۔ شارع علیہ السلام کی پیروی کرتے ہوئے۔

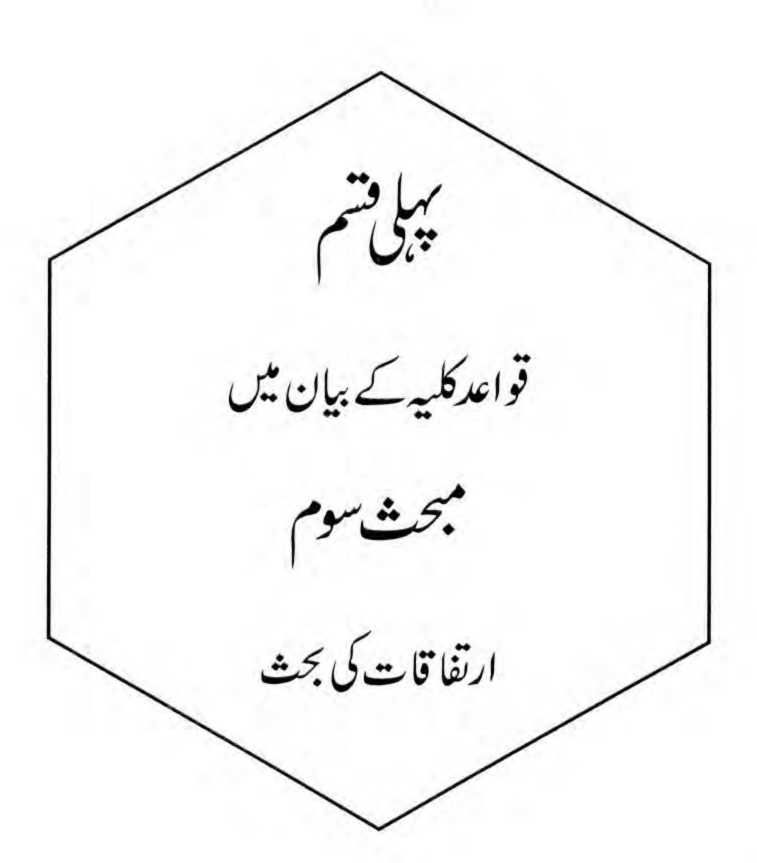
#### لغات:

حَدَشَه (ض) فراش المساد حوى يكوى كيًا : او بوغيره داغ دينا ..... او قق نفسًا: جس كانس ناطقه (روح ربانی) مضبوط بو ..... او سبوط بوايي (روح ربانی) مضبوط بواي مضبوط بوايي مضبوط بوايي مضبوط بوايي مضبوط بوايي مضبوط بوايي مضبوط نفس اورجهم والی گذشته اسمين بين، ميدان قيامت كواقعات ان كون بين زياده ظاهر بول كـ امت محديد كزورجهم والی امت باس ك ان كاعذاب زياده تربيل بوگا موالا ناسندهی رحم الله فرات بين قوله: أيها رجل كان أو شق نفسًا يعنى كل رجل و امر أة كان عظيم النفس، و اسع النسمة، جسيم البدن، كالأمم السماضية، فالتشب حات الحشرية في حقهم، أتم و أعظم يعنى حَيَّاتهم و عقار بهم و غيرهما أتم و أو فر بالنسبة إلى أمة سيدنا محمد رسول الله صلى الله عليه و سلم، و لذا أخبر إلخ اه ..... اللهنيءُ: فوش گوار مَنَّ الطعامُ : فوش گوار بون ..... اللهنيءُ : فكات كي جاد يمن و فول و النفسية و بين و فول و موايد المعام . فوش گوار بون ..... الله يمن شهي الذيذين و فول و موايد .... الموايد .... الله عليه و سلم و فول و موايد .... و موايد .... الله عليه و سلم و فول و موايد .... الموايد .... و موايد ... و موايد .... و موايد .... و موايد .... و موايد ... و موايد ... و موايد .... و موايد .... و موايد .... و موايد ... و موايد و موايد و موايد و موايد ... و موايد و موايد و موايد ... و موايد و موايد ... و موايد و موايد ... و موايد و

( بفضله تعالی جمعه ۲ رئیج الثانی ۴۲۰ ۱۵۰۰ ه مطابق ۱۲ جولائی ۱۹۹۹ء کومبحث دوم کی شرح مکمل ہوئی )



i



# مبحث سوم

# ارتفا قات کی بحث

# مبحث سوم

## ارتفا قات کی بحث

ارتفاق: شاہ صاحب رحمہ اللہ کی ایک خاص اصطلاح ہے۔ شاہ صاحب اپنی تصنیفات میں یہ اصطلاح کثرت سے استعمال فرماتے ہیں ، اس لئے اس کامفہوم ذہن شیس کرلینا جا ہئے۔

اور شاہ صاحب کے معنی بین نفع اٹھانا۔ اس کا مادہ ہے دفق (ن، س، ک) دِفقا به وله و علیه: مہر بانی کا برتاؤکرنا ۔۔۔
اور شاہ صاحب کے اصطلاحی معنی بین: آسائش ہے زندگی بسر کرنے کی مفید تدبیر بیں۔ تدبیرات نافعہ، زندگی کی سہولتیں اور مفید اسکیسمیں بھی اس کا ترجمہ کیا جاسکتا ہے۔ حضرت علامہ سندھی رحمہ اللہ وجہ تسمیہ بیان کرتے ہیں: ''جو چیزیں اللہ تعالیٰ نے دنیا میں پیدا کی ہیں، وہ انسان کے ساتھ خشونت سے پیش آتی ہیں، اور فائدہ دینے سے آباء کرتی ہیں، انسان اُن چیزوں کو نہایت نرمی سے تعلیٰ کے دنیا میں بیدا کی ہیں، وہ انسان کے ساتھ خشونت سے پیش آتی ہیں، اور فائدہ دینے سے آباء کرتی ہیں، انسان اُن چیزوں کو نہایت نرمی سے تعیر کر لیتا ہے، جسے درخت کو آہتہ آہتہ نرمی سے کا ہاڑی سے کا شاہ ہے، ہاتھی کو رام کر لیتا طرح زمین کو آہتہ آہتہ کھود کر اس میں سے مکنون پانی نکال لیتا ہے، پھڑ سے کونرمی سے سدھالیتا ہے، ہاتھی کو رام کر لیتا ہے، گھوڑ سے کونگام دیدیتا ہے، شیر کو شکنچہ میں کس لیتا ہے، قس علی ہذا۔ انسان کا اسی قسم کا طریق کا راور یہی کاری گری ارتفاق کہلاتی ہے۔

#### باب ——ا

### ارتفا قات کومستنط کرنے کا طریقہ

ارتفا قات (تدبیرات نافعه) فطری بھی ہوتے ہیں اور اکتسانی بھی۔ انتفاع کے فطری طریقے قدرت نے تمام حیوانات کو الہام فرمائے ہیں۔ انسان بھی اس ہے محروم نہیں۔ ان فطری طریقوں کورائیگاں نہیں چھوڑ ناچا ہے ، استعال کرنا چاہئے۔ اور اکتسانی ارتفا قات وہ ہیں جو انسان اپنی عقل سے مستبط کرتا ہے۔ بیہ صلاحیت اللہ تعالیٰ نے دیگر حیوانات کو نہیں دی، صرف انسان کو بخش ہے۔ انسان نے خداکی بخشی ہوئی اس صلاحیت سے کام لے کرتمان کو زمین سے آساں تک پہنچادیا ہے!

علامه سندهي رحمه الله فرمات بين :قوله: الارتفاقات: جمع ارتفاق بمعنى الانتفاع برفق، والمواد طُرق



الانتفاع، فالمعنى: هـذا بـاب فـي كيفية إيجادِ طرقِ الانتفاع من الأشياء، واستعمالِها إن كانت موجودةً، ومعرفتِها واستعمالها إن كانت جبلية ا ه

# آ سائش سے زندگی بسر کرنے کے لئے ارتفا قات ضروری ہیں

انسان بھی دیگر حیوانات کی طرح بہت می حاجتیں رکھتا ہے، وہ کھانے پینے کا، مباشرت کرنے کا، دھوپ اور بارش سے بچاؤ کرنے کا، سردی میں آگ یا کپڑوں سے گرمی حاصل کرنے کا، اور ان کے علاوہ بہت می چیزوں کامختاج ہے۔ اور بیاللہ تعالیٰ کا کرم ہے کہ اس نے انسان کو فطری طور پر سمجھا دیا ہے کہ وہ ان حاجات کو رفع کرنے کے لئے کیا تدبیریں اختیار کرے؟ اور جب بیامور فطری ہیں تو ضروری ہے کہ تمام انسان اس سلسلہ میں برابر ہوں۔ ہاں اگر انسان کا کوئی فردناقص ہو، مثلاً نامر دہو، تو اس کونہ مباشرت کی حاجت ہوگی نیاس کے لئے کوئی تدبیر کرنے کی ضرورت۔

اوران فطری امور کا الہام صرف انسان کونہیں کیا گیا،اللہ تعالیٰ نے تمام حیوانات کوان کی ضروریات سمجھا دی ہیں۔ شہد کی تھیوں اور چڑیوں کے احوال پر نظر ڈالنے ہے یہ بات بخو بی آشکارہ ہوجاتی ہے۔البتہ انسان کو چونکہ تمام انواع سے برتر صورت نوعیہ عطافر مائی گئی ہے یعنی وہ اشرف المخلوقات ہے،اس لئے وہ ندکورہ بالافطری الہامات کے ساتھ تین چیزیں مزید ملاتا ہے۔

اول عقلی فاکدے کے لئے کام کرنا: حیوانات ہمیشہ طبیعت کے تقاضے سے کام کرتے ہیں، جیسے بھوک، پیاس اور شہوت وغیرہ حاجات کی پیمیل کے لئے جدوجہد کرتے ہیں، ان کوگھاس پانی نظر آتا ہے، یا خیال ہوتا ہے کہ فلال جگدیہ چیزیں ملیس گی تو وہ فطری داعیہ سے اس کی طرف چل پڑتے ہیں سے مگرانسان ہمیشہ طبیعت کا تقاضاہی پیش نظر نہیں رکھتا، بلکہ وہ عقلی فاکدے کے لئے بھی کام کرتا ہے۔ مثلاً ملک میں صالح نظام برپا کرنے کے لئے محنت کرتا ہے، اپنا اخلاق کی بلکہ وہ عقلی فاکدے کے کئے محنت کرتا ہے، اپنا اخلاق کی شخیل اور نفس کوسنوار نے کے لئے کوششیں کرتا ہے، عذا ب آخرت سے رستگاری کا سامان کرتا ہے۔ اور لوگوں میں اپنا سکہ بٹھانے کے لئے دوڑ دھوپ کرتا ہے، اور اس قتم کے دوسرے کام کرتا ہے جن کافائدہ عقل سے معلوم ہوسکتا ہے۔

دوم: حاجت روائی کے ساتھ نفاست کا خیال رکھنا: حیوانات صرف حاجت برآری چاہتے ہیں ،اس ہے آگے ان کا کوئی جذبہبیں ہوتا۔اورانسان چاہتا ہے کہ اسکی حاجتیں عمدہ طریقہ پر پوری ہوں۔وہ تحمیل حاجت کے ساتھ آئکھ کی ٹھنڈک اورنفس کی لذت بھی چاہتا ہے۔اس لئے وہ خوبصورت ہوی ، لذیذ بکوان ،عمدہ لباس اور شاندار کوشی کا خواشمند ہوتا ہے۔

سوم: اُن میں عقل مندوں کا پایا جانا: انسانوں میں ایسے عقل منداور بابصیرت لوگ پائے جاتے ہیں، جوضروریات زندگی کی پھیل کے لئے بہترین اسکیمیں وجود میں لاسکتے ہیں،اور دوسرے ایسے لوگ بھی ہوتے ہیں جن کوضرورتوں کا ا حساس تو ہوتا ہے مگر کسی وجہ سے وہ مفید تدبیریں نکال نہیں سکتے ،مگر جب عقل مندوں کی نکالی ہوئی تدبیریں ان کےسامنے آتی ہیں تو وہ اس کودل سے قبول کر لیتے ہیں ، کیونکہ وہ ان کے دل کی خواہش کے مطابق ہوتی ہیں۔

مثال سے وضاحت: فرض سیجے ،ایک شخص تدن کے بالکل ابتدائی زمانیہ میں ہے۔اسے بھوک پیاس گئی ہے، مگر وہ کوئی چیز کھانے پینے کے لئے نہیں پاتا، وہ بہت پریشان ہوتا ہے اور حاجت برآری کی شکلیں سوچتا ہے، مگر پچھ بجھ میں نہیں آتا، پھراس کی کسی دانشمند سے ملاقات ہوتی ہے، جواس کی طرح ان تکالیف سے دو چارہ و چگا ہے، چنانچیاس نے کھانے کے لئے غلہ دریافت کرلیا ہے اور اس کو بونے کا منے ،گاہنے برسانے اور وقت حاجت کے لئے محفوظ کرنے کا طریقہ جان لیا ہے اور جوزمینیں نہروں اور چشموں سے دور ہیں ان کی آبیاشی کے لئے کنویں کھودنے کا طریقہ اور منگلے مشکلیں اور دہٹ کے پیالے بنانے کا طریقہ مستبط کرلیا ہے لیں وہ شخص اس دانشمندے تمام طریقوں کو اپنالیتا ہے۔ یہ ارتفاقات (تدبیرات نافعہ) کا ایک باب ہے۔

پھراں شخص نے غلہ تو اگالیا، مگراستعال کاطریقہ نہیں جانتا، یونہی کیا چہاتا ہے،اور سبزی ترکاری اور پھلوں کو کیا کھاتا ہے،اس لئے وہ ہضم نہیں ہوتے،اور پیٹ میں شکایت پیدا ہوتی ہے،اس لئے وہ کوئی مناسب تدبیر سوچتا ہے، مگراس کی سمجھ میں پچھنیں آتا اچا تک کسی وانشمند سے اس کی ملاقات ہوئی،جس نے پکانے بھننے، پینے اور روٹی بنانے کا طریقہ جان لیا ہے، تو وہ شخص ان چیزوں کو بھی فوراً اپنالیتا ہے،اور بیار تفاقات کا دوسرا باب ہوجاتا ہے۔

یوں نئی نگا سکیمیں وجود میں آتی رہتی ہیں اور تدن تر تی کرتار ہتا ہے۔ دنیا کے احوال پرغور کریں ، آج دنیا جہاں تک پینچی ہوئی ہے ، یک بارگ وہاں تک نہیں پہنچ گئی ، مثلاً آگ پہلے صرف پتھر (چق ماق) میں تھی یا بعض درختوں میں تھی ، پھرانسان نے گندھک دریافت کرلی جس سے ماچس بنے گئی ، پھر مزید کھوج لگائی ، تو برق (بجلی) ہاتھ آگئی جس کی وجہ سے تدنی ترقیات آسان کوچھونے لگیں۔

غرض ارتفا قات رفتہ رفتہ وجود میں آتے ہیں۔پھرصدیوں تک لوگ ان کو اپنائے رہتے ہیں۔اس طرح علوم الہامیہ کی اچھی خاصی مقدار جمع ہوجاتی ہے۔تجربات اس کی افادیت پرصاد کرتے ہیں اورلوگ ان ارتفا قات کے ساتھ چٹے رہتے ہیں اورانہی پران کا مرناجینا ہوتا ہے۔

خلاصہ یہ کہ یہاں دو چیزیں ہیں ایک فطری الہامات، دوسری مذکورہ تین چیزیں جوانسان کی امتیازی چیزیں ہیں ان دونوں کا حال سانس جیسا ہے۔ حیات انسانی کے لئے سانس ضروری ہے، جیسے نبض کی حرکت ضروری ہے، چنانچانسان کوفطری طور پر سانس لینے کا الہام کیا گیا ہے۔ قدرت نے اس کاعلم انسان کی صورت نوعیہ میں سمودیا ہے مگر سانس کو چھوٹا ہڑا کرنا انسان کے اختیار میں ہے، اس طرح فطری علوم کوسنوار نا انسان کے اختیار میں ہے اور ان علوم کوسنوارکر ہی انسان آ سائش کی زندگی بسر کرسکتا ہے۔

#### المبحث الثالث:مبحث الارتفاقات باب كيفية استنباط الارتفاقات

اعلم أن الإنسان يُوافق أبناءَ جنسه في الحاجة إلى الأكل والشُّرب، والجماع، والاستظلال من الشمس، والمطر، والاستدفاءِ في الشتاء وغيرها.

وكان من عناية الله تعالى به أن ألهمه: كيف يرتفق بإزاء هذه الحاجات إلهاماً طبيعيا من مقتضى صورته النوعية، فلا جرم يتساوى الأفراد فى ذلك، إلا كلُّ مُخدَج عصت مادتُه؛ كما ألهم النحلَ: كيف تأكل الثمرات؟ ثم كيف تتخذ بيتا يجتمع فيه أشخاصٌ من بنى نوعها؟ ثم كيف تنفذ بينا يعتمع فيه أشخاصٌ من بنى نوعها؟ ثم كيف تنقاد ليغسوبها؟ ثم كيف تعسَّل؟ وكما ألهم العصفور: كيف يبتغى الحبوبَ الغاذية؟ وكيف يسرد الماء؟ وكيف يفرعن السنور والصياد؟ وكيف يقاتل من صدَّه عمايحتاج إليه؟ وكيف يسافد ذكرُه الأنشى عند الشبق، ثم يتخذان عُشًا عند الجبل؟ ثم كيف يتعاونان فى وحيضانة البيض؟ ثم كيف يرقان الفراخ؟ وكذلك لكل نوع شريعة تُنفَثُ فى صدور أفراده من طريق الصورة النوعية.

وكذلك ألهم الإنسان: كيف يرتفق من هذه الضرورات؟ غيرَ أنه انْضُمَّ له مع هذا ثلاثةُ أشياءً، لمقتضى صورته النوعية الرابية على كل نوع:

أحدها: الانبعاث إلى شيئ من رأى كلى: فالبهيمة إنما تنبعث إلى غرض محسوس أو متوهم، من داعية ناشئة من طبيعتها، كالجوع والعطش والشبق، والإنسان ربما ينبعث إلى نفع معقول، ليس له داعية من طبيعته، فيقصدُ أن يُحَصِّل نظاما صالحًا في المديّنة، أو يُكَمِّلَ خُلُقَه ويهذَّبَ نفسه، أو يَتَفَصَّى من عذاب الآخرة، أو يُمَكِّنَ جاهَه في صدور الناس.

والثانى: أنه يَضُمُّ مع الارتفاق الظرافة: فالبهيمة إنما تبتغى ما تَسُدُّ به بَخُلْتَها، وتدفع حاجتها فقط، والإنسان ربما يريد أن تَقَرَّ عينُه، وتَلَدُّ نفسُه زيادةً على الحاجة، فيطلب زوجة جميلة، وطعاما لذيذًا، وملبسا فاخِرًا ومسكنا شامخًا.

والثالث: أنه يوجَد منهم أهلُ عقل ودراية يستنبطون الارتفاقاتِ الصالحة، ويوجد منهم من يختلج في صدره ما اختلج في صدورٍ أولئك، ولكن لايستطيع الاستنباط، فإذا رأى من الحكماء وسمع ما استنبطوه، تلقَّاه بقلبه ، وعَضَّ عليه بنواجذه، لِمَا وجدَه موافقا لعلمه الإجمالي.

فرب إنسان يبجوع ويظمأ، فلايجد الطعام والشراب، فيقاسي ألمًا شديدًا. حتى يجدّهما،

فيحاول ارتفاقا بإزاء هذه الحاجة، ولايهتدى سبيلا، ثم يتفق أن يَلْقى حكيما، أصابه ما أصاب ذلك، فتعَرَّف الحبوب الغاذية، واستنبط بَذْرَها وحَصادها ودِياسَها وتذريتها، وحفظها إلى وقت الحاجة، واستنبط حَفْرَ الآبار للبعيد من العيون والأنهار، واصطناع القِلالِ والقِرَبِ والقِصَاع، فيتخذ ذلك بابا من الارتفاق.

ثم إنه يَقْضِمُ الحبوب كماهي، فلا تنهضِم في معدته، ويَرْتَع الفواكه نَيِّنَةٌ فلا تنهضم، فيحاول شيئا بإزاء هذه، فلا يهتدي سبيلا فيلقى حكيما استنبط الطبخ والقَلْي والطحن والخَبْزَ، فيتخذ ذلك بابا آخر؛ وقس على ذلك حاجاتِه كُلَّها.

والمستبصر يشهد عنده لِمَا ذكرنا حدوثُ كثير من المرافق في البلدان بعد مالم تكن فمضى على ذلك قرون، ولم يزالوا يفعلون ذلك، حتى اجتمعت جملة صالحة من العلوم الإلهامية المؤيَّدة بالمكتسبة، ويَبَسَتُ عليها نفوسهم، وعليها كان محياهم ومماتهم.

وبالجملة: فحال الإلهامات الضرورية مع هذه الأشياء الثلاثة ، كَمَثَلِ النَفَسِ: أصلُه ضروري بمنزلة حركة النبض، وقد انضُمَّ معه الاختيارُ في صِغَرِ الأنفاس وكِبَرها.

ترجمہ: مبحث سوم: ارتفا قات کی بحث: باب: ارتفا قات کومستنبط کرنے ( نکالنے، وجود میں لانے ) کا طریقہ: جان لیں کہ انسان اس کے ابنائے جنس کی طرح ہے، کھانے پینے، مباشرت کرنے، دھوپ اور بارش سے بچاؤ کرنے، سردی میں گرم ہونے اوران کے علاوہ دیگر حاجات میں۔

اورانسان پراللہ تعالی کی عنایت ہے ہے کہ اللہ تعالی نے اس کو اس کی صورت نوعیہ کے اقتضاء ہے، فطری طور پر الہام فرمایا کہ وہ ان حاجات کو رفع کرنے کے لئے کیا تد ابیراختیار کرے۔ پس بیام بقینی ہے کہ ان امور میں تمام افراو انسانی برابر ہوں گے، ہاں ناقص الخلقت انسان مستقی ہے، جس کے مادہ نے نافر مانی کی ہے۔ جس طرح اللہ تعالی نے شہد کی تھیوں کو الہام فرمایا کہ وہ پھل کیسے کھائے؟ پھر وہ مُہال کیسے بنائے جس میں اس کی نوع کے افرادا کھا ہوں؟ پھر وہ اپنے سردار کی اطاعت کس طرح کرے؟ پھر وہ شہد کیسے بنائے؟ — اور جس طرح اللہ تعالی نے چڑیوں کو الہام فرمایا ہے کہ وہ کھانا داناکس طرح تلاش کرے؟ اور کس طرح وہ پانی پر پہنچ؟ اور کس طرح وہ بلی اور شکاری سے بھائے؟ اور کس طرح وہ لئی اور شکاری سے بھائے؟ اور کس طرح وہ لؤت شہوت اس کا فرمادہ سے مسلم طرح جفتی کرے، طرح وہ لؤت کس سے جو اس کو اس کی ضرور بیات ہے رو کے؟ اور بوقت شہوت اس کا فرمادہ سے مسلم طرح جفتی کرے، پھر دونوں مل کر پہاڑ کے قریب (کس طرح) آشیانہ بنا کیں؟ پھر انڈے سینے میں کس طرح ایک دوسرے کی معاونت کریں؟ پھر کس طرح دونوں چوزوں کو چگا کیں؟ اور اس طرح (حیوانات کی) ہر نوع کے لئے ایک قانون ہے، جو صورت نوعیہ کی راہ سے اس نوع کے افراد کے سینوں میں پھونکا گیا ہے۔

اورای طرح اللہ تعالیٰ نے انسان کو الہام فر مایا کہ وہ ان ضروریات کی بخیل کے لئے کیا مفید تد ابیرا ختیار کرے؟ مگر
انسان کے لئے اس عام الہام کے ساتھ، تمام انواع پراس کی برتر صورت نوعیہ کے نقاضے ہے، تین چیزیں ملائی گئی ہیں:
ان میں سے ایک: رائے کلی ہے کسی چیز کے لئے اٹھ کھڑا ہونا ۔ پس چو پائے اپنی طبیعت سے پیدا ہونے والے داعیہ سے کسی محصوں یا وہمی مقصد ہی کے لئے اٹھ کھڑے ہوتے ہیں، جیسے بھوک پیاس اور شہوت ۔ اور انسان بھی عقلی فائدے کے لئے اٹھ کھڑے ہوئے ہیں، جیسے بھوک پیاس اور شہوت ۔ اور انسان بھی عقلی فائدے کے لئے اٹھ کھڑا ہوتا ہے، اس کام کے لئے اس کی طبیعت کا کوئی تقاضا نہیں ہوتا، پس وہ ملک میں صالح نظام قائم کرنے کا ارادہ کرتا ہے بیا اپنے اخلاق کی تجمیل اور اپنے نفس کی تہذیب کرتا ہے، یا عذا ب آخرت سے رستدگاری کی فکر کرتا ہے، یا لوگوں کے سینوں میں اپنا دید بہ جماتا ہے۔

اوردوسری چیز: پیہے کہ انسان حاجت پوری کرنے کے ساتھ نفاست کوملاتا ہے ۔۔۔ پس چو پا بیصرف وہ چیز چاہتا ہے جس سے وہ اپنی حاجت برآ ری کرے، اور صرف اپنی ضرورت کو ہٹائے۔ اور انسان کبھی چاہتا ہے کہ حاجت برآ ری کے علاوہ اس کی آنکھ ٹھنڈی ہوا اور اس کانفس لطف اندوز ہو، اس لئے وہ خوبصورت بیوی، مزے دار کھانا، لباس فاخرہ، اور بلندم کان ڈھونڈھتا ہے۔

اور تیسری چیز: یہ ہے کہ انسانوں میں ایسے صاحب عقل وبصیرت پائے جاتے ہیں جوضر وریات زندگی کی تھیل کے لئے مفید تدبیری وجود میں لاسکتے ہیں۔ اور ان میں ایسے لوگ بھی پائے جاتے ہیں جن کے سینوں میں وہ بات تھنگتی ہے جو ان لوگوں کے سینوں میں تھنگتی ہے ، اور ان لوگوں کے سینوں میں تھنگتی ہے ، اور ان مفید تد ابیر کے بارے میں سنتا ہے ، جو انھوں نے نکال رکھی ہیں ، تو وہ اس کو دل سے قبول کر لیتا ہے اور اس کو اپنی ڈاڑھوں سے مضبوط پکڑلیتا ہے ، اور اس کے ان تدبیرات کو اپنے علم اجمالی کے موافق پایا ہے۔

مثلاً ایک تخص بھوکا پیاسا ہوتا ہے، پس وہ کھانے پینے کی کوئی چیز ہیں پاتا، پس وہ انتہائی تکلیف برداشت کرتار ہتا ہےتا آ نکہ اُن دونوں چیز وں کو پالے، پس وہ اپنی اس حاجت کور فع کرنے کے لئے مفید تدبیر یں سوچتار ہتا ہے، اور وہ اس کی کوئی راہ نہیں پایا، پھر اتفاقا اس کی کسی دانشمند سے ملاقات ہوتی ہے، جوائ کی طرح ان تکالیف سے دوجار ہوچکا ہے، پس اس نے کھانے کے لئے غلے کو دریافت کرلیا ہے، اور اس نے اس غلہ کو بونے کا شنے، گاہنے برسانے اور وقت حاجت کے لئے محفوظ رکھنے کا طریقہ نکال لیا ہے۔ اور چشموں اور نہروں سے دور مقامات کے لئے کنویں کھودنے اور مظم مشکیزے اور (رہٹ کے) بیالے بنانے کا طریقہ مستنبط کرلیا ہے۔ پس وہ مخض اس کو تدبیرات نافعہ کا ایک باب بنالیتا ہے۔

۔ پھر بیشک وہ غلہ کو یونہی کچا چہا تا ہے، پس وہ اس کے پیٹ میں ہضم نہیں ہوتا،اور وہ کیے ہی پھل کھا تا ہے، پس وہ ہضم نہیں ہوتے ، پس وہ اس سلسلہ میں کوئی اچھی تدبیر جا ہتا ہے اور وہ اس کی کوئی راہ نہیں پاتا، پس وہ کسی ایسے دانشمند سے ملتا ہے جس نے پکانے بھننے، پیسنے اور روٹی بنانے کا طریقہ مستنبط کرلیا ہے پس وہ اس کوایک ( دوسرا) ہاب بنالیتا ہے

- ﴿ (وَ وَرَ رَبِيلَا فِي رَا ا

اورای پرانسان کی تمام حاجات کو قیاس کر کیجئے۔

اور قل مندآ دمی کے سامنے، ان باتوں کے لئے جوہم نے ذکر کیں گواہی دیتا ہے ممالک میں بہت ی تدبیرات نافعہ کا نیا پیدا ہونا جو پہلے ہیں تھیں، پس اس پرصدیاں گزرگئیں، اورلوگ برابروہ کا م کرتے رہے یہاں تک کہ علوم الہامیہ کی ایسی انجھی خاصی مقدار جمع ہوگئی جو تجربات سے تائیدیا فتہ ہے۔ اور ان علوم پرلوگوں کے نفوس خشک ہو گئے (یعنی لوگوں کی مقدار جمع ہوگئی جو تجربات سے تائیدیا فتہ ہے۔ اور ان علوم پرلوگوں کے نفوس خشک ہو گئے (یعنی لوگوں کی مختیں ان علوم پرہوتی رہیں ) اور اس پروہ مرتے جیتے رہے۔

اورخلاصہ بیکہان تین چیزوں کے ساتھ ضروری الہامات کا حال ایسا ہے جیسے سانس کا معاملہ کہاس کی اصل ضروری ہے جیسے نبض کی حرکت اور تحقیق اس کے ساتھ ملایا گیا ہے سانسوں کوچھوٹا بڑا کرنے کا اختیار۔

#### لغات:

اِسْتَظُلُّ من الشيئ : سابي لينا ..... اِسْتَدْفَأ : گرم بونا ، گرم كِيرُ ايبننا ..... اليَعْسُوب : شهد كى نوكهى ، شهد كى كهيول كا باوشاه ..... سَافَدَ مُسافَدة : جَفْتى كرنا ..... الشَبَق : وَنُورَ شهوت شبق (س) شَبَقا : بهت شهوت والا بونا ..... الوَ ابِية : برتر ، الجمر نے والی رَبَایَر بُو وَ رِبَاءً : زیاده بونا ، بره هنا ..... حَصَّل الشيئ : حاصل كرنا ..... تَفَصَّى تَفَصَّى : رَبِالَى پِنا ..... سَدُّ (ن) سَدُّا : بندكرنا ..... النَّحَلَة : حاجت ..... خَبُوزَ (ض) خَبُوزًا : رولى بِكانا ..... حَاوَلَ مُحواولة : قصد كرنا ..... رَتَعَ (ف) رَثُعًا : آسوده وزندگی بسر كرنا ، يهال پهل كها نے كے لئے استعال كيا گيا ہے ، كيونكه پهل آسوده لوگ كماتے بيں ..... قَلْي يَقْلِي قَلْيًا : گوشت وغيره بهوننا .... الىغا ذية (اسم فاعل ، واحد مؤنث ) خوراك ، غَدُا يَعْذُو الرجلُ بالطعام : خوراك و ينا۔

تصحیح: یَبَسَتْ اصل میں مَشَبَت ُ تَفاجِس کے معنی ہیں لازم ہونا لیعنی ان علوم کے ساتھ لوگوں کے نفوس چینے رہے۔ تصحیح مخطوطات سے کی گئی ہے، تنیوں مخطوطوں میں یَبَسَتْ ہے۔

#### تشريخ:

(۱) انسان کی حدتام ہے حیبواٹ ناطق اس میں حیوان جنس ہے اور ناطق فصل کیس حیوان انسان کی جنس ہے، اور اس جنس کے جتنے افراد ہیں یعنی تمام حیوانات، وہ انسان کے ابنائے جنس ہیں ۔ اور انسان خود حیوان کی ایک نوع ہے اس نوع کے جتنے افراد ہیں، وہ سب انسان کے ابنائے نوع ہیں۔

(۲) رائے کلی: بیشاہ صاحب رحمہ اللہ کی خاص اصطلاح ہے۔ اس کا مقابل رائے جزئی ہے۔ مولانا سندھی رحمہ اللہ نے رائے کلی کامفہوم عقل تام اور فکر کامل بیان کیا ہے اور حاشیہ میں لکھا ہے کہ مفاد عامہ کے لئے کام کرنا رائے کلی اللہ نے رائے فلی کام کرنا رائے کلی ہے۔ ہے ہیں ذاتی اور شخصی غرض کے لئے کام کرنا رائے جزئی ہے۔ ہے ہیں ذاتی اور شخصی غرض کے لئے کام کرنا رائے جزئی ہے۔

# ارتفا قات متنط کرنے کا طریقہ

انسان کے جو تین امتیازی اوصاف ہیں یعنی رائے گلی کے پیش نظر اقدام کرنا، ضروریات کی پیمیل میں نفاست کا خیال رکھنا اور بعض لوگوں کا تدبیرات نافعہ مستنبط کرنا اور دوسروں کا ان میں پیروی کرنا، ان تین باتوں میں تمام انسان برابرنہیں ۔لوگوں کے مزاج اور عقلیں متفاوت ہیں اور ان تین باتوں کا تعلق مزاج اور عقل ہے ہے۔ نیزتمام لوگ ان تین باتوں کا تعلق مزاج اور عقل ہے ہے۔ نیزتمام لوگ ان تین باتوں میں غور وفکر کے لئے فارغ بھی نہیں، نہ سب لوگ عمرانیات (Sociology) کا پوراعلم رکھتے ہیں، اس وجہ سے ارتفاقات کے دودر ہے ہوگئے:

پہلا درجہ: تدن کامعمولی درجہ ہے، جیسے خانہ بدوش لوگوں کی تہذیب، پہاڑوں کی چوٹیوں پر بسنے والوں کا تدن اور زمین کے غیر آباد کناروں میں سکونت پذیر لوگوں کی معاشرت ہتدن کا بیدرجہار تفاق اول یعنی تدن کا ابتدائی درجہ (دیمی تدن) کہلاتا ہے۔

دوسرادرجہ: ترقی یافتہ تدن، جیسے شہری لوگوں کاربن سہن اور قابل رہائش خطوں کی آباد بستیوں کا تدن — ایسے اجتماعات میں ضروری ہوتا ہے کہ دانشمندلوگ اور اخلاق فاضلہ کے حاملین پیدا ہوں ۔ گنجان آبادی ، ضرور توں کی زیادتی اور تجربات کی فراوانی معیشت کے اعلی طریقے مستبط کرنے کا باعث ہوتی ہے اور لوگ ان طریقوں کو اپنا بھی لیتے ہیں۔ تدن کا بید درجہ ارتفاق ثانی یعنی ترقی یافتہ تدن یا شہری تدن کہلاتا ہے پھر شہری تدن کا بھی اعلی درجہ شاہوں کی معیشت ہوتے ہیں ، اس لئے شاہ صاحبان ان سے معیشت کے بہترین طریقے اخذ کرتے ہیں اور شائھ سے زندگی بسر کرتے ہیں۔

پھر جب ترقی یا فتہ تدن وجود پذیر ہوجا تا ہے تو تین وجوہ سے نظام حکومت ضروری ہوتا ہے:

(۱) جب لوگوں میں باہم معاملات ہوتے ہیں، توان میں بھی حرص وحسد، حق نادہندگی اور جانتے ہوئے بھی حق کے انکار کی برائیاں درآتی ہیں، جس کی وجہ سے لوگوں میں اختلافات اور نزاعات جنم لیتے ہیں ان سے نمٹنے کے لئے نظام حکومت ضروری ہے۔

(۲) ہر بڑے اجتماع میں بعض لوگ ایسے ہوتے ہیں جن پر ردی خواہشات کا غلبہ ہوتا ہے، یاان میں فطری طور پر قتل و غارت گری کی جرائت ہوتی ہے اور وہ بے باک ہوتے ہیں، ایسے لوگ معاشرہ کے لئے در دسر بن جاتے ہیں ان سے خمٹنے کے لئے دظام حکومت ضروری ہے۔

(۳) ترقی یافتہ تدن میں کچھالیی مفیداسکیمیں ہوتی ہیں جن کا نفع عام ہوتا ہے، جیسے سڑ کیں اور بل بنانا، ریل کا سلسلہ پھیلانا، پانی بجلی کاانتظام کرنا وغیرہ۔ یہ کام کوئی ایک خص نہیں کرسکتا، یا کرسکتا ہے مگر آسان نہیں ہوتا یاوہ اس کے کئے آ مادہ نہیں ہوتا تو نظام حکومت ضروری ہے، جوایسے کاموں کوانجام دے۔

غرض مذکورہ بالا تین ضرورتوں ہے لوگ مجبور ہوئے کہ نظام حکومت قائم کریں ، تا کہ سرکارلوگوں کے درمیان انصاف سے فیصلہ کرے ، قانون کی خلاف ورزی کرنے والوں کوسزادے ، بے باک لوگوں کولاگام دے اورلوگوں سے محصول وصول کرے اس کے مصارف میں خرج کرے یعنی نفع عام کے کام کرے ۔ نظام حکومت کا نام ارتفاق ثالث یعنی ترقی یافتہ تدن پر کنٹرول کرنے والا نظام ہے۔

پھر جب علاقہ واری حکومتیں قائم ہوجاتی ہیں تو ایک مرکزی حکومت کا قیام ضروری ہوتا ہے۔ کیونکہ جب بہت سی حکومتیں قائم ہوجاتی ہیں اور ہرمملکت کے پاس خزانہ اور فوج جمع ہوجاتی ہے، اس لئے خلیفہ (شہنشاہ) کا انتخاب ضروری درآتا ہے اور ان میں باہم اختلاف ہوجاتا ہے اور جنگ شروع ہوجاتی ہے، اس لئے خلیفہ (شہنشاہ) کا انتخاب ضروری ہوجاتا ہے یا پھرتمام بادشاہ کسی ایسی شخصیت یا حکومت کی اطاعت پرمنفق ہوجا تمیں جوان پرخلیفہ کی طرح مسلط ہو، جو سب شاہوں کو ان کے دائرہ میں رکھے، کسی کوکسی پرزیادتی نہ کرنے دے، جیسے اس زمانہ میں سپر پاور (طاقت بالا) یہ فریضہ انجام دیتا ہے سب شاہوں کو ان کے دائرہ میں رکھے، کسی کوکسی پرزیادتی نہ کرنے دے، جیسے اس زمانہ میں شہر پاور (طاقت بالا) یہ فریضہ انجام دیتا ہے سب سال کر کنٹرول کرنے والا نظام سے۔

#### فوائد

(۱) خلیفہ سے مرادوہ مخص ہے جس کواس درجہ شوکت ودبد بہ حاصل ہو کہ کوئی شخص اس کا ملک چھین نہ سکے، عادۃً یہ بات ناممکن نظر آتی ہو۔ ہاں اللہ تعالیٰ کی نصرت اور فیصلہ سے سب کچھ ہوسکتا ہے ﴿ کُٹُم مِنُ فِئَةٍ قَلِیْلَةٍ غَلَبُتُ فِئَةً کَثِیْبُ فِئَةً بِاذِنْ اللّٰهِ ﴾ (البقرہ: ۲۲۹) (بار ہا ایسا ہوا ہے کہ چھوٹی جماعت بڑی جماعت پر خدا کے ہم سے غالب آگئ ہے ) اس طرح بھاری فوج اور ڈھیروں مال خرج کر کے بھی اس کو ہرایا جاسکتا ہے، مگر اس پر مدتہائے دراز میں کوئی ہی قادر ہوتا ہے۔

(۱) بادشاہ (حکومت) اور خلیفہ (مرکزی حکومت) کی ضرورت اشخاص وعادات کے اختلاف سے مختلف ہوتی ہے۔ جواقوام سخت جنگجواور تیز طبیعت ہوتی ہیں وہ بادشا ہوں اور خلفاء کی زیادہ مختاج ہوتی ہیں ان اقوام سے جو حسدوعداوت میں فروتر ہوتی ہے۔

نوٹ: آئندہ ابواب میں حضرت شاہ صاحب قدس سرہ نے ارتفا قات کے اصول اور ان کے ابواب کے مسائل کی صرف فہرست بیان کی ہے، تفصیل نہیں کی ، کیونکہ تفصیل طولانی ہے۔ اور بیرہ ہاصول ومسائل ہیں جن کواخلاق فاضلہ کی حامل امتوں نے مان لیا ہے اور ان کو مسلمہ طریقتہ بنالیا ہے، ان میں کسی کا بھی اختلاف نہیں ، نہ قریب کے لوگوں کا نہ دور کے لوگوں گانہ ہیں ، لہذا آئندہ ابواب میں ان باتوں کو غورسے پڑھا جائے۔

﴿ لَوَ لَوَ لَهُ لِيَكُولُهُ ﴾

شاہ صاحب کی اصطلاح میں بدوی معاشرت یعنی صحرائی رہن سہن ارتفاق اول ہے اور ترقی یا فتہ تدن یعنی شہری معاشرت ارتفاق ثانی ہے اور نظام حکومت ارتفاق ثالث ہے اور مرکزی نظام حکومت یعنی خلافت کبری ارتفاق رابع ہے۔

ولما كانت هذه الثلاثة لاتوجد في جميع الناس سواءً، لاختلاف أمزجة الناس وعقولهم، الموجِبَةِ للانبعاث من رأى كلى، ولحب الظرافة، ولاستنباط الارتفاقات والاقتداء فيها؛ ولاختلافهم في التفَرُّغ للنظر، ونحو ذلك من الأسباب: كان للارتفاقات حدَّان:

الأول: هوالذى لا يسمكن أن ينفك عنه أهلُ الاجتماعات القاصرة، كأهل البَدُو وسُكَان شواهق الجبال، والنواحي البعيدة من الأقاليم الصالحة؛ وهو الذى نُسميه بالارتفاق الأول. والثاني: ماعليه أهل الحضر والقُرَى العامرة من الأقاليم الصالحة، المستوجبة أن يَنْشَأَ فيها

والثانى: ماعليه أهل الحضر والقرى العامرة من الأقاليم الصالحة، المستوجبة أن يَنشأ فيها أهلُ الأخلاق الفاضلة والحكماء ، فإنه كثر هنالك الاجتماعات، وازدحمت الحاجات، وكثرت التجارب، فاستُنبطت سُنن جزيلة، وعَضُوا عليها بالنواجذ؛ والطرف الأعلى من هذا الحد: ما يتعامله الملوكُ أهلُ الرفاهية الكاملة، الذين يَرِدُ عليهم حكماء الأمم، فينتحلون منهم سُننا صالحة؛ وهو الذي نسميه بالارتفاق الثاني.

ولما كمُل الارتفاق الثانى أوجب ارتفاقاً ثالثًا، وذلك: أنهم لما دارت بينهم المعاملات، ودَاخَلَها الشُّحُ والحسد والمَطَلُ والتجاحد، نشأت بينهم اختلافاتٌ ومنازعات؛ وأنهم نشأ فيهم من تَغُلِبُ عليه الشهواتُ الرديئة، أو يُجْبَلُ على الجرأة في القتل والنهب، وأنهم كانت لهم ارتفاقاتٌ مشترِكةُ النفع، لايطيق واحد منهم إقامتَها، أولا تسهّل عليه، أولا تسمّح نفسه بها: فاضطروا إلى إقامة مَلِكِ يقضى بينهم بالعدل، ويزجُر عاصيَهم، ويقاوم جريئهم ،ويَجبى منهم الخراجَ ، ويصرفه في مصرفه.

وأوجب الارتفاق الثالث ارتفاقا رابعًا، وذلك: أنه لما انفرز كلُّ مَلِكٍ بمدينته، وجُبي إليه الأموالُ،وانضُمَّ إليه الأبطالُ، ودَاخَلَهم الشحُّ والحرص والحِقد، تشاجروا فيما بينهم وتقاتلوا،فاضطروا إلى إقامة الخليفة، أو الانقياد لمن تسلَّط عليهم تسلُّطَ الخلافة الكبرى.

وأعنى بالخليفة: من يحصل له من الشوكة ما يُرى معه كالممتنع أن يسلبه رجل آخرُ ملكه؛ اللهم إلا بعد اجتماعات كثيرة، وبذلِ أموال خطيرة ، لا يتمكن منها إلا واحدٌ في القرون المتطاولة, ويختلف الخليفة باختلاف الأشخاص والعادات، و أيُّ أمةٍ طبائعُها أشدُّو أحَدُّ، فهي أحوجُ إلى الملوك والخلفاء ممن هي دونها في الشح والشُّحْناء.

ونحن نريد أن نُنبِّهَك على أصول هذه الارتفاقات، وفهارسِ أبوابها، كما أوجبه عقولُ الأمم الصالحة ذوى الأخلاق الفاضلة، واتخذوه سنةً مسلمةً، لا يختلف فيها أقاصيهم ولا أدانيهم، فاستمع لما يُتلى عليك.

تر جمہ: اور جب بیتین چیزیں تمام انسانوں میں برابر درجہ میں نہیں پائی جاتیں، لوگوں کے مزاجوں اورعقلوں کے متفاوت ہونے کی وجہ ہے، جو واجب کرنے والے ہیں رائے کلی سے اقدام کرنے کو اور نفاست پسندی کو اور تدبیرات نافعہ کے نکالنے کو اور ان میں پیروی کرنے کو، اورغور وفکر کرنے کے لئے فارغ ہونے میں لوگوں کے مختلف ہونے کی وجہ سے، اوراس متم کے دوسرے اسباب کی وجہ سے، تو ارتفاقات کی دوحدیں ہوگئیں:

پہلی حد: وہ ہے جس سے جدارہ ہی نہیں سکتے ،ادنی درجہ کے تمدن والے (بھی) جیسے خانہ بدوش ، پہاڑوں کی چوٹیوں پے والے اور قابل رہائش علاقوں سے دور کناروں کے باشندے۔اور یہی وہ حد ہے جس کوہم ارتفاق اول کہتے ہیں دوسری حد: وہ ہے جس پرشہروں کے باشندے اور قابل رہائش خطوں کی آباد بستیوں کے بسنے والے ہیں ، جن خطوں کے لئے لازم ہے کہ ان میں دانشمندا وراخلاق فاضلہ والے لوگ پیدا ہوں ،اس لئے کہ ایسی جگہوں میں لوگوں کا مخطوں کے لئے لازم ہے کہ ان میں دانشمندا وراخلاق فاضلہ والے لوگ پیدا ہوں ،اس لئے کہ ایسی جگہوں میں لوگوں کا بڑا بھاری اجتماع رہتا ہے ،اور ضرور توں کی بھیڑ ہوتی ہے اور تجربات کی کثر ت ہوتی ہے ،اس لئے وہاں اعلی درجہ کے طریقے نکالے جاتے ہیں ،اورلوگ ان کوڈ اڑھوں سے مضبوط پکڑتے ہیں ۔۔اور اس حد کا اعلی درجہ وہ ہے جس کو کامل مختم ہوتے ہیں ، پس وہ ان سے مفید طریقے اخذ کرتے ہیں ۔۔۔ اور یہی وہ حد ہے جس کوہم ارتفاق ثانی کہتے ہیں :

اور جب ارتفاق ٹائی مکمل ہوجاتا ہے تو وہ ارتفاق ٹالث کو واجب کرتا ہے۔ اور وہ اس طرح کہ جب لوگوں میں ہمکی معاملات ہوتے ہیں اور اُن میں خود غرضی ، حسد ، ٹال مٹول اور حق کا انکار کرنا در آتا ہے تو لوگوں میں جھگڑے اور اختلافات پیدا ہوتے ہیں ؟ ناور اس طرح کہ ان میں ایسے لوگ پیدا ہوتے ہیں جن پڑئی خواہشات عالب ہوتی ہیں ، یا وہ قل وغارت گری کی جرائت پر پیدا کئے جاتے ہیں ؛ اور اس طرح کہ ان لوگوں کی پچھالی مفیدا سکیمیں ہوتی ہیں جن کا وہ قل وغارت گری کی جرائت پر پیدا کئے جاتے ہیں ؛ اور اس طرح کہ ان لوگوں کی پچھالی مفیدا سکیمیں ہوتی ہیں جن کا نفع عام ہوتا ہے ، اور ان میں سے ایک خص ان کو پایہ بحیل تک نہیں پہنچاسکتا ، یا ایک خص کے لئے وہ آسان نہیں ہوتیں یا ایک خص ان کی فیاضی نہیں کرتا ، تو لوگ مجبور ہوتے ہیں ایسے با دشاہ کو مقرر کرنے کی طرف جو ان کے درمیان انصاف سے فیصلہ کرے ، اور ان کے خصول وصول کرے ، اور اس کے مصرف میں خرچ کرے۔ اس کواس کے مصرف میں خرچ کرے۔

اورارتفاق ثالث ارتفاق رابع کوواجب کرتاہے،اوروہ اس طرح کہ جب ہر بادشاہ اپنی مملکت کے ساتھ جدا ہوجا تا



ہے،اوراس کے پاس مال جمع کیا جاتا ہے اوراس کے ساتھ بہادرلوگ مل جاتے ہیں،اوران میں خودغرضی،حرص اور کیند درآتا ہے،توان میں باہم اختلاف ہوجاتا ہے اوروہ آپس میں لڑتے ہیں، پس وہ مجبور ہوتے ہیں خلیفہ منتخب کرنے کی طرف، یا ایسے خص کی اطاعت کرنے کی طرف جوان پرخلافت کبری کے مسلط ہونے کی طرح مسلط ہو۔

اور میں خلیفہ سے مراد لیتا ہوں ایسے مخص کو جس کو اس درجہ دبد بہ حاصل ہو کہ اس کے ساتھ محال جیسا نظر آتا ہو کہ کوئی دوسرا شخص اس کے ملک کوچھین لے۔اے اللہ! مگر بھاری اجتماع اور ڈھیر سارا مال خرچ کرنے کے بعد ، مگر اس پر مدتہائے دراز میں کوئی ایک ہی کامیاب ہوتا ہے۔

اور خلیفہ کی ضرورت اشخاص وعادات کے اختلاف سے مختلف ہوتی ہے۔اور جن اقوام کی طبیعتیں سخت اور تیز ہوتی ہیں وہ بادشاہوں اور خلفاء کی زیادہ مختاج ہوتی ہیں ،ان اقوام سے جوخود غرضی اور عداوت میں فروتر ہوتی ہے۔

اور جم چاہتے ہیں کہ آپ گوان ارتفا قات کے اصولوں اور ان کے ابواب کی فہارس ہے آگاہ کریں ، جس طرح اُن کو اخلاق فاضلہ رکھنے والی صالح امتوں کی عقلوں نے ثابت کیا ہے ، اور ان کو مسلمہ طریقہ بنالیا ہے ، نہ ان میں قریب کے لوگوں کا اختلاف ہے نہ دور کے لوگوں گا۔ پس آپ وہ ہاتیں ساعت فرما کیں جو آپ کے سامنے (آئندہ ابواب میں) پیش کی جاتی ہیں۔

#### لغات:

اِنْتَحَلَ كذا: اپنی طرف منسوب كرنا ..... قاوَمَ مقاومة: مخالفت كرنا، مقابله كرنا ..... جَبّا(ن) جَبًا وجَبّى (ش) جبّاية : جَع كرنا ..... كان للار تفاقات جزاء ب لسما كانت هذه الثلاثة إلى كى ..... أنهم نشأفيهم اورأنهم كانت لهم كاعطف أنهم لما دارت پرب ..... الشع (مثلثة الشين) انتها كى درجه كا بخل ، خودغرض ..... اقاصِي اور كانت لهم كاعطف أنهم لما دارت پرب ..... الشع (مثلثة الشين) انتها كى درجه كا بخل ، خودغرض ..... اقاصِي اور أقاصٍ جمع بين الأقصى (الم تفضيل) كى ، جس كمعنى بين بهت دور ..... اَدَانِي اور اَدَانِ جمع بين الأقصى (الم تفضيل) كى ، جس كمعنى بين بهت دور ..... اَدَانِي الله وَارى كم الله وَارى كم عنى بين زديك ..... فَهَادِ سَرَم عَمْ مَعْ الله وَاربي معرب ب فهرست كاجوفارى كلمه ب ـــــ كي جس كي واربي معرب ب فهرست كاجوفارى كلمه ب

### تشريخ:

ا قالیم صالحہ بعنی وہ علاقہ جو بودو ہاش کے لئے اچھا ہے۔ یہ خط جُدی اور خط سرطان کے درمیان کا علاقہ ہے۔ اس خطہ میں موسم نہ بہت زیادہ گرم ہوتا ہے، نہ بہت زیادہ سرداور شب وروز میں تفاوت بھی بہت زیادہ نہیں ہوتا۔ مگریہ بات بحلی (Electricity) اور بھاپ (Steam) کی دریافت ہے پہلے کی ہے۔ اب لوگ مصنوعی زندگی (Artificial Life) گزارنے لگے ہیں، اس لئے پوراکرۂ ارض بودو ہاش کے اعتبار سے یکساں ہوگیا ہے۔





#### باب \_\_\_\_

## ارتفاق اول میں شامل چیزیں

ارتفاق اول يعني ديبي تدن مين بھي كم ازكم گياره چيزين ضروريائي جاتي ہيں:

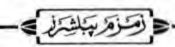
ا — زبان یعنی بولی — انسانی معاشره خواه کتنائی فر وتر یعنی ابتدائی مرحله میں ہو، وہ کوئی نہ کوئی زبان ضرور بولتا ہے کیونکہ انسان حیوان ناطق ہے۔ ناطق کے معنی ہیں وہ جاندار جوالفاظ کی مدد سے اپنامانی الضمیر سمجھا تا بھی ہے اور سمجھتا بھی ہے، اس لئے کوئی انسانی معاشرہ بے زبان نہیں ہوسکتا — پھر زبان کی دو تشمیس ہیں اصلی اور فرعی اصلی یعنی اُم الا النہ وہ زبان ہے جو دوسری زبانوں سے الفاظ مستعار لے کر بنائی جاتی ہے مثلاً اردو اور انگریزی فرعی زبانوں سے الفاظ لے کر اردو بنی ہے اور انگریزی بہت سی اور انگریزی فرعی زبانوں کا مجموعہ ہیں۔ اور پین زبانوں کا مجموعہ ہیں۔ اور پین زبانوں کا مجموعہ ہے اس میں عربی کے الفاظ بھی ہیں۔

اصلی زبا نیں کیے وجود میں آتی ہیں؟ اس بارے میں شاہ صاحب رحمہ اللہ نے تین بنیادی باتیں بیان کی ہیں:

اول: جب کوئی جسم یا کوئی فعل یا کوئی حالت ، مجاورت یاسبیت یا کسی اور طرح ہے کسی آواز سات ہے تو '' کھٹ آواز کو بعینہ زبان میں نقل کر لیا جاتا ہے جیسے ٹھوں جسم جسم سے ملتا ہے تو '' کھٹ' کی آواز ، اور بار بار ملتا ہے تو '' کھٹ' کی آواز بیدا ہوتی ہے اس طرح کورے کپڑے پہن کر چلنے کھٹ' کی آواز بیدا ہوتی ہے اس طرح کورے کپڑے پہن کر چلنے سے ''سرس' کی آواز بیدا ہوتی ہے ، اس طرح صدمہ اور سخت افسوں سے ''سرس' کی آواز ، اور تیز ہوا کے چلنے ہے ''سائیس سائیس' کی آواز پیدا ہوتی ہے ، اس طرح صدمہ اور سخت افسوں کے وقت جومنہ سے تیز سانس نکلتا ہے اس سے '' آہ' کی آواز پیدا ہوتی ہے ، ان آواز وں کوز بان میں نقل کر لیا جاتا ہے کہی بہی آواز یں الفاظ بنا گئے ہیں ، جیسے گھٹکا ، گھٹکا نا ، کھٹکا لگا نہ کھٹکا گئر رہا ، کھٹکا گئر ہیں ۔ کھٹکا گئر رہا ، کھٹکا گئر ہیں ۔ کھٹکا گئر ہیں ۔ کھٹکا گئر رہا ، کھٹکا گئر ہیں ۔ کھٹکا گئر ہیا ہونا وغیرہ ۔ اس طرح سرسر ، سائیس سائیس ، کھٹکا نا ہھٹکٹنا ، کھٹکا لگا تی گئر ہیا نے گئے ہیں ۔ کہٹکل ہونا وغیرہ ۔ اس طرح سرسر ، سائیس سائیس ، کھٹکا نا ہھٹکٹنا ، کھٹکا لگا تا ہے گئے ہیں ۔ کھٹکا گئر ہیا ، کھٹکا گئر ہیا ہے گئر ہیا ہے گئر ہیں ۔ کھٹکا گئر ہیا ہے گئا گئر ہیا گئر ہیں ۔ کھٹل گئر ہیا گئر ہی گئر ہیا گئر ہیا گئر ہیا گئر ہی گئر ہیا گئر ہیا گئر ہیا گئر ہیا گئر ہیا گئر ہیا گئر ہی گئر ہیا گئر ہی گئر ہیا گئر ہی گئر ہیں ہی گئر ہیا گئر ہی گئر ہی گئر ہی ہیں ہیا گئر ہی گئر ہی گئر ہی گئر ہیا گئر ہی گئر ہیا گئر ہیا گئر ہی گئ

و وم: نگاہ کومتا ٹرکرنے والی چیز کو،اورنس میں کوئی وجدانی کیفیت پیدا کرنے والی چیز کوشم اول کے مانند قرار دے کراس کے لئے بھی کوئی آ واز بہ تکلف بنالی جاتی ہے، جیسے سورج کی طرف کسل دیکھنے سے نگاہ پر جواثر پڑتا ہے اس کے لئے" چکا چوندھ''اور روشنی کے بار بار جلنے بجھنے سے جو وجدانی کیفیت پیدا ہوتی ہے اس کے لئے" جھپ جھپ''کی آ واز بنالی گئی، پھراس میں اہتقاتی کر کے بہت سے الفاظ بنا لئے گئے۔

سوم علاقه مشابهت یا محاورت کی وجہ سے لفظ کومجازی معنی میں استعال کیا جاتا ہے یاکسی مناسبت سے لفظ کوکسی



دوسرے معنی میں نقل کیا جاتا ہے جیسے بے تمیز کے لئے''گرھا''اور بے وقوف کے لئے'' بیل''اور موچی کے پاس بیٹھنے کی وجہ سے محالمد حدًاء (موچی) مجازاً کہا جاتا ہے(خالد حذاء حدیث شریف کے ایک راوی ہیں)اور لفظ صَلاَةً کوجس کے اصلی معنی وعائے ہیں ،نماز کے لئے قتل کرلیا گیا ہے۔ کیونکہ نماز بھی وعاپر شتمل ہے۔

علاوہ ازیں زبان کےسلسلہ میں دیگراصول بھی ہیں۔شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ' ان کوآپ ہمارے کلام میں کہیں کہیں یا ئیں گے'' مگر ججة اللہ البالغہ میں تو کہیں ان کا تذکرہ نہیں آیا اور دیگر کتابوں میں بھی یا زنہیں پڑتا۔

اور بيخيال بوديل م كوالله تعالى في آدم عليه السلام كوتمام زبانين سكھلادى تھيں اوراس سلسله ميں ﴿ وَعَلَم آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَهَا ﴾ (سورة البقرة اس) سے استدلال اس لئے درست نہيں كه مضرين في اساء كى اتن تفسيريں كى بيں كه آيت متنابہ بن گئى ہے۔ امام رازى رحمه الله في اساء سے مسميات (چيزيں) مراد كى بيں وه فرماتے بيں المواد بالأسماء صفات الأشياء و نعو تُها و خواصها، لأنها علامات دالة على ماهياتها فجاز أن يعبر عنها بالأسماء (روح المعانى ١٢٢٢)

۲ — دیبی تدن میں بھی لوگ بھیتی ہاڑی ، باغبانی ، کنویں کھود نے ، کھانا پکانے اور لاون بنانے کا طریقہ جانتے ہیں۔ ۳ — ظروف سازی اور چیڑے کی مشکییں بنانے کے طریقے بھی لوگ جانتے ہیں۔

سم سے چوپایوں کوسدھانے اور پالنے کا بھی ان میں رواج ہوتا ہے تا کدان پرسواری کریں ،ان کا گوشت استعال کریں ،ان کی کھالوں ، ہالوں اور اون سے کام لیں اور ان کے دودھ اور نسل سے متمتع ہوں۔

۵ سرکان بنانے کے طریقے بھی وہ لوگ جانتے ہیں، تا کہ گری سردی میں ان میں ٹھکانہ حاصل کریں،خواہ وہ پہاڑوں کی غاریں یا پھونس کے جھوریڑے ہی کیوں نہ ہوں۔

الباس جوانسان کے لئے زینت ہے اس ہے بھی لوگ واقف ہوتے ہیں،خواہ وہ چو پایوں کے چمڑے کا ہو، یا درختوں کے پتوں کا موریا انسانی مصنوعات کا۔

ے — ان میں نکاح کاطریقہ بھی رائج ہوتا ہے بعنی عقد کے ذریعہ وہ زن منکوحہ کی تعیین کرتے ہیں ، تا کہ کوئی دوسرا اس میں مزاحمت نہ کرے ، جس سے وہ اپنی خواہش پورے کرے نسل بڑھائے ، خانگی ضرورتوں میں اس سے مدد لے اورا ولا دکی تربیت اور پرورش میں اس سے اعانت حاصل کرے۔

اورانسان کےعلاوہ دیگر حیوانات میں جوڑا محض اتفاق ہے متعین ہوتا ہے یعنی اتفاقیہ طور پرنرومادہ ساتھ ہوجاتے ہیں اور ساتھ ساتھ دہتے ہیں یا ایک ساتھ بیدا ہوتے ہیں یا انڈوں سے نگلتے ہیں اور بڑے ہونے تک ساتھ ساتھ دہتے ہیں توبلوغ کے بعدان کا جوڑا بن جاتا ہے اورائ قتم کے دیگر اسباب کی وجہ سے ان کا جوڑا قائم ہوتا ہے۔

۔ ۸ — دیبی تدن میں بھی لوگ وہ کاریگریاں جانتے ہیں ،جن کے بغیر کھیتی باڑی ،باغبانی 'کنووَل کی کھدائی اور مویشیوں کی تسخیر نہیں ہوسکتی ۔جیسے پھاوڑا، کدال ،ڈول ،رسی ،ہل کا پھاروغیرہ چیزیں بناناوہ جانتے ہیں۔ 9 — تبادلعاشیاء کے طریقے اور بعض اہم کا موں میں تعاون باہمی کی شکلیں بھی ان میں رائج ہوتی ہیں۔ تبادلہ اشیاء کی تفصیل اسی مبحث کے باب پنجم (معاملات کے بیان) میں آرہی ہے۔

ان میں قبائلی حکومت بھی ہوتی ہے۔ وہ مخص جوان میں سب سے زیادہ صائب الرائے اور مضبوط گرفت والا ہوتا ہے، وہ دوسروں کو سخر کر کے سردار بن جاتا ہے اور کسی نہج سے ٹیکس وصول کر کے حکومت کا نظام چلاتا ہے۔

اا — ان میں ایسے سلمہ قوانین بھی ہوتے ہیں جن ہے باہمی نزاعات میں فیصلہ کیا جاتا ہے، ظالموں پرروک لگائی جاسکتی ہے اور جوان سے برسر پر کار ہواس سے نمٹا جاسکتا ہے۔

فائدہ: ہرقوم میں جارشم کے لوگ ضرور ہوتے ہیں:

(۱) وہ لوگ جواہم کا موں میں مفیدا سکیمیں بناسکیں ، تا کہ دوسرے لوگ ان کی پیروی کریں اوران کی اسکیم پر گار ندہوں ۔۔

(r) وہ لوگ جوکسی بھی طرح لطافت پہند، آسودگی کے خواہاں اور آرام طلب ہوں۔

(٣) وہلوگ جواپنے کمالات پرفخر کریں، جیسے بہادری، فیاضی،فصاحت اورز بر کی وغیرہ کمالات پرفخر کریں۔

(۴) وہ لوگ جوشہرت کے خواہاں ہوں اور اپنی عظمت ودید بد کو بلند کرنا جا ہے ہوں۔

فائدہ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے اپنے اس احسان کا تذکرہ فرمایا ہے کہ اس نے اپنے بندوں کوارتفاق اول میں پائی جانے والی باتوں کا اور شاہوں اور امیروں کو جونعتیں بنی جانے والی باتوں کا اور شاہوں اور امیروں کو جونعتیں بخشی بیں ان کا تذکرہ نہیں فرمایا۔ کیونکہ اللہ پاک جانتے ہیں کہ قرآن کریم اور اس کی ہدایت تمام انسانوں کے لئے ہے اور تمام لوگوں میں پائی جانے والی نعتیں بہی ارتفاق اول کی نعتیں ہیں ،اس لئے سب لوگ انہی کو تمجھ سکتے ہیں واللہ اعلم نوٹ نوٹ ارتفاق اول کی نعتیں ہیں ،اس لئے سب لوگ انہی کو تمجھ سکتے ہیں واللہ اعلم نوٹ نوٹ ارتفاق اول کے لئے بس یہی ایک باب ہے۔

### ﴿باب الارتفاق الأول﴾

منه: اللغة المعبِّرةُ عما في ضمير الإنسان؛ والأصل في ذلك: أفعال وهيئات وأجسامٌ تُلابِس صوتامًّا، بالمجاورة أو التسبب أو غيرهما، فيُحْكَى ذلك الصوتُ كما هو، ثم يُتصرف فيه باشتقاق الصِّيغ، بإزاء اختلاف المعاني، ويُشَبَّه أمورٌ مؤثِّرة في الأبصار، أو مُحْدِثَةٌ لهيئاتٍ وجدانية في النفس بالقسم الأول، ويُتكلَّف له صوت كمِثله، ثم اتَسعت اللغاتُ بالتجوُّز، لمشابهة أو مجاورة، والنقلِ لعلاقةٍ ما؛ وهنالك أصول أخرى ستجدها في بعض كلامنا. ومنه: الزرع والغرُس وحفر الآبار، وكيفية الطبخ والائتدام.

ومنه: اصطناع الأواني والقِرَب.

ومنه: تسخير البهائم واقتناؤها، لِيُسْتعان بظهورها ولحومها وجلودها، وأشعارها، وأوبارها، وألبانها، وأولادها.

و منه: مسكن يُؤويه من الحرِّ والبرد، من الغِيْرَان والعُشوش ونحوها.

ومنه: لباس يقوم مقام الريش، من جلود البهائم، أو أوراق الأشجار، أو مما عملت أيديهم.

و منه : أن اهتدى لتعيبن منكوحة لايزاحمه فيها أحد، يدفع بها شَبَقَه، ويذرأ بها نسله، ويستعين بها في حواثجه المنزلية، وفي حضانة الأولاد وتربيتها؛ وغير الإنسان لايُعَيِّنُها إلا بنحو من الاتفاق، أو بكونهما توأمَيْن أدركا على المرافقة ، ونحو ذلك.

ومنه : أَنِ اهتدى لصناعات لايتم الزرعُ والغرس والحفر، وتسخيرُ البهائم وغيرُ ذلك إلا بها، كالمِغُوَّل والدلو والسَّكَة والحبال ونحوها.

و منه: أن اهتدى لمبادلات ومعاونات في بعض الأمر.

ومنه: أن يقوم أسدُ هم رأيا، وأشدُهم بطشا، فيسخّر الآخرين، ويَرْأ سُ ويُرْبَعُ، ولوبوجهِ من الوجوه.

ومنه: أن تكون فيهم سنة مسلمة لفصل خصوماتهم، وكَبْح ظالمهم، ودفع من يريد أن يغزُوهم. ولابد أن يكون في كل قوم من يستنبط طرق الارتفاق فيما يَهُمُهم شأنه، فيقتدى به سائر الناس؛ وأن يكون فيهم من يحب الجمال والرَّفاهية والدَعَة ، ولو بوجه من الوجوه؛ ومن يباهى بأخلاقه: من الشجاعة والسماحة والفصاحة والكيس وغيرها؛ ومن يُحب أن يطير صِينتُه، ويرتفع جاهُه.

وقد مَنَّ الله تعالى في كتابه العظيم على عباده بإلهام شُعَبِ هذا الارتفاق، لعلمه بأن التكليف بالقرآن يَعُمُّ أصنافَ الناس، وأنه لايشملُهم جميعا إلا هذا النوع من الارتفاق؛ والله أعلم.

ترجمہ: ارتفاق اول کا بیان: اوراس میں ہے وہ بولی ہے جس کے ذریعہ انسان اپنے مافی الضمیر کوتعبیر کرتا ہے۔
اور زبان کی اصل: وہ افعال، کیفیات اوراجسام ہیں جو مجلورت یاسبیت یاان کے علاوہ کسی اور طرح ہے کسی بھی آ واز ہے
ملتے ہیں، پس وہ آ واز بعینہ قبل کر لی جاتی ہے۔ پھر مختلف معانی کے مقابل صیغے بنانے کا تصرف کیا جاتا ہے ۔۔۔ اور
نگاہوں کو متاثر کرنے والی چیزوں کو، یانفس میں وجدانی کیفیت پیدا کرنے والی چیزوں کو پہلی قتم کے ساتھ تشہید دی جاتی
ہے، اور بہ تکلف اس کے لئے کوئی آ واز بنالی جاتی ہے ۔۔۔ پھر علاقہ مشابہت یا علاقہ مجاورت کی وجہ ہے مجازی معنی لینے

ے اور کسی اور تعلق کی وجہ سے (لفظ کوا یک معنی سے دوسرے معنی کی طرف )نقل کرنے سے زبانیں پھیلتی ہیں ۔ اور زبان کے بارے میں پچھاوراصول بھی ہیں، جن کوآپ ہمارے کلام میں کہیں کہیں یا ٹیس گے۔ اوراس میں سے بچھتی باڑی، باغبانی ، کنویں کھودنا اور پکانے اور لاون بنانے کا طریقہ ہے۔ اور اس میں سے بظروف سازی اور شکیس بنانا ہے۔

اوراس میں سے:چو پایوں کوسدھانا اوران کو پالنا ہے، تا کہان کی پیٹے، گوشت، کھال، بال، اون، دودھاورنسل ہے کام لیاجائے۔

اوراس میں سے:مکان ہے،جس میں انسان گرمی سردی میں ٹھکانا حاصل کر ہے،خواہ وہ غاریں ہوں یا جھونپڑے یااس قتم کی کوئی اور چیز۔

اوراس میں ہے: لباس ہے، جو ( زینت میں ) پرندوں کے پروں کے قائم مقام ہوتا ہے۔خواہ وہ چو پایوں کی کھالوں کا ہویا درخت کے پتوں کا یاانسانی مصنوعات کا۔

اوراس میں سے نیہ بات ہے کہ انسان نے ایسی کاریگریوں کی راہ پالی ہے جن کے بغیر کھیتی باڑی، باغبانی، کنوؤں گ کھدائی اورمویشیوں کوسد ھاناوغیرہ کام بھیل پذیر نہیں ہو سکتے، جیسے بچاوڑا، ڈول، ہل کا بچار، رسیاں اوران جیسی چیزیں۔ اوراس میں سے نیہ بات ہے کہ اس نے (یعنی ویہی تمدن والوں نے) تبادلہ اشیاء کی اور بعض کا موں میں تعاون باہمی کی راہ یالی ہے۔

اوراس میں سے: بیہ بات ہے کہ وقیمض اٹھے جوان میں سب سے زیادہ صائب الرائے ہو، اور مضبوط پکڑوالا ہو، جود وسروں کومنخر کرے، اور سردار ہے اور کسی نہے ہے ٹیکس وصول کرے۔

اوراس میں سے: بیہ بات ہے کہ ان میں باہمی نزاعات کا فیصلہ کرنے کے لئے ، ظالم کولگام دینے کے لئے اور جو شخص ان سے برسر پیکار ہواس سے نمٹنے کے لئے کوئی مسلمہ طریقہ ہو۔

اور ضروری ہے کہ ہرقوم میں ایسے لوگ ہوں جوان امور میں جن کا معاملہ لوگوں کوفکر مند بنائے ہوئے ہو،مفید اسکیمیں بناسکیں، پس دوسرے لوگ اس کی پیروی کریں اور بیے کہ ان میں ایسے لوگ ہوں جو کسی نہے پر لطافت پیند، آسودگی کےخواہاںاورآ رام طلب ہوں اورا پسےلوگ ہوں جواپنے کمالات پرفخر کریں، جیسے بہادری، فیاضی ،فصاحت اور زیر کی وغیرہ اورا پسےلوگ ہوں جو چاہتے ہوں کہان کی شہرت تھیلے اوران کا دبد بہبلند ہو۔

اوراللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب عظیم میں ارتفاق اول کے مشمولات کوالہام کرنے کے ذریعہ، اپنے بندوں پراحسان جتلایا ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ جانتے ہیں کہ قرآن کریم کے ذریعہ احکام شرعیہ کا حکم ہرتنم کے لوگوں کو عام ہے اور یہ بھی جانتے ہیں کہ قرآن کریم کے ذریعہ احکام شرعیہ کا حکم ہرتنم کے لوگوں کو عام ہے اور یہ بھی جانتے ہیں۔ جانتے ہیں۔

#### لغات:

رَبِعْ (ن) القوم: چوتھائی آمدنی لینا۔ عرب میں اسلام ہے پہلے تبائلی سردارآ مدنی کا چوتھائی حصہ ٹیکس میں وصول کرتے تھاس لئے بدافظ استعال کیا گیا ہے۔ اب مطلق ٹیکس لینے کے لئے بدافظ استعال ہوتا ہے، خواہ چوتھائی لیا جائے یا کم وہیش ، سال اون وہ چیز ہے جس ہے باکم وہیش ، سال اون وہ چیز ہے جس ہے دوئی لگا کرکھا کیں جیسے چنٹی اچارسر کداور جام وغیرہ ، قورت بشکیس ، مفرد قبر بقت الموبو : اونٹ اور ترگوش وغیرہ کے بال اُھٹ الوبو : دیباتی لوگ ، سال المغیوان: پہاڑ میں کھوہ ، مفرد غار ، المعشوش : گھونسلہ ، آشیانہ ، جھونیٹرا، مفرد عَشَّ اور عُشِّ اور عُشِّ استون م جوڑوال ، کیس اُدر کہ الولا : اُڑکا بالغ ہوا ۔ المعقول : پھاوڑا ، السکھة : الک کھا تا ۔ کہ بال اُسٹ کو کہ سے اُنہ کا مفرد عَشْ اور عُشِّ اور عُشِّ الله اُسٹ اُللہ اُللہ کہ اُللہ کہ کہ بالہ اُللہ کہ کہ بالہ اُللہ کہ کہ کہ بالہ اُللہ کہ کہ بالہ کہ کہ بہ بالہ کہ کہ بالہ کہ بالہ کہ بالہ کہ بالہ کہ ہوں اللہ کہ بالہ کہ بالہ کہ ہوں اللہ کہ بالہ کہ بالہ کہ ہوں اللہ کہ بالہ کہ بالہ کہ بالہ کہ ہوں اللہ کہ بالہ کہ ہوں اللہ کہ بالہ کہ کہ کہ بالہ کہ بالہ کہ بالہ کہ کہ بالہ کہ کہ بالہ کہ با

### باب \_\_\_\_

## فن آ داب معاش کابیان

یہاں سے ارتفاق ٹانی یعنی شہری تدن کا بیان شروع ہوتا ہے۔ اور اس کے لئے تین باب ہیں۔ آ داب کے معنی ہیں قوانین ۔ اور معاش ہمعنی معاشرت ہے یعنی مل کرزندگی بسر کرنا۔ اور اصطلاح میں فن آ داب معاش : حکمت عملیہ کی وہ قتم ہے جس میں شہری زندگی یاتر تی یافتہ تدن کی ضروریات ہے بحث کی جاتی ہے باب اول میں ارتفاق کے دو در ہے بیان کئے گئے ہیں۔ ارتفاق کا پہلا درجہ وہ ہے جودیمی تدن میں پایا جاتا ہے اور دوسرا درجہ وہ ہے جوتر تی یافتہ تدن میں پایا جاتا ہے اور دوسرا درجہ وہ ہے جوتر تی یافتہ تدن میں پایا

جاتا ہے اور ارتفاق کے دونوں درجوں میں کیا کیا چیزیں شامل ہیں، اس کی تفصیل پہلے گزرچکی ہے۔غرض ارتفاق کے دوسرے درجے بعنی شہری تدن کی جوضر وریات باب اول میں بیان کی گئی ہیں ان کے لئے تدبیرات نافعہ کیا ہو عمق ہیں؟ اس ہے جس فن میں بحث کی جاتی ہے وہ فن آ داب معاش ہے۔

اس فن میں بنیادی نقطہ ہے کہ شہری تدن کوئی مستقل تدن نہیں ، بلکہ دیجی تدن کی ترقی یا فتہ شکل ہے۔اوروہ اس طرح ترقی کرتا ہے کہ ارتفاق اول میں جو چیزیں پائی جاتی ہیں ان کو تین معیاروں پر پر کھا جاتا ہے ، جو باتیں اس معیار پر پوری انرقی ہیں وہ لے لی جاتی ہیں اور جو باتیں اس معیار کے مطابق نہیں ہوتیں ان کوچھوڑ دیا جاتا ہے اور شہری زندگ کی ضروریات کی تھیل کے لئے باقی مفید اسکیمیں بڑھا دی جاتی ہیں ،اس طرح شہری تدن کا ڈھانچہ تیار ہوتا ہے۔اور وہ تین معیار یہ ہیں ،اس طرح شہری تدن کا ڈھانچہ تیار ہوتا ہے۔اور

(۱)ارتفاق اول میں رائج تدبیرات نافعہ کوشیح تجربات کی کسوٹی پر کساجا تا ہے، یعنی ان کا تجربہ کر کے دیکھا جا تا ہے،اگروہ با تیں ضرر سے بعیداورنفع سے قریب ہوں توان کو لے لیاجا تا ہے، ورنہ چھوڑ دیاجا تا ہے۔

(۲) ارتفاق اول میں جو چیزیں پائی جاتی ہیں اُن کا کامل مزاج رکھنے والوں کے اخلاق عالیہ سے موازنہ کیا جاتا ہے،اگروہ با تیں اس مزاج سے ہم آھنگ ہوتی ہے توان کواختیار کرلیا جاتا ہے، ورنہ ترک کردیا جاتا ہے۔مثلاً عقد کے ذریعہ زنِ منکوحہ کی تعیین اخلاق فاصلہ کا بھی تقاضا ہے، مگر صحرائی تدن میں اس کی جوشکلیں رائج ہیں،ضروری نہیں کہوہ بلندا خلاق کے معیار پر بھی یوری اتریں۔

(۳) حسن معاشرت، بہترین جماعتی زندگی اوراس قتم کی دوسری باتیں جوعقل تام سے پیدا ہوتی ہیں ، اُن کے ساتھ ارتفاق اول میں رائج امورکوملا کر دیکھا جاتا ہے ، جو باتیں مناسب ہوتی ہیں وہ لے لی جاتی ہیں ، اور جو نامناسب ہوتی ہیں وہ چھوڑ دی جاتی ہیں۔

اس فن کے بڑے مسائل یہ ہیں: ا-: کھانے کے آداب ۲-: پینے کے ضابط ۳-: چلنے کے طریق ۴
: بیٹھنے کے آداب ۵-: سونے کے طریق ۲-: سفر کرنے کے مسائل ۲-: چھوٹا بڑا ستنجاء کرنے کے آداب ۸-:

یوی سے مقاربت کے قواعد ۹-: لباس کے مسائل ۱۰-: رہنے ہے کہ آداب ۱۱-: نظافت اور پاکیزگی کے طریقے ۱۲
۱۱-: زیب وزینت کے مسائل ۱۳-: باہمی گفتگو کا سلیقہ ۱۳-: آفتو ال اور بیاریوں میں دواؤں اور جھاڑ پھوٹک کے استعمال کے مسائل ۱۵-: اجتماعی حوادث کو پہلے سے جان لینے کی شکلیں ، مثلاً مانسون ، دریائی طوفان ، دریامیں باڑ آنے کا استعمال کے مسائل ۱۵-: خوثی کے مواقع میں جیسے بچہ کی ولادت ، شادی ، عید ، مسافر کی جج وغیرہ کے سفر سے واپسی اور اس کے علاوہ دیگر مواقع میں دعوت کرنے کا بیان کا -: بوقت مصائب ماتم کرنے کے طریقے ۱۸-: بیار پری کرنے کے اداب ۱۹-: مردول کو فن کرنے کے مسائل ان ان مسائل میں سے ہر مسئدا یک باب کا عنوان ہے ، اس لئے شاہ اس کے آداب ۱۹-: مردول کو فن کرنے کے مسائل (ان مسائل میں سے ہر مسئدا یک باب کا عنوان ہے ، اس لئے شاہ اس کے آداب ۱۹-: مردول کو فن کرنے کے مسائل (ان مسائل میں سے ہر مسئدا یک باب کا عنوان ہے ، اس لئے شاہ اس کے آداب ۱۹-: مردول کو فن کرنے کے مسائل (ان مسائل میں سے ہر مسئدا یک باب کا عنوان ہے ، اس لئے شاہ اس کے آداب ۱۹-: مردول کو فن کرنے کے مسائل (ان مسائل میں سے ہر مسئدا یک باب کا عنوان ہے ، اس لئے شاہ

### صاحب رحمداللدنے اس باب میں ان مسائل کو" باب" سے تعبیر کیا ہے)

## دس اجمالی با تیس

آبادخطوں میں بسنے والے اور سیجے مزاج رکھنے والے، قابل لحاظ حضرات دس باتوں پرمتفق ہیں:

ا-: گندہ کھانا نہ کھایا جائے ، جیسے اپنی موت مراہوا جانور ، گلاسڑ ا کھانا ، اور وہ جانور جن کے مزاج میں اعتدال اور جن کے اخلاق میں با قاعد گی نہ ہو۔

۲-: کھاتے وفت کھا نابر تنوں میں رکھا جائے اور برتن دسترخوان پرر کھے جا کیں۔

۳-: کھانے سے پہلے ہاتھ منہ دھو لئے جائیں اور کھاتے وقت حماقت اور حرص کی شکلوں سے اور ایسی باتوں سے بچاجائے جوساتھیوں کے دلوں میں تکدر پیدا کرتی ہیں۔

۴-:بد بودار پانی نہ پیا جائے ، نہ پانی کے برتن (مثک، مظکر اور جگ وغیرہ) میں منہ لگا کر پیا جائے ، نہ جانوروں کی طرح سانس لئے بغیر گٹ گٹ پیا جائے۔

3-: نظافت، پاکیزگی اورصفائی کا اہتمام کیا جائے بعنی بدن، کپڑوں اور مکان کو دو چیزوں سے پاک صاف رکھا جائے ایک گھناؤنی بد بودار ناپا کیوں سے جیسے پیشاب، پاخانہ اور غلاظت وغیرہ کو دھوکر صاف کیا جائے دوسرے جسم میں طبعی طور پر بیدا ہونے والے میل کچیل سے، جیسے گندہ وئنی: اس کومسواک سے دور کیا جائے اور بغل اور زیرناف کے بال: ان کی صفائی کی جائے اور کپڑوں کا میلا ہونا: ان کو دھوکر صاف کیا جائے اور مکان کا کوڑے کرکٹ سے بھر جانا: اس کو جھاڑو دیکر صاف کیا جائے اور مکان کا کوڑے کرکٹ سے بھر جانا: اس کو جھاڑو دیکر صاف کیا جائے۔

۲ -: آ دمی کولوگوں کے درمیان نمایاں حالت میں رہنا جا ہے مثلاً لباس درست ہو،سراور ڈاڑھی میں تنگھی کررکھی ہو،اورمنکوحہ عورت خضاب اورزیور ہے آ راستہ ہیراستہ ہو۔

2-: برہنگی معیوب حالت ہے اور لباس زنیت ہے اور سبیلین کا کھلناعار کی بات ہے۔

۸-: کامل لباس وہ ہے جوسار ہے جسم کو چھپائے اور شرمگاہ کو چھپانے والا کپڑا (پاجامہ) باقی بدن کو چھپانے والے کپڑے سے علحد ہ ہونا چاہئے ، تا کہا گرا تفا قااو پر کا کپڑ اکھل جائے تو بے پردگی نہ ہو۔

9- بکسی بھی طرح سے حوادث کی پیش بنی کر کینی جاہئے ، مثلاً خواب سے یاعلم نجوم سے یافال سے یاشگون ، کہانت اور رَمَل وغیرہ سے ۔ پیش بنی کے بیمختلف طریقے لوگوں میں قدیم زمانہ سے رائے تھے۔ اب رصدگا ہوں ، پیائش کے مختلف میٹروں اور راڈروں کے ذریعہ آنے والے حالات کا پہلے سے اندازہ کرلیا جاتا ہے۔

• ١- فصيح گفتگو كرنى جا ہے يعنى الفاظ تقبل اورغير مانوس نه ہوں ،تر كيب عمدہ ،مضبوط اور چست ہواوراسلوب بيان



مرغوب، جاذب اور دکش ہو۔ اور ایسا ہی شخص فصاحت کا معیار ہوتا ہے۔

اسی طرح مسائل باب کی مذکورہ فہرست کے ہر باب میں اجماعی اور مسلمہ مسائل ہیں۔ جن پر دنیا کے تمام لوگ متفق ہیں، البتہ قواعد وضوابط کی ترتیب و تفصیل لوگ اٹنے اپنے انداز پر کرتے ہیں۔ مثلاً ماہر طبیعیات طب کے قواعد پیش نظر رکھتا ہے، نجومی ستاروں کے خواص کو ملحوظ رکھتا ہے اور مسلمان ماہر دبینات احسان (اللہ تعالی کی بہندیدگی) کی بنیاد پر قواعد تیار کرتا ہے، اور آپ کو بیتمام باتیں ان کی کتابوں میں تفصیل ہے مل جا کیں گی۔ اور بیاختلاف ایسا ہے جیسے ہرقوم کی پوشاک اور طور وطریق علیدہ ہوتے ہیں اور وہی ان کی پہچان ہوتے ہیں۔ بیاختلاف قوموں کے مزاج اور عادتوں کے بیشاک اور طور وطریق علیدہ ہوتے ہیں اور وہی ان کی پہچان ہوتے ہیں۔ بیاختلاف تو موں کے مزاج اور عادتوں کے اختلاف کی وجہ سے ہوتا ہے، اسی طرح فن آ داب معاش کی تفصیلات کا اختلاف بھی سمجھ لینا جا ہے۔

### ﴿باب فن آداب المعاش﴾

وهي الحكمة الباحثة عن كيفية الارتفاق: من الحاجات المُبيَّنةِ من قبل، على الحدِّ الثاني؛ والأصل فيه: أن يُعْرَضَ الارتفاقُ الأول على التجربة الصحيحة في كل باب، فَتُختار الهيئاتُ البعيدةُ من النصرر، القريبةُ من النفع، ويُتوك ماسوى ذلك؛ وعلى الأخلاق الفاضلة التي يُجبل عليها أهلُ الأمزجة الكاملةِ، فيُختار ما توجبه وتقتضيه، ويُترك ماسوى ذلك؛ وعلى حسن الصحبة بين الناس وحسن المشاركة معهم، ونحو ذلك من المقاصد الناشئة من الرأى الكلي. ومعظم مسائله: آداب الأكل، والشرب، والمشي، والقعود، والنوم، والسفر، والخادء، والجماع، واللباس، والمسكن، والنظافة، والزينة، ومراجَعَة الكلام، والتمسك بالأدوية والرُّقي في العاهات، وتَقْدِمَةِ المعرفة في الحوادث المُجْمَعَة ، والولائم عند عروض فَرَح: من ولادة، ونكاح، وعيد، وقدوم مسافر، وغيرها، والمأتم عند المصائب، وعيادة المرضى، ودفن الموتى. فإنه أجمع من يُعتد به من أهل الأمزجة الصحيحة: سُكَّان البلدان المعمورة، على أن لا يـؤكـل الـطعامُ الخبيث، كالميت حَتْفَ أنفه، والمتعفِّن، والحيوان البعيد من اعتدال المزاجُ وانتظام الأخلاق، ويستحبون أن يوضع الطعامُ في الأواني، وتوضع هي على السُّفُر ونحوها، وأن يُنظّف الوجهُ واليدان عند إرادة الأكل، ويُحترزُ عن هيئات الطّيش، والشُّرَهِ،والتي تورث الضغائنَ في قلوب المشاركين، وأن لايُشرب الماءُ الآجنُ وأن يُحترز من الكُرْع والعَبِّ.

وأجمعوا على استحباب النظافة: نظافةِ البدن والثوب والمكان عن شيئين: عن النجاسات

المُنتنة المتقدِّرة، وعن الأوساخ النابتة على نهج طبيعى، كالبَحَريُزال بالسَّواك، وكشعر الإبْطِ والعانة، وكتوسخ الثياب، واعشيشاب البيت؛ وعلى استحباب أن يكون الرجل شامة بين الناس: قد سوَّى لباسه، وسرَّح رأسه ولحيته؛ والمرأة إذا كانت تحت رجل تتزيَّن بين الناس: قد سوَّى لباسه، وسرَّح رأسه ولحيته؛ والمرأة إذا كانت تحت رجل تتزيَّن بخضاب وحُلِيٌّ ونحو ذلك؛ وعلى أن العُرْى شَينٌ ، واللباس زَين، وظهور السوأتين عار، وأن أتم اللباس ما ستر عامة البدن، وكان ساتر العورة غير ساتر البدن؛ وعلى تقدمة المعرفة بشيئ من الأشياء: إما بالرؤيا، أو بالنجوم، أو الطيرة، أو العيافة والكهانة والرمَل، ونحو ذلك.

وكل من خُلق على مزاج صحيح و ذوق سليم يختار لامحالة في كلامه من الألفاظ كلَّ لفظ غير وحشى، ولا تُقيل على اللسان؛ ومن التراكيب كلَّ تركيب متين حِيَّد؛ ومن الأساليب كلَّ أسلوب يميل إليه السمع، ويركن إليه القلب، وهذا الرجل هو ميزان الفصاحة.

وبالجملة ففى كل باب مسائل إجماعية مسلَّمة بين أهل البلدان، وإن تباعدت، والناس بعدها فى تمهيد قواعد الآداب مختلفون: فالطبيعيُّ يمهِّدُها على استحسانات الطب، والمنجَّم على على خواص النجوم، والإلهِيُّ على الإحسان، كما تجدها فى كتبهم مفصلة؛ ولكل قوم زِيُّ وآدابٌ يتميزون بها، يوجبها اختلاف الأمزجة والعادات، ونحو ذلك.

ترجمہ بن آ داب معاش کا بیان بن آ داب معاش وہ حکمت ہے جوحد ثانی پر پہلے بیان کردہ ضروریات کی تدبیرات نافعہ سے بحث کرتی ہے۔ اور بنیادی بات اس فن میں بیہ کہ ارتفاق اول کو (فن آ داب معاش کے )ہر باب میں صحیح تجربہ پہیٹ کیا جائے ، پھروہ ہیئیں اختیار کی جائیں جو ضرر سے بعیداور نفع سے قریب ہوں اوران کے علاوہ کو چھوڑ دیا جائے ۔ اور ان اخلاق فاصلہ پر پیش کیا جائے جن پر کامل مزاج رکھنے والے لوگ بیدا کئے جاتے ہیں۔ پھروہ باتیں لے لی جائیں جن کو اخلاق عالیہ ثابت کرتے ہیں اور جائے ہیں، اور ان کے علاوہ کو چھوڑ دیا جائے ۔ اور حسن معاشر ت اور بہترین جماعتی زندگی پراوراس قتم کے دیگر مقاصد پر جورائے کی سے بیدا ہوتے ہیں، پیش کیا جائے۔

اوراس فن کے بڑے مسائل یہ ہیں: کھانے ، پینے ،سونے ،سفر کرنے ،استنجاء کرنے ،صحبت کرنے ، کپڑا پہنے ،رہنے سخے ، نظافت ، زینت ، باہمی گفتگو کرنے ،آفتوں میں دواؤں اور منتروں کو استعال کرنے ،حوادث اجتماعیہ کو پہلے ہے بہچانئے ، اور خوشی پیش آنے پر ، جیسے بچہ کی ولادت ، شادی ،عید ، مسافر کی واپسی وغیرہ کے موقعہ پر دعوت کرنے ، مصائب کے وفت ماتم کرنے ، بیمار پری کرنے اور مُر دوں کو ڈن کرنے کے آداب۔
پس بیشک آباد خطوں میں بسنے والے ، صحیح مزاج رکھنے والے ، قابل لحاظ لوگ :



ا-:اس پرمتفق ہیں کہ گندہ کھانا نہ کھایا جائے ، جیسے اپنی موت مراہوا جانور ، اورسٹراہوا کھانا ( گوشت وغیرہ ) اوروہ جانور جن کا مزاج اعتدال سے دور ہے اور جن کے اخلاق میں با قاعد گی نہیں ہے۔

۲-:اوروہ پبند کرتے ہیں کہ کھانا برتنوں میں رکھا جائے ،اور برتن دسترخوان وغیرہ (جیسے میز) پرر کھے جائیں۔ ۳-:اور بیہ بات کہ کھانے ہے پہلے دونوں ہاتھ اور منہ دھولیا جائے ، اور حماقت اور حرص کی شکلوں سے اور ایسی باتوں ہے بچا جائے جوساتھیوں کے دلوں میں تکدر پیدا کریں۔

۳-:اور بیہ بات کہ بد بودار پانی نہ پیا جائے اور پانی کے برتن میں مندلگا کراور جانوروں کی طرح گھٹ گھٹ نہ پیا عائے۔

۵-: اوروہ لوگ نظافت کی پسندیدگی پرمتفق ہیں یعنی بدن ، کپڑوں اور مکان کودو چیزوں سے پاک رکھا جائے (ایک) گھناؤنی بد بودار ناپا کیوں سے ، (دوسرے) طبعی طور پر پیدا ہونے والے میل کچیل سے ، جیسے گندہ دہنی کہاس کومسواک سے دور کیا جائے ، اور جیسے بغل اور زیر ناف کے بال ، اور جیسے کپڑوں کا میلا ہونا ، اور گھر کا کوڑے سے بھر جانا۔

۲-: اوراس بات کی پسندیدگی پر که آ دمی لوگوں کے درمیان نمایاں رہے: اس نے لباس درست کر رکھا ہواور سراور ڈاڑھی میں تنگھی کر رکھی ہواور عورت جب کسی کے عقد میں ہوتو خضاب (منہدی) اور زیوروغیرہ سے آ راستہ ہو۔

2-:اوراس بات پر که برہنگی عیب ہےاورلباس زینت ہےاوردوشرمگا ہوں کا کھلناعار کی بات ہے۔ ۸-:اور بید کہ کامل لباس وہ ہے جو سارے جسم کو چھپائے۔اورشرمگاہ کو چھپانے والا کپڑا، باقی بدن کو چھپانے ماں لکٹ سے کہ کارہ دمور

9-:اورکسی طرح سے پیش بینی کرنے پر، یا خواب سے یاستاروں سے، یا فال سے، یاشگون سےاور کہانت سےاور رَمَل سےاوراسی قتم کی دوسری چیزوں ہے۔

۱۰- اور ہروہ خض جو سیح مزاج اور سلیم ذوق پر پیدا کیا گیا ہے، لامحالہ اپنے کلام میں ایسے الفاظ استعال کرتا پند کرتا ہے جو غیر مانوس اور ثقیل ندہوں اور ایسی تر کیبیں استعال کرتا پند کرتا ہے جوعمہ اور مضبوط ہوں ،اور ایسا اسلوب بیان استعال کرتا پند کرتا ہے جس کی طرف کان مائل ہوں اور دل جھیس ،اور بہی شخص فیصاحت کی میزان ہے۔ اور خلاصہ بیہ ہے کہ ہر باب میں ایسے مسائل ہیں جو مختلف مما لک کے لوگوں کے در میان اجماعی اور سلم ہیں ،اگر چہ وہ علاقے ایک دوسرے سے کتنے ہی فاصلہ پر ہوں ۔ اور لوگ اس کے بعد آداب کے قواعد تیار کرنے میں مختلف ہیں ؛ علم طبیعی کا ماہم طب کے مستحسنات (پندیدہ باتوں) پر ،اور علم نجوم کا ماہر ستاروں کے خواص (خصوصیات) پر ،اور فن الہیات کا ماہر احسان (اللہ کی پیندیدگی) پر قواعد تیار کرتا ہے ، جیسا کہ آپ ان تمام باتوں کو ان کی کٹابوں میں مفصل طور پر پائیس گے۔اور ہر قوم کی پوشاک اور طور وطریق ہے ، جن کی وجہ سے وہ ممتاز ہوتے ہیں ، جس کو مزاجوں اور عاد توں

وغيره كااختلاف ثابت كرتا ہے۔

#### لغات:

صَحِب (س) صُحِبة : ايك ساتھ زندگي بسركرنا ..... شار كه: باجم شريك ہونا المشارك: ساجھي ،حصه دار .... راجعه الكلامَ : دوباره تُفتلُوكرنا، مواجعة الكلام : باجم تُفتلُوكرنا ..... رُقي، رُقْيَةٌ كي جمع يجمعني منتز ،تعويذ ..... قدّم تبقدِمةً: آ كرنا .... الحَيْف: موت، حَيْف أنفِه : اس كى ناك كى موت يعنى ايني موت مرنا - جابليت ميس عربول كا خیال تھا کہ جومیدان کارزار میں مارا جاتا ہے اس کی روح تو منہ کے راستہ سے نکلتی ہے، اور جو برزول جاریائی پر مرتا ہے، اس کی روح کو نکلنے کے لئے مندراستہ نہیں دیتا،اس لئے وہ ناک کےراستہ سے نکلتی ہے۔ پھر بیاینی موت مرنے کے لے محاورہ ہو گیا۔اس کا مقابل ند بوجہ جانور ہے .... سُفُر جمع ہے سُفرَة کی جمعنی دسترخوان .... طَاشَ يَطِينشُ طَيْسًا: اوجيها مونا عقل زائل مونا ..... شرة (س) شرقها إلى الطعام: بهت حريص مونا ..... الصغائن جمع ب الضغينة كي بمعنى كينه صَنعِن (س) صَنعَنا : كينه ركهنا ..... كوع (ف،س)كُوْعًا: ياني يابرتن مين منه لكاكر بينا ..... عَبّ (ن)عَبَّا المهاءَ : جانوروں كى طرح مندلگاكرياني بينا، (كُوع كامترادف) عَبَّتِ المدلوُ: وُول كا بجرتے وفت كُرُكُرُ انا، عَبَّ الماء : سانس لئے بغیرجلدی جلدی گٹ گٹ بینا .... شامَة کے اصل معنی بین تل، خال، چونکہ تل نمایاں ہوتا ہے اس لئے مجاز أجمعنی نمایاں آتا ہے ..... الطِيَر أَن شُكُون (احِهايابرا) عرب برندوں كواڑا كرشگون ليتے تھاس لئے طَيْرٌ سے بيلفظ بنايا كياب البطيّرةُ: ما يتفاءَ ل به ، أو يتشاءَ م منه .... العَيَافة : يرنده ارُ أكراس كنام ، آواز اوركس طرف جاتا ہے،اس سے اچھا براشگون لینا العَیافة: زجر الطیر، والتفاؤل بأسمائها وأصواتها وممرها( المعجم الوسيط) ..... الكهانة: غيب كى باتين بتلانا ..... السر مل: ايك علم كانام بجس مين مندسول اورخطوط وغيره ك ذر بعی غیب کی باتیں دریافت کرتے ہیں (فیروز اللغات)

### تركيب:

هى الحكمة مين هى شمير حكمت عمليه كى طرف لوتى بعلى الحد الثانى متعلق ب المبينة سے ..... على الأخلاق الفاضلة إلخ اور على حسن الصحبة إلخ كاعطف على التجربة پربے .... على أن العرى إلخ اور على تقدمة المعرفة إلخ كاعطف على استحباب أن يكون الرجل پرب \_ ... على أصلف على أستحباب أن يكون الرجل پرب \_ ... تقدمة المعرفة إلخ كاعطف على استحباب أن يكون الرجل پرب \_ ... تقديم كل ب ماتجدهم تما، جوتفيف ب مخطوط كرا في سيقيح كى ب \_ ...

公





### باب \_\_\_

# خانگی انتظام کابیان

فن تدبیر منزل: وہ علم ہے جوتر تی یافتہ تدن میں ، خاندانی تعلقات کی گہداشت سے بحث کرتا ہے یعنی اس فن میں ان مصلحتوں کو بیان کیا جاتا ہے جن کا تعلق ایک گھر میں بسنے والے افراد کی اجتماعی زندگی سے ہوتا ہے ، تدبیر کے معنی ہیں انتظام کرنا ، اور وجہ تسمیہ ظاہر ہے: اس علم سے گھر کا نظام سنورتا ہے۔ اس فن کا خلاصہ چار مسائل ہیں: ا۔ : تکاح (شادی بیاہ) ۲-: ولادت (اولاد کے مسائل) ۳-: ملکیت یعنی غلام اور آقا کے معاملات ۲-: تعاون ہا ہمی کی ضرورت اوراس کی شکلیں ، تفصیل درج ذیل ہے:

### ىبىلامسىكە: شادى بىياه

ہم بستری کی ضرورت نے مردوزن میں ربط ورفاقت پیدا کی ہے، پھر اولا و پرشفقت ومہر پائی نے ان کی پرورش میں تعاون باہمی کی ضرورت ثابت کی ۔ اس کی تفصیل بیہ ہے کہ پچھتو ٹرا مرد میں ہوتی ہیں اور پچھ عورت میں ، اس طرح کچھتو ٹرا مرد میں ہوتا ہے، اور پچھ عورت میں ، اس کے نکاح ضروری ہوا تا کہ مرد کی خوبیوں سے عورت متمتع ہواور اپنے نقصان کی تلاقی مرد میں ہوتا ہے، اور دونوں ل کرآ سائش کی زندگی بسر کر ہیں۔
کرے اور عورت کی خوبیوں سے مرد فاکدہ اٹھا ہے اور اپنی کمی کودور کرے، اور دونوں ل کرآ سائش کی زندگی بسر کر سکتی عورت مرد کی بہنبت اولا دکی پرورش کے طریقے بہتر جانتی ہے۔ وہ حیاد ار ہوتی ہے، خانہ شینی کی زندگی بسر کر سکتی ہے، گھریلو ملکے پھیکنے کا موں میں ماہر ہوتی ہے، فطری طور پر اس میں تابعد اری کی صلاحیت زیادہ ہوتی ہے مگر اس کی عقل خفیف، بدن نا تو اں اور عوم موصلہ کمز ور ہوتا ہے اور وہ محنت کے کا موں سے جی چراتی ہے۔

اور مردنسیهٔ صائب الرائے ہوتا ہے، وہ حرم کی پوری طرح حفاظت کرسکتا ہے، محنت ومشقت کے کام خوب انجام دے سکتا ہے، اس میں غرور، تسلط، مناقشہ کی صلاحیت اور غیرت کامل ہوتی ہے اور بار ہا ان صفات کی ضرورت پڑتی ہے۔ مگر اس میں اولا دکی پرورش کا سلیقہ نہیں ہوتا، نہ وہ ہروقت گھر میں بیٹھارہ سکتا ہے، معمولی کاموں ہے اس کا جی اکتا تا ہے اور تا بعداری کی پوری صلاحیت بھی اس کی فطرت میں نہیں۔ اس لئے عورت کی زندگی مرد کے بغیر ناتمام رہتی ہے اور مردکی عورت کی زندگی مرد کے بغیر ناتمام رہتی ہے اور مردکی عورت کے بغیر، اسی ضرورت کی تحکیل کے لئے نکاح ضروری ہوا۔

اورعورتوں کے معاملہ میں مردول میں رقابت اور غیرت کا جذبہ پایا جاتا ہے، اس لئے ضروری ہوا کہ گواہوں کے سامنے مردکا کسی عورت کے ساتھ اختصاص سیجے طور پر طے ہوجائے۔ اور مردکی عورت میں رغبت ہے یانبیں؟ یہ بات جانے

کے لئے متلنی اور مہر کی ضرورت ہوئی۔اور عورت ولی کوعزیز ہوتی ہے اور وہ اس سے ہر دست درازی کو ہٹا تا ہے،اس لئے ٹکاح میں ولی کی رضامندی بھی ضروری ہوئی۔

اورمحارم سے نکاح اس لئے حرام ہوا کہ اس سے عورتوں کو براضرر پہنچ سکتا ہے، مثلاً:

ا-:عورت جس مردسے نکاح کرنا جا ہتی ہے، ولی (باپ، بیٹا، بھائی وغیرہ)نہیں کرنے دے گا۔خود کرنا جا ہے گا، جس سے عورت کے جذبات کوٹیس ہنچے گی۔

۲-:اگرشوہرعورت کے حقوق ادانہیں کرتا، تو عورت کی طرف سے اولیاء حقوق زوجیت کا مطالبہ کرتے ہیں، کیونکہ عورت کم خورت کم خورت کی طرف ہے اولیاء حقوق زوجیت کا مطالبہ کرتے ہیں، کیونکہ عورت کمزورہوتی ہے۔وہ خود جھکڑ انہیں کر سکتی، اس لئے عورت اس کی مختاج ہے کہ ایسے نازک وقت میں اولیاء اس کی دست گیری کریں۔ مگر جب ولی خود شوہر بن جائے گا، اورعورت کی حق تنافی کرے گا تو عورت کی طرف سے حقوق زوجیت کا مطالبہ کون کرے گا؟ کوئی مطالبہ کرنے والانہیں ہوگا، جس سے عورت کو ضرعظیم پہنچے گا۔

۳-:اگر ولی کے نکاح میں بہن ، بیٹی کے علاوہ کوئی اورعورت بھی ہوگی تو جب سوکنوں میں جھگڑا ہوگا ،اور شو ہر دوسری عورت کا ہوکررہ جائے گا تو قطع رحمی ہوگی۔

۳۲- بسلیم المز ان لوگوں کی رغبت بیٹے، بیٹی اور بھائی بہن کی طرف نہیں ہوتی، اور بے رغبت نکاح بے فائدہ ہوتا ہے۔
تکاح کی عمر: جب لڑکالڑ کی بالغ ہوجائیں اور وہ صحبت کی ضرورت محسوس کریں تو نکاح کردینا چاہئے۔ اور چونکہ ہم بستری کی خواہش کا اظہار بے شری کی بات ہے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس کو بلوغ کے ضمن میں چھپادیا ہے، کیونکہ بلوغ ہی بخواہش کا اظہار ہے شری کی بات ہے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس کو بلوغ کی علامتیں (مردمیں ڈاڑھی اور بلوغ ہی بنے کے نشو ونما کا درجہ کمال ہے۔ اس کو بلوغ تک ضرور پہنچنا ہے۔ اور بلوغ کی علامتیں (مردمیں ڈاڑھی اور عورت میں چھاتی ) ایسی واضح رکھی ہیں کہان کو چھپایا ہی نہیں جاسکتا۔ بیعلامات دیکھتے ہی والدین پر اولا دے نکاح کی محرس اللہ وجاتی ہے۔

تقریب ولیمہ: جب عقد نکاح ہوجائے اور شوہر کا بیوی پر قبضہ تام بھی ہوجائے یعنی وہ بیوی ہے متمتع بھی ہو چکے ، تو اس کی لطیف انداز پر اور عمدہ طریقے سے تشہیر کرنے کے لئے تقریب ولیمہ ہونی چاہئے ، جس میں لوگوں کو مدعو کیا جائے ، صرف اہل خاندل کرنہ کھالیں ، ورنہ مقصد حاصل نہ ہوگا ۔ اور ولیمہ کے موقعہ پر پچھے چہل پہل ، پچھ شور ، پچھ دَھبدَ ھباہٹ ہونی چاہئے ، مگر اس میں حدود سے تجاوز نہیں کرنا جائے۔

دُفْت : (عربی میں دال کے پیش کے ساتھ اور اردو میں زبر کے ساتھ) ڈفلی کو کہتے ہیں۔ بیا لیک ہاتھ سے بجانے کا تھالی نما ایک ہاجا ہے عرب میں شادی کے موقعہ پراسکو بجانے کا رواج تھا۔ اسکے قائم مقام روشن، جھنڈیاں وغیرہ بھی ہو سکتی ہیں۔ مگر بیسب ولیمہ کے دن ال کے کے گھر ہونا چاہئے۔ لڑکی کے باپ کے گھر عقد نکاح کے دن ان امور کا ثبوت نہیں۔ میں۔ مگر میں دیں باتوں کا لحاظ: غرض مذکورہ بالا وجوہ سے، اور ان کے علاوہ بہت کی وجوہ سے، جن کا تذکرہ نہیں کیا گیا،

اذ کیاءان کوخود سمجھ لیں گے۔معروف طریقہ پر نکاح ایک لازمی طریقہ مسلمہ سنت اور فطری امر ہو گیا ہے ،عرب وعجم میں اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں۔اورمعروف طریقہ سے مرادیہ ہے کہ نکاح میں دس باتوں کا لحاظ رصنا جا ہے :

ا-: غیرمحارم سے نکاح کیا جائے ،محارم سے نکاح کی حرمت ابھی او پر گزر چکی ہے۔

۲-: نکاح علی الاعلان ہونا جائے مخفی طور پڑئیں ہونا جائے ، نبی کریم سِلانٹیوَکیم کو چیکے سے نکاح کرنا (نکاح السّر) ناپسند تھا (منداحد ۱۸۰۳) نیز حدیث شریف میں ہے کہ:'' نکاح میں حلال وحرام کے درمیان امتیاز شوراور ڈفلی سے ہوتا ہے' (مشکوۃ ،کتاب النکاح ،باب اعلان النکاح ۔حدیث نمبر ۳۱۵۳)

۳-: نکاح میں مہرضروری ہے۔ مہرعورت کا گراں قدر ہونا ظاہر کرتا ہے، بے قیمت چیز بے قدر ہوتی ہے، ہدایہ میں ہے شم المھور واجب شوعًا إبائيةً (أى إظهارًا) لشوف الممحل اھ (کتاب الزکاح، باب المهر) نیزمَهر (میم کے زیر کے ساتھ بمعنی محبت) بھی پیدا کرتا ہے، نیز مہر کی رقم نا گبانی مصارف میں بھی کام آتی ہے۔ شوہر کا اچا تک انتقال ہوجائے اور ترکہ نہ ہوتو عدت میں اور نکاح ثانی تک مہرکی رقم سے کام چل سکتا ہے، پس مهرمعتد بدرقم ہونی جائے۔

۳۰- : شادی سے پہلے سگائی ہونی چاہئے یعنی لڑ کے کی طرف سے لڑکی کو مانگنا چاہئے ،اس سے بھی طلب اور عورت کی اہمیت ظاہر ہوتی ہے سے لڑکی کی طرف سے منگنی کا رواج عربوں میں نہیں تھا اور حدیث میں ہے کہ لایڈ حطُب الوجلُ علی خِطْبة أحیه حتی یَنْکِحَ او یَتُولُكُ (مشکلوۃ کتاب الزکاح) یعنی کوئی شخص اپنے مسلمان بھائی کی منگی پرمنگنی نہ بھیج (بلکہ انظار کرے) تا آنکہ وہ نکاح کرے یا چھوڑ دے،اس میں اشارہ ہے کہ منگنی لڑکے کی طرف سے جانی چاہئے۔

۵-: نکاح میں کفاءت (مساوات، برابری) کا لحاظ رہنا چاہئے، تا کہ نکاح پائندہ ہواور کفاءت میں ہرز مانہ میں اور ہرعلاقہ میں رائج اقدار میں برابری دیکھنی چاہئے جن اقوام میں ذات برادری پاپیٹوں کی اہمیت ہے وہاں اس کا بھی لحاظ رہنا چاہئے۔
 لحاظ رہنا چاہئے۔

۲-: نکاح ولی کی رضامندی ہے ہونا جائے ،عورتیں اپنی مرضی ہے نکاح کرلیں یہ نہایت معیوب بات ہے۔
 حدیث میں ہے لائکائے الا ہولی یعنی ولی کی مرضی کے بغیر نکاح زیبانہیں۔

2-: زفاف کے بعد دعوت ولیمہ ہونی جاہئے۔اوراس کی وجہ ابھی مذکور ہوئی۔

۸-: نکاح کے بعد مرد، عورت کا قَدوًا مرہے یعنی گھر بلوزندگی میں مرد کی بالا دستی ہونی چاہئے ،اگراس کا برعکس ہوگایا
 دونوں آزاد ہوں گے ،کسی کی کسی پر بالا دستی نہ ہوگی تو اس گھر کا خدا جا فظ!

9-: نکاح کے بعد مردعورت کی معیشت کا گفیل ہو، یعنی عورت کا نان ونفقہ مرد کے ذمہ ہونا جائے۔قرآن کریم میں مردکی قو امیت کی ایک ہے۔ قرآن کریم میں مردکی قو امیت کی ایک وجہ بیہ بیان کی گئی ہے ﴿ وَبِهَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَ الِهِم ﴾ (النماء ۳۴) اوراس سبب سے کہ مردوں مردکی قو امیت کی ایک وجہ بیہ بیان کی گئی ہے ﴿ وَبِهَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَ الِهِم ﴾ (النماء ۳۴) اوراس سبب سے کہ مردوں مردکی قو امیت کی ایک وجہ بیہ بیان کی گئی ہے ﴿ وَبِهَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَ الِهِم ﴾

نے اپنے مال (مَهر نفقہ وغیرہ) خرج کئے ہیں۔ یورپ وامریکہ میں جہاں مرد،عورت کی معیشت کا کفیل نہیں ہوتا ، بلکہ عورت خود کفیل ہوتی ہے، وہاں عورتیں مردوں کے بالکل زیرا ٹرنہیں ہوتیں،اوران کی قیملی لائف مہر ومحبت ہے بالکل خالی ہوتی ہے، بلکہرشتداز دواج کے دھا گے کی مثال ہوتا ہے، مبح یاشام کسی بھی وقت ٹوٹ سکتا ہے۔

• ا -: نکاح کے بعد عورت شوہر کی خدمت گزار ،اطاعت شعار ہواوروہ اولا دکی پرورش کواپنی ذیمہ داری سمجھے۔

نکاح دائمی ہو: یعنی زوجین ایک دوسرے کوشریک حیات بناکر ہمیشہ ساتھ رہنے کا عہد کریں۔اس جذبہ کے بغیر تعاونِ باہمی کامقصد پروان نہیں چڑھ سکتا اور یہ بات ای وقت ممکن ہے، جب ہرایک دوسرے کے نفع ونقصان کواپنا نفع ونقصان شمجھے،اور پیقصور نکاح میں ہمشگی کے جذبہ کے بغیرممکن نہیں۔حدیث شریف میں ہے کہ:''اللہ تعالیٰ چکھنے والوں کو اور چکھنے والیوں کو پیند نہیں کرتے' ( کنزالعمال، کتاب الطلاق عدیث نمبر ۲۷۸۷)

طلاق کی ضرورت: جبز وجین میں موافقت اور باجمی رضامندی ندر ہےتو رستگاری کی راہ بھی ضروری ہے، گووہ جائز کاموں میں کتنی ہی ناپسندیدہ ہو،اس لئے شرائط وقیود کے ساتھ اورعدت کی یابندی کے ساتھ طلاق مشروع ہوئی۔

عدت کی ضرورت: طلاق کے بعداور شوہر کی وفات کے بعد، بچند وجوہ عدت ضروری ہے:

ا-:عدت سے نکاح کی اہمیت ظاہر ہوتی ہے، کیونکہ عورت آج ایک کے ساتھ تھی ،کل ووسرے کے یہاں چلی گئی، تورشته از دواج کی حیثیت کیاره گئی!

۲-:عدت کی صورت میں عورت شریک حیات کا کسی درجہ میں حق اوا کرتی ہے۔

۳-: عدت کے ذریعیہ رفاقت کے عہد و بیان کو کسی درجہ میں پورا کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔

٣-:عدت مين سب سے اہم فائدہ بيہ كرنسب خلط ملط ہونے سے محفوظ رہتا ہے، كيونكه عورت بوقت طلاق يا وفات حاملہ ہوسکتی ہے،اور چندروز کاحمل ہونے کی وجہ ہے اس کا پنہ نہ چل سکا ہوا بیا ہوسکتا ہے۔ پس اگر طلاق کے بعدیا شوہر کی وفات کے بعد عورت فوراْ دوسرا نکاح کرلے گی ،توکسی کا بچیکسی کی طرف منسوب ہوجائے گا۔

نوٹ:اورمردیرعام حالات میں عدت اس لئے نہیں کہ وہ مرد کے موضوع کے خلاف ہے اوراس کے مشاغل میں حارج ہے نیز عدت کی بنیا دی غرض (استبراءرحم)اس میں نہیں یائی جاتی واللہ اعلم۔

له عام حالات میں اس لئے کہا کہ ایک صورت میں مرد پر بھی عدت (انتظار) لازم ہے اوروہ یہ ہے کہ کسی نے بیوی کوطلاق دی اوراب وہ اس بیوی کی بہن سے نکاح کرنا جا ہتا ہے تو مطلقہ کی عدت پوری ہونے کے بعد ہی نکاح کرسکتا ہے اس طرح کسی کے نکاح میں چارعورتیں تھیں اور وہ ایک کوطلاق دیدے تو اب کسی عورت سے نکاح اس مطلقہ کی عدت گزرنے کے بعد ہی کرسکتا ہے، درنہ پہلی صورت میں جمع بین الاحتین اور دوسری صورت میں یانچ عورتوں کو نکاح میں جمع کرنالا زم آئے گا، جو کہ حرام ہے۔ اور یہ بات بایں وجہلازم آئے گی کہ معتدہ کی عدت کے زمانہ تک نکاح فی الجملہ باقی رہتا ہے ا

### ﴿باب تدبير المنزل﴾

وهو الحكمة الباحثة عن كيفيةِ حفظِ الربط الواقع بين أهل المنزل، على الحدّ الثاني من الارتفاق؛ وفيه أربعُ جُمَل: الزَواج، والولاد، والمَلْكة، والصحبة:

والأصل في ذلك: أن حاجة الجماع أو جبت ارتباطا واصطحابا بين الرجل والمرأة، ثم الشفقة على المولود أو جبت تعاونا منهما في حضانته؛ وكانت المرأة أهداهما للحضانة بالطبع، وأخفهما عقلا، وأكثرهما الحجاما من المشاق، وأتمهما حياءً ولزوما للبيت، وأحذقهما سعيا في محقرات الأمور، وأوفرهما القيادًا؛ وكال الرجل أسدهما عقلا، وأشدهما فراعن المشاق، وأتمهما تيها وتسلطا ومناقشة وغيرة؛ فكان معاش هذه لاتتم إلا بذاك، وذاك يحتاج إلى هذه.

وأوجبت مزاحماتُ الرجال على النساء، وغيرتُهم عليهن، أن لايصلح أَ مُرُهم إلا بتصحيح المتصاص الرجل بزوجته على رؤس الأشهاد.

وأوجبت رغبةُ الرجل في المرأة ، وكرامتُها على وليها، وذبُه عنها : أن يكون مَهْرٌ ، وخِطْبة ، وتَصَدُّ من الولي.

وكان لوفتح رغبة الأولياء في المحارم أفضى ذلك إلى ضرر عظيم عليها: من عَضْلها عمن ترغب فيه، وأن لايكون لها من يطالب عنها بحقوق الزوجية ،مع شدة احتياجها إلى ذلك، وتكدير الرَّحِم بمنازعات الضَّرَّات ونحوها؛ مع ماتقتضيه سلامة المزاج من قلة الرغبة في الذي نشأمنها، أو نشأت منه، أو كانا كَغُضْنَى دَوْحَةِ.

وأوجب الحياءُ عن ذكر الحاجةِ إلى الجماع: أن تُجعل مدسوسةً في ضمن عروجٍ يُتَوَقَّع لهما، كأنه الغايةُ التي وُجدالها.

وأوجب التلطفُ في التشهير، وجعلُ المَلاكِ المنزلي عروجًا: أن تُجْعَلُ وليمةٌ، يدعى الناسُ إليها، ودُفٌّ وطَرَبٌ.

وبالجملة: فلوجوه جَمَّةٍ مما ذكرنا ومما حذفنا — اعتمادًاعلى ذهن الأذكياء — كان النكاح بالهيئة المعتادة — أعنى نكاح غير المحارم، بمحضر من الناس. مع تقديم مهر وخِطبة، وملاحظة كفاء ق، وتصد من الأولياء، ووليمة، وكون الرجال قوَّامين على النساء، متكفلين

معاشَهن، وكونِهن خادماتٍ، حاضنات، مطيعات — سنةً لازمةً، وأمرًا مسلَّما عندالكافَّة، وفطرةً قطر الله الناس عليها، لايختلف في ذلك عربُهم ولاغجَمُهم.

ولما لم يكن بدلُ الجُهد منهما في التعاون، بحيث يجعلُ كلُّ واحد ضَرَرَ الآخر ونفعَه كالراجع إلى نفسه، إلا بأن يُوطَّنَا أنفسَهما على إدامة النكاح؛ ولابد من إبقاء طريقِ للخلاصِ إذا لم يُطاوعا ولم يتراضَيا؛ وإن كان من أبغض المباحات؛ وجب في الطلاق ملاحظةُ قيودٍ، وعدةٍ، وكذا في وفاته عنها، تعظيمًا لأمر النكاح في النفوس، وأداء لبعض حق الإدامة، ووفاء لعهد الصحبة، ولئلا تشتبه الأنسابُ.

ترجمہ: خانگی تدابیر کابیان: اور تدبیر منزل: وہ حکمت (عملیہ ) ہے جوار تفاق کی حدثانی پرایک گھر کے باشندوں بیں پائے جانے والے ربط وتعلق کی نگہداشت کی کیفیت سے بحث کرنے والی ہے۔اور اس فن میں چار جملے ہیں: از دواج ، ولادت ،ملکیت اور رفاقت ۔

اور بنیادی بات اس (از دواج) میں یہ ہے کہ جماع کی ضرورت نے مرداور عورت کے درمیان باہمی تعلق اور رفاقت ثابت کی ہے، پھراولا د پر شفقت نے اس کی پرورش میں تعاون باہمی کو ثابت کیا ہے۔اور عورت فطری طور پراولا د کی پرورش میں دونوں میں زیادہ راہ یا۔ بھی اور عقل کے اعتبار سے ہلکی تھی ،اور محنت و مشقت کے کاموں سے زیادہ باز رہنے والی تھی ،اور شرم اور خانہ تینی کے اعتبار سے کامل ترتھی اور معمولی کا موں کو انجام دینے میں زیادہ ماہر تھی اور تابعداری میں زیادہ میں زیادہ درست رائے والا تھا،اور عارکی باتوں کو ہٹانے میں زیادہ مضبوط تھا،اور محنت و مشقت کے کاموں میں گھنے میں زیادہ دلیر تھا۔اور غرور، قبضہ ، جھڑا اکرنے اور غیرت میں کامل تر تھا،اس لئے عورت کی زندگی مرد کے بغیر ناتمام تھی ،اور مرد کو عورت کی احتیاج تھی۔

اورعورتوں پرمردوں کی مزاحمت( تعرض)اورغیرت نے ثابت کیا کہمردوں کامعاملہای وقت سنورسکتا ہے،جب گواہوں کےسامنےمرد کااس کی بیوی کےساتھا ختصاص ( خاص ہونا ) صحیح طور پر طےکر دیا جائے۔

اورعورت میں مرد کی رغبت نے ،اور ولی کی نظر میں عورت کی عزت نے ،اورعورت سے ولی کی مدافعت نے ثابت کیا کہ مہر منگنی اور ولی کی طرف سے آ مادگی ہو۔

اورا گرمحارم میں اولیاء کی رغبت کا درواز ہ کھول دیا جاتا تو یہ چیزعورتوں کے حق میں ضرعظیم کا باعث بنتی؛ لیعنی عورت کواس شخص کے ساتھ نکاح کرنے سے روکنا، جس میں عورت رغبت رکھتی ہے اور بید کہ عورت کے لئے کوئی ایسا شخص نہ رہے جواس کی طرف سے زوجیت کے حقوق کا مطالبہ کرے، حالانکہ عورت اس چیز کی بہت زیادہ مختاج ہے، اور سوکنوں کے جھکڑوں سے خاندانی رشتہ داری کا مزہ کرکرا کردینا،اوراس قتم کے اور ضرر،اس امر کے ساتھ جس کومزاج کی سلامتی جا ہتی ہے یعنی اس مرد میں رغبت نہ ہونا جوخوداس عورت ہے پیدا ہوا ہو ( یعنی بیٹے میں )اوروہ اس مرد سے پیدا ہوئی ہو ( یعنی بیٹی میں ) یا دونوں ایک بڑے درخت کی دوشاخوں کی طرح ہوں ( یعنی بھائی بہن ہوں )

اور جماع کی ضرورت کے تذکرہ سے شرم نے ثابت کیا کہ وہ ضرورت ایسے عروج (بلوغ) کے ضمن میں چھپادی جائے ،جس کی ان دونوں (کڑ کے ،کڑ کی ) کے لئے امید باندھی گئی ہو، گویاوہ وہ آخری حد ہے جس تک پہنچنے کے لئے وہ دونوں پیدا کئے گئے ہیں۔

اورتشہیر میں لطیف انداز اختیار کرنے نے ،اور گھریلو قبضہ کے ہام عروج تک پہنچ جانے نے ثابت کیا کہ ایساولیمہ کیا جائے جس میں لوگوں کو دعوت دی جائے اور ڈفلی اورخوشی ہو۔

اور ضلاصہ یہ ہے کہ وجوہ کشیرہ کی وجہ ہے ۔۔۔ جن میں ہے بعض کوہم نے ذکر کیا، اور بعض کا تذکرہ اذکیاء کے فہم پر اعتاد کرتے ہوئے چھوڑ دیا ۔ معروف طریقہ پرنکاح ۔۔ یعنی غیر محارم سے نکاح، لوگوں کی موجود گی میں، مہراور منگئی کی پیش کش کے ساتھ ، اور کفاء ہے کا لحاظ رکھ کر ، اور اولیاء کی آماد گی (رضامندی) ہے، اور ولیمہ کے ساتھ ، اور موروں کے خورتوں کی معیشت کا گفیل ہونے کے ساتھ اور عورتوں کے خدمت گزار، مردوں کے عورتوں کی معیشت کا گفیل ہونے کے ساتھ اور عورتوں کے خدمت گزار، اطاعت شعارا وراولا دکی پرورش کرنے والیاں ہونے کے ساتھ اور ساوگوں کے زدیک ایک لازمی طریقہ مسلم امراور الیاعت شعارا وراولا دکی پرورش کرنے والیاں ہونے کے ساتھ ۔ سباوگوں کے زدیک ایک لازمی طریقہ مسلم امراور الی فطری بات ہوگیا جس پر اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو پیدا کیا ہے۔ جس میں نہ عربوں کا اختلاف ہے ، نہ بجمیوں کا۔ اور جب دونوں کو تعمل کرتے ہوگیا کہ ہرایک دوسرے کے نفع ونقصان کواپئی ذات کی طرف اور خود والے نفع وضرر کی طرح ہم جمیل نہ ہی کو گوش کر نہا ساس طرح کہ جرایک دونوں خود کو تکاح بمیشہ رکھنے پر آمادہ کر لیں (اس لوٹے والے نفع وضر رکی طرح ہوں) اور جب دونوں میں موافقت اور با ہمی رضامندی نہ رہے تو رستگاری کی کوئی راہ باتی ضروری ہوئی۔ اور ای طرح عدت ضروری ہوئی۔ وہ راہ جائز کا موں میں سب سے زیادہ ناپسندیدہ ہو، تو طلاق میں قاود کا لحاظ اور عدت ضروری ہوئی۔ اور ای جائے : دلوں میں نکاح کے معاملہ کی ضروری ہوئی۔ اور ای جی اور تا کہ نہ بیدا نہ ہو۔

#### لغات:

... وَطَن على الأمر: آماده كرنا، برا فيختة كرنا\_

تركيب:على الحد الثاني متعلق ب الواقع \_\_\_

تصحیح : الذی نشامنها اصل میں اور تمام مخطوطات میں التی نشامنها ہے۔ بیسبقت قلم ہے یاتھیف ہے، دلیل نشا مذکر کا صیغہ ہے۔

## دوسرامسئله: اولا د کے احوال

اولا د کے سلسلہ میں شاہ صاحب رحمہ اللہ نے دویا تیں بیان کی ہیں:

اول: اولا دابتداء میں ماں باپ کی محتاج ہوتی ہے، ان کی دکھ بھال ہے ہی پروان چڑھتی ہے نیز ماں باپ فطری طور پراولا دیر مہر بان ہوتے ہیں، اس لئے باپ کی ذمہ داری ہے کہ وہ اولا دکی الیمی تربیت کرے جوآئندہ ان کے حق میں مفید ہو، پہلے اس کو دین کا ضروری علم سکھائے، کیونکہ دنیا وآخرت کی کا میابی اس پرموقوف ہے۔ پھر بچہ کی صلاحیت اور رغبت دینی یا دنیوی تعلیم کی طرف ہوتو اعلی تعلیم دلائے۔ صنعت وحرفت یا کاروبار کی طرف ہوتو اس راہ پرلگائے، مگر دین کی طرف ہوتو اس راہ پرلگائے، مگر دین کی طرف ہوتو اس راہ پرلگائے، مگر دین تی طرف سے بھی غفلت نہ برتے۔

دوم: تین وجہ سے ضروری ہے کہ اولا د ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک کر ہے:

(۱) ماں باپ بہر حال اولا دہے بڑے ہوتے ہیں ، اولا دخواہ کتنی ہی عمر رسیدہ ہوجائے ، ماں باپ ان ہے کم از کم پندرہ بیس سال بڑے ہوتے ہیں ، اس لئے عقل کی فراوانی اور تجربات کی زیادتی کی دولت ان کو حاصل ہوتی ہے۔ اور بڑوں کی عزت کرنا حسن سلوک کا ایک حصہ ہے۔

(۲) اخلاق عالیہ کا تقاضا یہ ہے کہ بھلائی کا بدلہ بھلائی سے دیا جائے جب ماں باپ نے اولا د کے ساتھ ہر طرح سے بھلائی کی ہے تو ضروری ہے کہ اولا دبھی اس کا بدلہ بھلائی سے دے۔

(۳) ماں باپ نے اولا د کی پرورش میں جو تکالیف برداشت کی ہیں وہ اظہر من انشمس ہیں، پس جب ماں باپ پیری میں اولا د کی خدمت کے تاج ہوجا کمیں تو ضروری ہے کہ اولا دہر طرح سے ان کی خدمت کرے۔

## تيسرامسّله: ملكيت (نوكري اورغلامي)

ملکیت بیعنی ما لک ہونا دوطرح کا ہوتا ہے ایک ملکیت جمعنی ملازمت (نوکری) دوسرے ملکیت جمعنی غلامی۔ دونوں کی تفصیل درج ذیل ہے:

شام انسان یکسال استعداد کے مالک نہیں ہوتے ،اس لئے کوئی فطری طور پر آقا (سیٹھ) ہے تو کوئی نوکر۔ جو

شخص کاروباری ذبن رکھتا ہے تقل معیشت (کاروبار) کاما لک ہے، فطری طور پراس میں نظم وانتظام کی صلاحیت ہے، جو
آسودہ حال ہے اور خوش گوار زندگی گزارتا ہے وہ آتا ہے، اور جوکاروبار میں بے وقوف ہے یا سر مارینہیں رکھتا اوراس میں
تابعداری کا پورا جو ہر موجود ہے اس طرح کہ اس کو جد هر کھینچا جائے کھیتا ہے۔ ایسانخص دوسرے کے یہاں ملازمت کرتا
ہے۔ غرض سیٹھ ملازموں کامختاج ہے، ان کے تعاون کے بغیراس کا کاروبار نہیں چل سکتا۔ اور ملاز مین سیٹھ کھتاج ہیں،
آتا ہے ان کی روزی روٹی کا مسئلہ وابستہ ہے۔ اس طرح ملکیت بمعنی ملازمت وجود میں آئی ، اور آج ساری و نیا میں سیہ ملکیت رائے ہے۔ بڑی بڑی وُ گریوں کے مالک ملازمت کے ذریعہ پیٹ بھرتے ہیں اور کوئی بڑا کاروبار ملازموں کے
ملکیت رائے ہے۔ بڑی بڑی وُ گریوں کے مالک ملازمت کے ذریعہ پیٹ بھرتے ہیں اور کوئی بڑا کاروبار ملازموں کے
تعاون کے بغیر نہیں چل سکتا۔ اس لئے ضروری ہے کہ اس رشتہ کو پاکیزہ بنایا جائے۔ سیٹھ خود کو ملازموں کا فیل سمجھے، تنہا
تعاون کے بغیر نہیں جائے۔ اور ملاز مین ہر طرح سے آتا کے اور اس کے کاروبار کے خیر خواہ رہیں۔ جبھی خوشی اور ناخوشی
میں باہمی تعاون ممکن ہے۔

کرتے ہیں اور قیدیوں کا کوئی مناسب حل نہیں نکاتا تو قدیم زمانہ ہے۔ جب دوفریق لڑتے ہیں اورایک دوسرے کے آدمیوں کوقید کرتے ہیں اور قیدیوں کا کوئی مناسب حل نہیں نکاتا تو قدیم زمانہ ہے ساری دنیا میں اس کا بیول چلا آرہا تھا کہ ان قیدیوں کو فلام بنالیا جائے اس طرح ملکیت جمعنی غلامی وجود میں آئی۔ غلامی کا مسئلہ اسلام کا پیدا کیا ہوانہیں نہ اسلام کو اس براصرارہے۔

اس کی تفصیل ہے ہے کہ جنگی قیدیوں کا مسئلہ مختلف طرح سے حل کیا جاسکتا ہے۔ یا تو قیدیوں کو تہ تیخ کر دیا جائے یا قیدیوں کا قیدیوں سے تبادلہ کیا جائے۔ یامفت چھوڑ دیا جائے یا جنگ کا حرجانہ (فدیہ) لے کرچھوڑا جائے یا جیل میں رکھ کر زندگی بھر کھلا یا جائے۔ اگر بیسب حل ممکن نہ ہوں یا مناسب نہ ہوں تو آخری حل یہ ہے کہ ان کوفوج میں تقسیم کر دیا جائے۔ اور ہرفوجی اپنے غلام کواپنے گھر بھیجے دے ، وہاں وہ کام کرے اور کھائے۔

اسلام نے مسکلہ کے اس حل کو جو پہلے سے چلا آ رہا تھا اور ساری دنیا میں رائج تھا: باتی رکھا ہے۔ اس میں قیدیوں کا یہ فائدہ ہے کہ جب وہ اسلامی معاشرہ میں پہنچیں گے تو اسلامی تعلیمات سے روشناس ہوں گے اور دیرسویران کے سینے نورایمان سے منور ہوجا ئیں گے۔ اسلام کی ابتدائی تاریخ اس کی بہترین مثال ہے ۔ اور اسلام نے غلاموں کے لئے ایسے قواعد وضوابط بناد سے بیں جن سے ظلم وستم کا سد باب ہوجا تا ہے، نیز غلامی سے نکلنے کی بہت میں راہیں بھی تجویز کردی ہیں، تاکہ غلامی کا طوق ہمیشہ کے لئے گردن میں نہ پڑجائے۔

' پھرغلامی کامسئلہ دنیا سے ختم نہیں ہوا۔ آج بھی مختلف مما لک میں ، خاص طور پر پورپ وامریکہ میں عورتوں اور بچوں گی خرید وفر وخت جاری ہے ،مگر چونکہ بیغیر قانونی کاروبار ہے اس لئے ان بے چاروں کے لئے نہ کوئی قانون ہے ، نہ رستگاری کی کوئی راہ! وأوجبت حاجةُ الأولاد إلى الآباء، وحَدَبُهم عليهم بالطبع: أن يكون تمرينُ الأولاد على ما ينفعهم فطرةً؛ وأوجب تقدُّمُ الآباء عليهم، فلم يكُبَرُوا إلا والآباءُ أكثر عقلاً وتجربة، مع مايوجبه صحةُ الأخلاق من مقابلة الإحسان بالإحسان، وقد قاسوا في تربيتهم مالاحاجة إلى شرحه: أن يكون بِرُ الوالدين سنةُ لازمةً.

وأوجب اختلاف استعداد بنى آدم: أن يكون فيهم السيِّدُ بالطبع، وهو الأكيس المستقل بمعيشته، ذوسياسة ورَفاهية جبليتين، والعبدُ بالطبع، وهو الأخرق التابع، ينقاد كما يُقاد؛ وكان معاش كل واحد لايتم إلا بالآخر، ولايمكن التعاون في المَنْشَط والمَكْرَه إلا بأن يُوطَّناً أنفسَهما على إدامة هذا الربط.

ثم أو جبت إتفاقات أخرُ: أن يأسِر بعضُهم بعضًا، فوقع ذلك منهم بموقع، وانتظمتِ المَلْكة؛ ولابد من سنة يؤاخِذ كلُّ واحد نفسه عليها، ويُلام على تركها؛ ولابد من إبقاء طريق الخلاص في الجملة بمال أو بدونه.

ترجمہ: اور آباء کی طرف اولا دکی احتیاج نے ، اور اولا دپر آباء کی فطری مہر بانی نے واجب کیا کہ اولا دکوا یسے امور کی تربیت دی جائے جواولا دیے تن میں مفید ہو۔ اور اولا دسے آباء کے پہلے ہونے نے ، پس نہیں بڑی ہوتی اولا دگراس حال میں کہ آباء کی عقل اور تجربہ زیادہ ہوتا ہے ، اس چیز کے ساتھ جس کو اخلاق کی در تنگی واجب کرتی ہے یعنی احسان کے مقابلہ میں احسان کرنا۔ اور تحقیق آباء نے اولا د کی پرورش میں جو تکیفیں برداشت کی جیں ان کی تفصیل کی حاجت نہیں (ان وجوہ ملا ثنہ نے واجب کیا) کہ والدین کے ساتھ حسن سلوک ایک لازمی امر ہو۔

پھر کچھ دوسرے اتفا قات نے واجب کیا کہ بعض بعض کوقید کریں۔ پس بیہ بات ( یعنی ملکیت بمعنی غلامی ) ان کو بہت ہی پہندآئی ( یعنی قیدیوں کا ان کو بیہ بہترین حل نظر آیا ) اور ملکیت منظم ہوگئی ( یعنی اس کا سلسلہ شروع ہوگیا ) اور کوئی ایباطریقتہ ہونا ضروری ہے جس کا ہرخص خود کو پابند بنائے۔اوروہ اس کے ترک پرملامت کیا جائے۔اور کسی نہ کسی طرح رستگاری کی راہ باقی رکھنی ضروری ہے۔خواہ مال کے ذریعہ ہو یا بغیر مال کے ( کسی اور طرح سے ہو، جیسے کفاروں میں غلاموں کوآ زاد کرناوغیرہ)

#### لغات:

حَدَبَ عليه: مهربان مونا حدِب (س) حدَبًا: كُبرُ امونا ..... الأنحيسَ (الم تفضيل) نهايت زبين .....رَ فاهية: آسودگی خوش گوارزندگی ..... الأخرَ ق (س) خَرَافَةً: بِوقوف مونا ..... المَنْشَط: خوش دلی ..... المَنْشَط: خوش دلی ..... المَکْرَهَ: ناراضی ..... وَطَّن علیه: آماده کرنا، برا محیخته کرنا ....

### چوتھامسکلہ:صحبت (رفاقت)

صحبت کے معنی ہیں ساتھی ہونا، ایک ساتھ دندگی بسر کرنا۔ انسان چونکہ مدنی الطبع ہاس کی فطرت ہیں مل جُل کر رہے کا جذبہ ہاس کے صحبت ورفاقت کا مسئلہ پیدا ہوا یعنی آپس میں رشتہ الفت ومودت قائم کرنا، اور اس کو ہمیشہ باقی رکھنا ضروری ہوا کیونکہ بار ہااییا اتفاق ہوتا ہے کہ حاجتیں اور آفتیں آ دمی پرٹوٹ پڑتی ہیں، کوئی سخت بیاری آگھیرتی ہے یا ایسے حقوق لازم ہوجاتے ہیں کہ دوسرول کے تعاون کے بغیران سے عہدہ برآ ہونا مشکل ہوتا ہے۔ اور ایسی افقاد ہر کسی پر پڑھی ہے ، کوئی اس ہے مشخی نہیں، اس لئے تعاون با ہمی کی شکلیں ترقی یا فت معاشرہ کی بنیادی ضرورت بن گئیں۔ ای طرح مددخوا ہوں کی مدد کے لئے اور مظلوموں کی اعانت کے لئے ایسے طریقے ہونے بھی ضروری ہیں جن کا ہر کسی ہے مطالبہ کیا جا سکے، اور جو پیچھے ہے اس کو ملامت کی جا سکے۔ دوطرح کی جا جیے۔ دوطرح کی حاجتیں : پھرانسانی حاجتیں دوطرح کی ہیں :

آ نہایت اہم اور کمبی حاجتیں، جیسے بیوی کا نان ونفقہ، اولا دیرخرچ کرنااوران کی خبر گیری کرنا، ماں باپ پرخرچ کرنااوران کی خدمت گذاری۔ بیرحاجتیں اسی وقت پوری ہوسکتی ہیں جب جار باتیں پائی جا کیں۔

- (۱) جب متاج اورمحتاج اليه ميں سے ہرايک دوسرے كے نفع وضرركوا پنا نفع وضرر سمجھے۔
  - (٢) جب ہرایک دوسرے کی مدد کرنے میں انتہائی طاقت صرف کرے۔
    - (r) جب ہرایک دوسرے پرخرچ کرنے کو واجب جانے۔
      - (٣) جب ہرایک دوسرے کا دارث ہے۔

اس کی تفصیل یہ ہے کہ انسان کی پچھ حاجتیں نہایت اہم ہوتی ہیں اور وہ وقتی نہیں ہوتیں، بلکہ لمبے عرصہ تک ان حاجتوں میں تعاون ضروری ہوتا ہے، جیسے بیوی اس کی مختاج ہے کہ شوہراس پر پوری زندگی خرچ کرے، شوہراس کامختاج ہے کہ بیوی اس کی اولا دکی ، پروان چڑھنے تک پرورش کرے اور تا زندگی اس کا گھر سنجالے۔ اولا واس کی مختاج ہے کہ پور پورے بچپن کے زمانہ میں مال باپ ان کی دیکھ بھال کریں اور ان پرخرج کریں۔ مال باپ اس کے مختاج ہیں کہ پیری کے پورے زمانہ میں اولا دان کا سہارا بنی رہے اور مختاجگی کی صورت میں ان پرخرج بھی کرے۔

بی حاجتیں اہم ہونے کے ساتھ چونکہ ہی ہیں اس لئے ان کی پھیل اسی صورت ہیں ممکن ہے کہتائ اور محتاج الیہ میں سے ہرایک دوسرے کے نفع ونقصان کو اپنا نفع ونقصان سمجھے۔ جب بیقصور ہوگا تو جس طرح آ دمی اپنی ذات پر لیے عرصہ تلک سرج کرتا ہے، دوسروں پر بھی کرے گا، نیز یہ بھی ضروری ہے کہ ہرایک دوسرے کی مدد کرنے میں انتہائی طاقت صرف کرے، کیونکہ اس کے بغیر دوسرے کی لیے عرصہ تک حاجت روائی ممکن نہیں ۔ نیز یہ بھی ضروری ہے کہ وہ اس حاجت روائی ممکن نہیں ۔ نیز یہ بھی ضروری ہے کہ وہ اس حاجت روائی ممکن نہیں ۔ نیز تو ارث یعنی ایک دوسرے کا وارث ہونا بھی کوشروری ہے، کیونکہ از وم شرق کے تصور کے بغیر عمل دشوار ہوتا ہے۔ نیز تو ارث یعنی ایک دوسرے کا وارث ہونا بھی ضروری ہے، کیونکہ جب آج خرج کیا ہے تو کل اس کا عوض بھی ملنا چاہئے۔ یہ کی طرح قرین عقل نہیں کہ خرج تو کوئی کر رہے اور ہر طرح دیکھ بھی اس طابط کلیے آ یا ہے کہ اللے گئے ہا لگوڑ ہے گئے تیار ہے گا ہو و عک نے مادوازیں انسان بامید نفع کا م کرنے کا عادی ہے۔ بہ وہ میراث کی لائے میں حاجت روائی کے لئے تیار ہے گا ہو وَعَدَ کی الموارِثِ مِفْلُ بامید نفع کا م کرنے کا عادی ہے۔ بہ وہ میراث کی لائے میں حاجت روائی کے لئے تیار ہے گا ہو وَعَدَ کی الموارِثِ مِفْلُ فیلک کی (البقرۃ ۲۳۳) میں اس طرف اشارہ ہے۔

خلاصہ بیہ ہے کہ اس پہلی تسم کی حاجتیں انہی چیزوں ہی سے پھیل پذیر ہوسکتی ہیں جو جانبین سے لازم ہول۔اوراس درجہ کے اقرباء زیادہ سزاوار ہیں بعنی انہی کی بیذ مہداری ہے کہ وہ آپس میں ایک دوسرے کی بیرحاجتیں پوری کریں ، کیونکہ ان کا ایک دوسرے سے محبت کرنا اور ان کی باہمی صحبت ورفاقت فطری امرکی طرح ہے،اس لئے وہ لمبے عرصہ تک ایک دوسرے کی حاجتیں خوش دلی کے ساتھ پوری کر سکتے ہیں ، دوسرے لوگوں کے لئے بیہات دشوارہے۔

ک ہلکی اور وقتی حاجتیں: یہ ہر کوئی پوری کرسکتا ہے، اس لئے ضروری ہے کہ لوگوں میں اہل مصائب کی ہمدر دی کے لئے کوئی مسلّمہ طریقہ ہو،امداد باہمی کے ادارے ہوں، جو بیکام انجام دیں۔

اور بوقت تعارض صلد حمی زیادہ مؤکداور مقدم ہے مثلاً ایک شخص کے پاس سورو پے ہیں، جس کی اس کو بال بچوں کے خرچ کے لئے ضرورت ہے اب ایک حاجت مند تعاون کا طالب ہوتا ہے، تو حاجت مندسے مؤکداور مقدم اولا دہے۔

وكان يتفق كثيرًا أن تقع على الإنسان حاجاتٌ وعاهات: من مرض، وزَمَانَةٍ، وتوجُّهِ حق عليه، وحوائجَ يضغُف عن إصلاح أمره معها إلا بمعاونة بنى جنسه، وكان الناس فيها سواسيَّة، فاحتاجوا إلى إقامة ألفة بينهم وإدامتها، وأن تكون لإغاثة المستغيث، وإعانة الملهوف سنة بينهم، يطالبون بها، ويلامون عليها.



ولما كانت الحاجات على حدَّيْن:

حدٌ لا يسم إلا بأن يعُد كلُ واحد ضرر الآخر ونفعَه راجعًا إلى نفسه، ولا يسم إلا ببذل كل واحد الطاقة في موالاة الآخر، ووجوب الإنفاق عليه، والتوارث؛ وبالجملة: فبأمور تلزمهم من الجانبين، ليكون العُنم بالعُرم؛ وكان أليق الناس بهذا الحد الأقاربُ، لأن تحابُبهُمُ واصطحابَهُم كالأمر الطبيعي.

و حد يتأتى بأقل من ذلك، فوجب أن تكون مواساهُ أهل العاهات سنةً مسلَّمة بين الناس، وأن تكون صلةُ الرحِم أو كدَ وأشدَّ من ذلك كلِّه.

ترجمہ: اور بار ہاایا اتفاق ہوتا ہے کہ انسان پر حاجتیں اور آفتیں آن پڑتی ہیں ، جیسے بیاری اُنجا پن یا کی ایسے تق یا حاجتوں کا اس کی طرف متوجہ ہونا کہ وہ شخص اُن حقوق وحاجات کے ساتھ، دوسروں کی دشگیری کے بغیر، اپنے معاملہ کوسنوار نے میں کمزور پڑجائے۔اورلوگ حاجات میں بیساں تھے، پس لوگوں کو آپس میں رشنہ الفت قائم کرنے کی ،اور اس کو ہمیشہ باقی رکھنے کی ضرورت محسوس ہوئی اور یہ بھی ضروری ہوا کہ مددخوا ہوں کی امداد کے لئے اور مظلوم کی اعانت کے لئے لوگوں میں کوئی ایسا طریقہ ہو، جس کا ہرایک سے مطالبہ کیا جائے۔اور اس کے ترک پروہ شخص ملامت کیا جائے۔
اور جب انسانی ضرور توں کے دودر جے تھے:

ایک درجہ: وہ ہے جس کی بھیل بغیراس کے ممکن نہیں کہ ہرانسان دوسرے کے نفع وضررکوا پنا نفع ونقصان تصور کرہے۔
اور یہ بات بدوں اس کے کمل نہیں ہو سکتی کہ ہرایک دوسرے کی مدد کرنے میں اپنی پوری طاقت صرف کرے، اور ددسرے پر
خرج کرنے کواور ایک دوسرے کے وارث ہونے کو واجب جانے۔ اور خلاصہ یہ ہے کہ اس درجہ کی تھیل ایسی چیزوں ہی ہے
ہو سکتی ہے جولوگوں پر جانبین سے لازم ہوں تا کہ نفع بعوض نقصان ہوجائے۔ اور اس درجہ کے ریادہ سز اوار رشتہ دار ہیں، اس
لئے کہ ان کا ایک دوسرے سے محبت کرنا اور ان کی باہم رفاقت فطری چیز جیسی ہے۔

اور دوسرا درجہ: وہ ہے جواس ہے کم میں بھی حاصل ہوجا تا ہے۔ پس ضروری ہوا کہلوگوں ہیں اہل مصائب کی ہمد دری ایک سلمہ طریقتہ ہو۔اور بید (بھی ضروری ہوا) کہ صلد حمی ان سب سے زیادہ مو کداور زیادہ مضبوط ہو۔

#### لغات:

الزَمَانَة: آفت النجاين ..... بنى جنسه مراد بني نوع بين يعنى انسان مراد بين ، حيوانات مراد بين بين ..... أغاثه إغاثة إغاثة : مدركرنا المستغيث: مدوطلب كرنے والا ..... المَلْهوف: مظلوم عُملين لهِف (س) لَهْفًا على مافات : عُملين مونا لُهِف له فَا : ظلم كياجانا ..... والى مُوالاة الرجل : مدوكرنا ..... فبأمور تعلق م لايتم مسس العُنْم:

غنیمت، فائده..... الغُرم: تاوان، وه مال جس کاادا کرنا ضروری ہو۔

## فن کےمسائل

اس فن کے بڑے مسائل ہیں ہیں جوعبارت کے ترجمہ سے سمجھ میں آجا ئیں گے۔ان میں سے ہرمسئلہ ایک پورا باب ہے۔اوران ابواب کی بنیادی باتوں کو دنیا کی تمام اقوام شلیم کرتی ہے،اوران کوروبعمل لانے کی کوشش کرتی ہیں، خواہ ان کا کوئی بھی مذہب ہواورخواہ وہ کسی ملک کے باشندے ہوں۔

ومُعْظم مسائل هذا الفن: معرفة الأسباب المقتضية للزواج وتركه، وسنة الزواج، وصفة الخروج والنزوجة، وماعلى الزوج: من حسن المعاشرة وصيانة الحرم عن الفواحش والعار، وما على المرأة: من التعفف وطاعة الزوج وبذل الطاقة في مصالح المنزل؛ وكيفية صلح المتناشِزين، وسنة الطلاق، وإحداد المتوفى عنها زوجها، وحضانة الأولاد، وبرر الوالدين، وسياسة المماليك والإحسان إليهم، وقيام المماليك بخدمة المولى، وسنة الإعتاق، وصلة الأرحام والجيران، والقيام بمواساة فقراء البلد، والتعاون في دفع عاهات طارئة عليهم، وأدب نقيب القبيلة، وتَعَهده حالَهم، وقسمة التركات بين الورَثة، والمحافظة على الأنساب والأحساب.

فلن تجد أمةً من الناس إلا وهم يعتقدون أصولَ هذه الأبواب، ويجتهدون في إقامتها على اختلاف أديانهم، وتباعدِ بُلدانهم، والله أعلم.

ترجمہ: اوراس فن کے بڑے مسائل یہ ہیں: ا-: ان اسباب کو جانا جواز دواجی تعلق کو قائم کرنے یا ترک کرنے کے مقتضی ہوتے ہیں ۲-: نکاح کاطریقہ ۳-: زوجین کے اوصاف یعنی شوہر کیسا ہونا چاہئے اور ہیوی کیسی ہونی چاہئے؟ ۲۰-: شوہر کے فرائض جیسے حسن معاشرت، ہیوی کی فواحش اور ننگ وعار کی باتوں سے حفاظت ۵-: عورت کے فرائض، جیسے پاکدامنی ، شوہر کی فر مال برداری اور گھر کے مفادات میں پوری کوشش خرج کرنا ۲-: زوجین میں کشیدگی کی صورت میں مصالحت کا طریقہ ۵-: طلاق دینے کا طریقہ ۸-: خاوند کے مرنے کے بعد ہیوی کا سوگ کرنا ۹-: اولاد کی میں مصالحت کا طریقہ ۵-: اولاد کی پرورش ۱۰-: مال باپ کے ساتھ حسن سلوک ۱۱-: غلاموں اور ماتخوں (نوکروں) کا نظم وانتظام اور ان کے ساتھ حسن سلوک ۲۱-: غلاموں کو آزاد کرنے کا طریقہ ۱۲-: وگوں پرشتہ داروں اور پڑوسیوں کے ساتھ نیک سلوک کرنا ۱۵-: شہر کے غریبوں کی غم خواری کے لئے آمادگی ۱۲-: لوگوں پرشتہ داروں اور پڑوسیوں کے ساتھ نیک سلوک کرنا ۱۵-: شہر کے غریبوں کی غم خواری کے لئے آمادگی ۱۲-: لوگوں پر

ٹوٹ پڑنے والےمصائب کو ہٹانے کے لئے تعاون ہاہمی 2ا-: قبیلہ کےسردار کااحترام ۱۸-: سردار قبیلہ کالوگوں کی خبر گیری کرنا ۱۹-: ورثاء کے درمیان تر کہ کی تقسیم ۲۰-: حسب (خاندانی خوبیوں) اورنسب کی حفاظت۔ پس لوگوں میں کوئی قوم آپ کوالی نہیں ملے گی ،گروہ ان ابواب کی بنیادی ہاتوں کو مانتی ہوگی ،اوران کوروبعمل لانے کی کوشش کرتی ہوگی ،ان کے مذاہب کے اختلاف اوران کی آبادیوں کے دور دراز ہونے کے ہاوجود۔ ہاتی اللہ بہتر جانے ہیں۔

#### باب ـــه

## فن معاملات كابيان

یارتفاق ٹانی کا تیسرااورآخری باب ہے۔فن معاملات حکمت عملیہ کی ایک قتم ہے۔فن معاملات: وہ علم ہے جس میں ترقی یافتہ تندن میں تبادلہ اشیاء، تعاون باہمی اور ذرائع معاش کو وجود پذیر کرنے کے طریقوں سے بحث کی جاتی ہے۔ ذیل میں ان تینوں باتوں کی تفصیل ہے، پہلے تبادلہ اشیاء کا بیان ہے، پھر ذرائع معاش کا، پھر تعاون باہمی کی شکلوں کا۔

## پہلی بات: نتادلهُ اشیاء

مباولہ: یعنی چیزوں کو چیزوں سے بدلنے کارواج کیے ہوا؟ اس کارواج اس طرح ہوا کہ جبتیدن نے ترقی کی تو بشار ضرورتیں پیدا ہوئیں اور ہرضرورت کی خاطر خواہ بھی مطلوب ہوئی۔ گر تنہا ایک شخص اپنی تمام ضرورتیں بہتر طریقے سے پوری نہیں کرسکتا تھا، کیونکہ کی کے پاس کھانے کا ذخیرہ موجود تھا تو پانی نہیں تھا، اور دوسرے کی صورت حال اس کے برعکس تھی۔ اور ہرایک کی خواہش تھی کہ اس کوہ چیز میسر آئے جو دوسرے کے پاس ہے۔ گراس کی کوئی صورت مبادلہ کے علاوہ نہیں تھی۔ اس طرح لوگوں میں تبادلہ اشیاء کارواج چل پڑا۔ اور لوگوں نے طرکز ایا کہ ہرخض کوئی ایک مبادلہ کے علاوہ نہیں تھی۔ اس طرح لوگوں میں تبادلہ اشیاء کارواج چل پڑا۔ اور لوگوں نے طرکز لیا کہ ہرخض کوئی ایک کام پڑے ۔ اور اس کوشا ندار سے شاندار طریقہ پر انجام دے، اور اپنی باقی ضرور تیں مبادلہ کے ذریعہ پوری کرے۔ کرنی کا رواج کیسے پڑا؟: اس کارواج اس طرح چلا کہ جب چرخص نے ایک دھندا پڑلیا، اور اس نے اپنی مضوعات تیار کیس۔ مثلاً کپڑا تیار کیا، گر جب اس نے کپڑے کااشیائے خور دنی سے تبادلہ کرنا چاہا، تو غلہ والا تیار نہیں ہوا، کیونکہ اس کوئی الحال کپڑے کے ضرورت ہیں۔ اس نے کپڑے والا تیار نہیں ہوا، کیونکہ اس کوئی الحال کپڑے کے لئے لوگوں نے سوچا کہ مبادلہ (چیزوں سے بدلنے) میں کوئی واسطہ کی حاجمت نہیں۔ اس دشواری کوئی دوخت کرتا ہے اور کرنی وقت دوراری کوئی ہوجائے، اس واسطہ کانام کرنی ہاں کپڑے والا اپنامال کرنی میں فروخت کرتا ہے اور کرنی وقت سے بید شواری حل ہوجائے، اس واسطہ کانام کرنی ہاں کپڑے والا اپنامال کرنی میں فروخت کرتا ہے اور کرنی وقت

ضرورت کے لئے محفوظ رکھ لیتا ہے۔ پھر جب بھی اس کوغلہ ترکاری کی ضرورت پیش آتی ہے تو وہ اس کرنسی سے اپنی حاجت پوری کر لیتا ہے۔ اس طرح غلہ والا بھی اپناا ناج کرنسی میں پچے دیتا ہے اوراس سے تمام حاجتیں پوری کرتا ہے۔ کرنسی کس چیز کی ہونی جاہئے؟: سونا جاندی تو ''مثن خِلقی'' ہیں اور دوسری چیزیں لوگوں کے اتفاق سے یا حکومتوں کے چکن دینے سے کرنسی بنتی ہیں۔ سونے جاندی میں جارخو بیاں ہیں:

ا-: وہ وزنی دھا تیں ہیں۔سونا ہم مقدار پانی نے ۱۹ گنا بھاری ہے،اور جاندی دس گنا۔اس لئے ان کور کھنے میں سہولت ہے،وہ وہ جگہ کم گھیرتے ہیں،اور پلاٹینم اگر چہ ۲۶ گنا بھاری ہے مگروہ بہت ہی کمیاب دھات ہے۔ ۲-:سونے جاندی کے افراد یکسال ہوتے ہیں یعنی ان میں بہت زیادہ تفاوت نہیں ہوتا۔تفاوت اس وقت ہوتا ہے جب ان میں کھوٹ (دوسری دھات ) ملتا ہے۔اس لئے سونے جاندی کوکرنی بنانے میں دھوکہ کم ہے۔

۳-: سونا جاندی کھائے جاتے ہیں۔زرکوب ان کو کوٹ کرورق بناتے ہیں ، جوحلویات اور مقویات میں پڑتے ہیں۔اس لئے اگر کرنسی پڑی بھی رہی تو کھالی جائے گی۔

٣-: سونے جاندی کے زیورات بنتے ہیں۔اور پیجی ان کا نہایت اہم استعال ہے۔

علاوہ ازیں سونے چاندی کاملمع بھی خوب ہوتا ہے، ان کوزنگ بھی نہیں لگتا۔ یہ بہت بخت بھی نہیں ، ان کا مزاج نرمی اور
سختی میں معتدل ہے، اس وجہ سے ان پر ٹھیہ خوب پڑتا ہے اور یہ اُجلی اور اصیل دھا تیں ہیں اور باقی رذیل دھا تیں ہیں، اس
لئے یہ فطری طور پڑتمن قرار یا ئیں یعنی گویا قدرت نے ان کو پیدا ہی کرنبی جننے کے لئے کیا ہے۔ آج بنک نوٹ کے زمانہ
میں بھی ان کی اہمیت نہیں گھٹی ، کاغذی کرنبی کا معیار سونا چاندی ہی ہیں۔ اور باقی چیزیں جیسے تا نبا، پیتل اور کاغذ وغیرہ مصنوعی
سرنبی ہیں، جب تک چلن ہے کرنبی ہیں اور جب چلن بند ہوجائے تو ان کی حیثیت ٹھپ ہوجاتی ہے۔

#### ﴿باب فن المعاملات﴾

وهو الحكمة الباحثة عن كيفية إقامة المبادَلات، والمعاونات، والأكساب على الارتفاق الثانى. والأصل فى ذلك: أنه لما ازدحمت الحاجات، وطُلِبَ الإتقانُ فيها. وأن تكون على وجه تَقِرُ به الأغينُ، وتَلَدُّ به الأنفسُ: تعدَّر إقامتُها من كل واحد؛ وكان بعضُهم وجدَ طعاما فاضلاً عن حاجته ولم يجد ماء، وبعضُهم ماءً فاضلاً ولم يجد طعاماً، فرغب كلُّ واحد فيما عند الآخر، فلم يجدوا سبيلاً إلا المبادلة، فوقعت تلك المبادلة بموقع من حاجتهم، فاصطلحوا بالضرورة على أن يُقبِلَ كلُّ واحد على إقامةِ حاجة واحدة، وإتقانِها، والسعي فى جميع أدواتها، ويجعلها ذريعة إلى سائر الحوائج بواسطة المبادلات، وصارت تلك سنة مسلمة عندهم.

ولما كان كثير من الناس يرغب في شيئ، وعن شيئ، فلا يجد من يُعامله في تلك الحالة: اضطروا إلى تَقْدِمَةٍ وتَهِينَةٍ، واندفعوا إلى الاصطلاح على جواهِرَ معدِنيةٍ تبقى زمانا طويلا: أن تكون المعاملة بها أمرًا مسلما عندهم.

وكان الأليقَ من بينها الذهبُ والفضة، لِصِغَرِ حَجْمِهِمَا، وتماثلِ أفرادهما، وعِظَم نفعهما في بدن الإنسان، ولِتَأتِّي التجملِ بهما، فكانا نقدين بالطبع، وكان غيرَهما نقدًا بالاصطلاح.

ترجمہ: فن معاملات کا بیان فن معاملات : وہ حکمت ہے جوارتفاق ٹانی (شہری زندگی) میں تبادلہ اشیاء ، تعاون یا ہمی ، اور ذرائع معاش کو ہر پاکرنے کے طریقوں ہے بحث کرتی ہے۔ اور اس بارے میں ( یعنی تینوں چیزوں کے بارے میں ) اصل بیہ ہے کہ جب ضروریات کی کثرت ہوئی ، اور ان میں پچتگی مطلوب ہوئی۔ اور بیر بھی مطلوب ہوا) کہ اُن کی تخصیل اس طرح ہو کہ اس ہے آئکھیں ٹھنڈی ہوں اور دل مسر ور ہوں ، تو ہرا یک کے لئے تنہا اُن کی انجام دہی مشکل نظر آئی۔ اور بعض سے پاس ضرورت ہے زائد کھا نا تھا، مگر پانی نہیں تھا۔ اور بعض کے پاس زائد پانی تھا، مگر کھا نا ہما، مگر پانی نہیں تھا۔ اور بعض کے پاس زائد پانی تھا، مگر کھا نا کھی نہیں تھا، تو ہرا یک کی خواہش ہوئی کہ دوسرے کے پاس جو چیز موجود ہے ، وہ اُسے بھی ملے ، پس لوگوں کو تبادلہ کے علاوہ کہیں تھا، تو ہرا یک کی خواہش ہوئی کہ دوسرے کے پاس جو چیز موجود ہے ، وہ اُسے بھی ملے ، پس لوگوں کو تبادلہ کے علاوہ کہیں تھا ہوئی کہا ہم دائل کو خوبہ شخص ایک حاجت کے لئے بہت ، ی پند آیا۔ پس ضرورت کی وجہ سے لوگوں نے اتفاق کر لیا کہ ہر شخص ایک حاجت کے سرانجام دینے کی طرف ، اور اس کو تمام وسائل مہیا کرنے کی طرف ، اور اس کو بواسط میں دلیا تھا میں کا ذریعہ بنائے۔ اور بیہ چیزلوگوں کی نظر میں مہیا کرنے کی طرف موجہ ہو، اور اس کو بواسط میں دلیا تھا میں کہیں کا ذریعہ بنائے۔ اور بیہ چیزلوگوں کی نظر میں ایک در مسلم طریقہ ، بن گئی۔

اور جب بہت سے لوگوں کوایک چیز پہندھی ( لیعنی اس کی ضرورت تھی ) اور دوسری چیز ناپہندھی ( لیعنی اس کی ضرورت تھی) ضرورت نہیں تھی ) پس اس کوابیا کوئی شخص نہیں ملتا تھا جواس سے اس حالت میں معاملہ کرے، تو لوگ پیش بندی اور پہلے سے تیار کرنے کی طرف مجبور ہوئے۔اورالی دھا توں پراتھا تی کرنے کی طرف چل پڑے جو مدت طویلہ تک باتی رہتی ہوں، کہان دھا توں سے معاملہ کرناان کے نزدیک ایک سلمہ چیز ہوجائے۔

اوران دھاتوں میں سے زیادہ موزون سونااور جاندی تھے، کیونکہ ان کا خبہ چھوٹااورافرادیکساں تھےاوروہ بدن انسانی کے لئے بے حدنافع ہیں، اوراس لئے کہ ان سے زینت حاصل ہوتی ہے، پس بیدونوں دھاتیں خلقی ثمن قرار یا ئیں،اوران کے علاوہ دھاتیں اتفاق کرنے ہے ثمن ہوئیں۔

#### لغات:

قَدَّم تقدمة: آگے کرنا، پہلے کرنا .....هیانَهٔ تَهِینَهٔ: تیار کرنا، پیش کرنا، درست کرنا یعنی مبادلہ کے لئے تیاری کرلی جائے —
﴿ وَصَارَ مِنَهُ اللَّهِ مِنْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ مِنْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّ اورکوئی چیزآ گے کردی جائے تا کہ بوقت ضرورت اس کے ذریعہ مبادلہ کیا جاسکے،اس کوہم نے ''واسط'' سے تعبیر کیا ہے ۔۔۔۔ رَغِب فیہ:رغبت کرنا۔خواہش کرنا۔رَغِبَ عنه:اعراض کرنا ۔۔۔۔۔ اِنْدَفَع الله:بہ جانا، چل پڑنا۔ ترکیب:اضطرواجزاء ہے لما کان کثیر کی ۔۔۔۔ اُن تکون المعاملة بدل ہے جو اھر ہے۔

# دوسری بات: ذرائع معاش

ذرائع معاش دوطرح کے ہیں: اصلی اور فرعی ۔اصلی ذرائع معاش جار ہیں:

- (۱) کاشتکاری (باغبانی اس میس شامل ہے)
- (٢) گله بانی یعنی مویشی: اونث، گائے بھینسیں اور بھیر بکریاں پالنا، اوران کے دودھاورنسل سے فائدہ اٹھانا۔
- (۳) خشکی اورتری میں ہے مباح اموال جمع کرنا اورخودان ہے یا ان کوفروخت کر کے ان کی قیمت ہے فائدہ اٹھانا،خواہ وہ اموال ازقبیل معدنیات ہوں، یا نباتات یا حیوانات۔
- (۴) کاریگریاں، جیسے بڑھئی کا پیشہ، لو ہاری، پار چہ بافی اوران کےعلاوہ وہ پیشے جو دھاتوں کواییا بنادیتے ہیں کہ ان سےمطلوبہ منفعت حاصل ہوتی ہے، جیسے سناری ظروف سازی وغیرہ۔

اور فروعی پیشے بے شار ہیں، چندورج ذیل ہیں:

- (۱) تجارت مديث شريف ميس سے ديائتدار تاجر كى برى فضيلت آئى ہے۔
  - (۲) ملکی مصالح کی انجام دہی یعنی سرکاری ملازمتیں۔
- (٣) انسانی ضروریات میں ہے کئی بھی ضرورت کی بھیل کوذر بعیر معاش بنانا۔
- (۳) جب لوگوں میں نزاکت آتی ہے اور وہ عیش پنداور آسودگی کے طالب ہوتے ہیں تو طرح طرح کے ذرائع معاش وجود میں آتے ہیں۔

رہی ہے بات کہ کس کے لئے کونسا پیشہ مناسب ہے؟ تو جاننا چاہئے کہ ہر مخص دو چیز وں میں سے کسی ایک چیز کے پیش نظر کسی پیشے کے ساتھ خاص کیا جاتا ہے۔ وہ دو چیزیں ہے ہیں:

- (۱) صلاحیتوں کے لحاظ سے کام سونینا جائے جیسے بہادر آدمی جنگ اور فوج کے لئے موزون ہے۔ ذہین مضبوط حافظ کا آدمی حساب (Account) کے لئے مناسب ہے۔ طاقت ورآدمی بار برداری اور مشقت کے کاموں کے لئے بہتر ہے۔
- (۲) جس کوجس پیشہ کا موقع مل جائے وہی اس کے لئے مناسب ہے۔مثلاً لوہار کےلڑ کے اور ہمسایے کے لئے لوہاری کا پیشہ جس قدر آسان ہے دوسرا کوئی پیشہ آسان نہیں ،اوران دونوں کےعلاوہ کے لئے لوہاری کا پیشہ بہت مشکل

پیشہ ہے۔ای طرح ساحل سمندر کے باشندول کے لئے محچلیاں شکار کرنا آسان ہے،کوئی دوسرا کام ان کے لئے آسان نہیں۔اورساحل سے دورر ہنے والول کے لئے ماہی گیری کا پیشہ مشکل پیشہ ہےان کا پانی میں اترتے ہی ؤم ہوا ہوجا تاہے۔

مضر پیشے: کچھ لوگوں کو پیٹ پالنے کے لئے کوئی اچھا پیشہبیں ملتا، وہ لوگ ملک کونقصان پہنچانے والے پیشے اختیار کرتے ہیں، جیسے چوری، جوااور بھیک مانگنا۔

نوٹ:مبادلہاگر چیز کا چیز کے ساتھ ہوتواس کا نام بیچ (خربیروفروخت) ہے،اوراگر چیز کامنفعت کے ساتھ ہوتو اس کا نام اجارہ (مزدوری) ہے۔

وأصول المكاسب: الزرع، والرَّغَى، والتقاطُ الأموالِ المباحة من البر والبحر: من المعدن والنبات والحيوان، والصناعات: من نِجَارة، وحِدادة، وحِياكة ،وغيرها، مما هو من جعل الحجواهر الطبيعية بحيث يتأتى منها الارتفاق المطلوب؛ ثم صارت التجارة كُسبا؛ ثم صار القيام بمصالح المدينة كسبا؛ ثم صار الإقبال على كل ما يحتاج الناس إليه كسبًا؛ وكلما رَقَّتِ النفوسُ، وأَمْعَنَتْ في حَبْ اللذة والرَّفاهية، تَفَرَّعَتْ حواشي المكاسب.

واختُصَّ كلُّ رجل بكسب الأحدِ شيئين:

[١] مناسبة القُوى: فالرجل الشجاع يناسب الغَزُو، والكَيِّسُ الحافظ يناسب الحساب، وقَويُّ البطش يناسب حملَ الأثقال وشاقَّ الأعمال.

[۲] واتفاقات توجد: فولدُ الحدَّاد وجارُه يتيسر له من صناعة الجدادة مالايتيسر له من غيرها؛ غيرها؛ وقاطنُ ساحل البحر يتأتى منه صيدُ الحيتان، دون غيره، ودون غيرها؛ وبقيت نفوسٌ أَغيَتُ بهم المذاهبُ الصالحة، فانحدروا إلى أكسابٍ ضارَّةٍ بالمدينة ، كالسرقة والقمار، والتَّكدِي.

والمبادلة: إما عين بعين، وهو البيع، أوعين بمنفعة، وهي الإجارة.

تر جمیہ:اور بنیادی پیشے ہیں: کھیتی باڑی، گلہ بانی بخشکی اورتری ہے مباح اموال چننا (جمع کرنا) خواہ وہ معدنیات میں سے ہوں یا نبا تات ، یا حیوانات میں سے ،اور کاریگریاں ، جیسے بڑھئی کا پیشہ، آہنگری ، پارچہ بافی ،اوران کے علاوہ ان پیشوں میں سے جو مادی دھاتوں کوابیا بناتے ہیں کہان سے مطلوبہ منفعت حاصل ہوتی ہے ہے چھر تجارت پیشہ بن گئی ، پھر ملکی مصالح کی انجام دہی پیشہ بن گئی ، پھر حوائج انسانی میں سے کسی بھی چیز کی طرف متوجہ ہونا پیشہ بن گیا۔اور علی مصالح کی انجام دہی پیشہ بن گئی ۔اور

جول جول نفوس پتلے ہوتے ہیں ( یعنی نزا کت آتی ہے ) اور نفوس لذت اور آ سودگی کی محبت میں گہرے اتر تے ہیں تو پیشوں کے متعلقات پھو متے ہیں (اور شم قتم کے ذیلی پیشے وجود میں آتے ہیں )

اور ہرآ دمی دو چیز ول میں ہے کی ایک کی وجہ ہے کی پیٹے کے ساتھ خاص کیا جا تا ہے:

ا-:صلاحیتوں کے لحاظ ہے: جیسے بہادرآ دمی جنگ کے لئے موز دن ہے،اور ذبین مضبوط حافظہ کا آ دمی حساب کے لئے مناسب ہے،اور طافت ورآ دمی بار برداری اورمشقت کے کاموں کے لئے موز ون ہے۔

۲-:اورا تفاق ہونا (بعنی موقع ملنا) جیسے لوہار کے لڑکے اور اس کے ہمسایے کے لئے لوہاری کا پیشہ جس قدر آسان ہے، دوسرا کوئی پیشہ اتنا آسان نہیں ،اور اس کے علاوہ کے لئے لوہاری آسان نہیں۔اور ساحل سمندر کا باشندہ محجلیاں شکار کرسکتا ہے،اس کے علاوہ کوئی کامنہیں کرسکتا۔ شکار کرسکتا ہے،اس کے علاوہ کوئی کامنہیں کرسکتا۔

اوررہ گئے کچھلوگ جن کوانچھی راہوں نے تھکا دیا (بعنی وہ کمائی کی انچھی راہیں ڈھونڈھتے ڈھونڈھتے تھک گئے ) پس وہ ملک کونقصان پہنچانے والے پیشوں کی طرف انز پڑے ، جیسے چوری ، جوا ، بھیک مانگنا۔ اور تبادلہ یا تو چیز کا چیز سے ہوگا اوروہ بڑھ ہے ، یا چیز کا منفعت ( نفع ) سے ہوگا ، اوروہ اجارہ ہے۔

#### لغات:

المكاسب جمع ہے المكسب كى بمعنى كمائى، پيشہ ..... من البرمتعلق ہے التقاط ہے اور من المعدن محذوف ہے متعلق ہوكر الأموال كى صفت ہے ..... جملہ تو جدصفت كا شفہ ہے اتفاقات كى ..... اِنْحَدَرَ : پستى كى طرف اتر نا ..... دون غير ہ كی ضمير قاطن كى طرف لوئتى ہے يعنى جوساحل سمندر پرنہيں رہتاوہ ماہى گيرى كا كامنہيں كرسكتا ..... دون غير ها كی ضمير صيد (مصدر بمعنی شكاركرنا) كی طرف لوئتی ہے يعنی ساحل سمندركا باشندہ ماہى گيرى كے علاوہ كوئى كامنہيں كرسكتا اور صيد الجينتان بتاويل صَناعَة ہاں لئے موئث كی ضميرلوٹائى ہے يامضاف نے مضاف اليہ ہے ثانيث كاستفادہ كيا ہے واللہ اعلم ۔

### تیسری بات: تعاون باجمی

شہر (یعنی معاشرہ) کی در تنگی کے لئے شہر یوں میں الفت ومودت ضروری ہے۔ اور مودت بلامتعاوضہ دینے پر مجبور کرتی ہے، یا موقوف ہوتی ہے۔ موطا مالک وغیرہ میں حدیث ہے کہ تَھَا دَوْا تَحَابُوْا، وَتَلَدُهَبُ الشَّحْنَاءُ ایک دوسرے کو ہدید دو، آپس میں محبت کرنے لگو گے اور بغض و کینے ختم ہوجائے گا (ترغیب ۴۳۴۳) اس طرح ہیا ورعاریت ربرتنے کے لئے کوئی چیز دینے ) کی شکلیں نکل آئیں سے نیز الفت ومودت کے لئے غربیوں کی غم خواری بھی ضروری ہے اس لئے صدقہ و خیرات کارواج ہوگیا۔



اورتمام انسان یکسال نہیں ہوتے: کوئی احمق ہوتا ہے، کوئی کارگزار، کوئی مفلس ہوتا ہے کوئی تونگر، کوئی اردی کا مول سے بازر ہے والا ہوتا ہے کوئی عار نہ کرنے والا، جیسے کمانا یعنی ٹی صاف کرنا، کوئی مشاغل میں د باہوا ہوتا ہے کوئی فارغ البال، اس لئے ہرایک کا کاروبار دوسرے کی معاونت کے بغیر بھیل پذیر نہیں ہوسکتا۔ اور باہمی تعاون کے لئے معاملہ کرنا، دفعات طے کرنا اور کسی طریقہ پر اتفاق کرنا ضروری ہے، اس طرح مزارعت، مضاربت، اجارہ، شرکت اور کالت کی صورتیں پیدا ہوئیں اور بعض ایسی ضرورتیں پیش آتی ہیں کہ قرض لینے کی اورامانت رکھنے کی نوبت آتی ہے اور تجربہ سے لوگوں میں خیانت ، حق کا انکار، اور ناد ہندگی ثابت ہے اس لئے معاملات میں گواہ بنانا، وستاویزات لکھنا، گروی رکھنا، ضامن لینا اور حوالہ کرنا ضروری ہوا۔

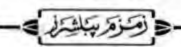
اورجوں جوں لوگوں میں خوش حالی آتی ہے، تعاون باہمی کی نئی شکلیں وجود میں آتی ہیں اور مذکورہ تمام معاملات پرساری دنیا کے لوگ متفق ہیں ،لوگوں کی تمام جماعتیں ان ٹمپل پیراہیں اور عدل وانصاف کیا ہے اورظلم وستم کیا ہے ،اس کو بھی لوگ جانتے ہیں باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

ولما كان انتظامُ المدينة لايتم إلا بإنشاء ألفةٍ ومحبة بينهم، وكانت الألفةُ كثيرًا ماتفضى إلى بذل المحتاج إليه بلابدل، أو تتوقف عليه: انشعبت الهبة، والعارية؛ ولايتم أيضًا إلا بمواساة الفقراء: انشعبت الصدقة.

وأوجبت المُعِدَّاتُ: أن يكون منهم الأخرق، والكافى، والمُمْلِق، والمُشْرى، والمستنكف من الأعمال الخسيسة، وغيرُ المستنكف، والذى ازدحمت عليه الحاجات، والمتفرغ: فكان معاش كل واحد لايتم إلا بمعاونة آخر، ولا معاونة إلا بعقد، وشروط، واصطلاح على سنة: فانشعبت المزارعة، والمضاربة، والإجارة، والشركة، والتوكيل؛ ووقعت حاجات تسوق إلى مُدَايَنة، ووديعة، وجَرَّبوا الخيانة، والجحود، والمطلّ، فاضطروا إلى إشهاد وكتابة وثائق، ورهن، وكفالة، وحوالة؛ وكلما ترقّهتِ النفوسُ انشعَبَتْ أنواعُ المعاونات؛ ولن تجد أمة من الناس إلا ويباشرون هذه المعاملات، ويعرفون العدل من الظلم، والله أعلم.

تر جمہ: اور جب شہر کی در تنگی شہریوں میں الفت ومحبت پیدا کئے بغیر مکمل نہیں ہو تکتی تھی۔اور بار ہاالفت ضرورت کی چیزیں بلا معاوضہ خرج کرنے تک پہنچاتی ہے، یاالفت بلا معاوضہ دینے پر موقوف ہوتی ہے، تو ہبداور عاریت پھوٹ نکلے، نیز الفت غرباء کی غم خواری کے بغیر مکمل نہیں ہو تکتی تو صدقہ وخیرات نکل آئے۔

اور گذشته اسباب نے واجب کیا کہلوگوں میں احمق ، کارگز ار مفلس ، تؤنگر ، ردی کاموں سے بازر ہے والا ،اور عار



نہ کرنے والا اور وہ جس پرضر ورتوں کا جوم ہے اور فارغ البال ہوں، پس ہرایک کی معیشت دوسرے کی معاونت کے بغیر کیل پذیر نہیں ہوسکتی تھی، اور معاونت کے لئے عقد، شرطیں اور کسی طریقہ پراتفاق ضروری تھا تو مزارعت، مضاربت، اجارہ، شرکت اور تو کیل (وکیل بنانے) کی صورتیں پیدا ہوئیں ۔ اور پچھالیں ضرورتیں پیش آتی ہیں جوقرض لینے اور امانت رکھے باطرف ہائلتی ہیں۔ اور لوگوں نے خیانت ، حق کا انکار، ٹال مٹول کا تجربہ کیا تو لوگ گواہ بنانے، دستاویزات کھنے، گروی رکھنے، ضامن بنانے اور حوالہ کرنے کی طرف مجبور ہوئے ۔ اور جوں جوں لوگ خوش حال ہوتے ہیں، تعاون با ہمی کی ٹی ٹی شکلیں نگلتی ہیں۔ اور آپ لوگوں میں سے کسی گروہ کو نہیں پائیں گے مگروہ ان معاملات پر ٹمل تعاون با ہمی کی ٹی ٹی ٹیک سے اور آپ لوگوں میں سے کسی گروہ کو نہیں پائیں گے مگروہ ان معاملات پر ٹمل پیرا ہوں گے، اور دوء عدل کیا ہے اور ٹائے اور گائی ہیں ہے اور آپ لوگوں میں سے کسی گروہ کو نہیں پائیں گے مگروہ ان معاملات پر ٹمل پیرا ہوں گے، اور دوء عدل کیا ہے اور ٹائے ہوں گے، واللہ اعلم۔

لغات : إِنْتَظَمَ الأمرُ : درست ہونا ..... المحتاج إليه : وه چيز جس كى احتياج بينى ضرورت ..... المُعِدَّات كَ تشريح مبحث اول باب (١١) ميں گزر چكى ہے، وہاں وكيھ لى جائے۔ يہاں مراد گذشته اسباب ہيں جوموجودہ حالت كا باعث بنے ہيں۔

#### باب ---

# نظام حكومت كابيان

یہاں سے ارتفاق ثالث (نظام حکومت) کا بیان شروع ہور ہا ہے۔ اور یہ بیان بھی تین بابوں میں ہے۔ سیاسة المدینہ: (نظام حکومت) وہ فن ہے جس میں ایک شہر یا ایک ملک کے لوگوں کے درمیان پائے جانے والے ربط وتعلق کو محفوظ رکھنے کے طریقوں سے بحث کی جاتی ہے۔ ساس الا مُرَ کے معنی ہیں انتظام کرنا اور ساس القوم کے معنی ہیں لوگوں کے امور کی تدبیر کرنا۔ اور مدینہ (شہر) سے مراد وہ لوگ ہیں جن میں تعلقات پائے جاتے ہوں، جن میں باہم معاملات ہوتے ہوں اور جو جدا جدا مکانوں میں بودوباش رکھتے ہوں، خواہ ایک شہراور ایک بستی میں رہتے ہوں یا محتلف بستیوں میں ۔ پس ارتفاق ثالث نظام بلدیداور نظام مملکت دونوں کوشامل ہے۔

سربراه مملكت كى ضرورت

دووجہ ہے مملکت کے لئے سر براہ ضروری ہے:

(۱) مملکت کواخنلال ہے بچانے کے لئے ،اس کے امراض کا علاج کرنے کے لئے اور اس کی تندر تی کی حفاظت کرنے کے لئے سربراہ ضروری ہے۔

اس کی تفصیل کیہ ہے کہ مملکت کے لوگوں میں باہم ارتباط ہوتا ہے،اس لئے وہ ایکٹی (Legal Person) ہے، جو چندا جزاءاور ایک ہیئت ترکیبی سے مرکب ہے۔اور ہرمرکب کے مادہ میں یا صورت میں خلل واقع ہوسکتا ہے، نیز

- ﴿ لَوَ لَوَ لَكُوْرَ لِيَكُلِثِ كَالْهِ لَالْهِ كَالْهِ كَالْمِلْكِلِي كَالْهِ كَالْهِ كَالْهِ كَالْهِ كَالْهِ لَالْمِلْكِ لَالْهِ كَالْهِ كَالْهِ كَالْهِ كَالْمِلْكِ لَالْمِلْكِ لَالْمِلْكِلْلِي كَالْهِ كَالْهِ كَالْمِلْكِ لَالْمِلْكِلْلْلِي كَالْمِلْكِلْلِي كَالْمِلْكِلْلِي كَالْمِلْكِلِي كَالْمِلْكِلْلِي كَالْمِلْلِي كَالْمِلْكِلِي كَالْمِلْكِلِي لِلْلِي كَالِي لَالْمِلْكِلِي كَالْمِلْلِي كُلْلِي لِلْلِي كُلْلِي كُلْلِي

اس کوصحت بھی لاحق ہوسکتی ہے اور بیماری بھی۔ مثلاً زید محض حقیقی ہے، اور مرکب ہے، بسیط نہیں اس کے حقیقی اجزاء عناصر اربعہ ہیں اور مجازی اجزاء ہاتھ پاؤں، سر، سینہ وغیرہ ہیں اور ایک اس کی مجموعی ہیئت ہے۔ پس اس کے حقیقی اجزاء ہیں اختلال پیدا ہوسکتا۔ ہے، اور اس وقت اس کا صحیح مزاج باقی نہیں رہے گا، اور اس کا نام بیماری ہے، اور صحیح مزاج کا نام تندر سی ہے، اسی طرح زید کی ہیئت کذائی میں بھی خلل پڑسکتا ہے، ٹانگ ٹوٹ سکتی ہے، ہاتھ شل ہوسکتا ہے اور پچھ بھی تندر سی ہے، اسی طرح زید کی ہیئت کا معاملہ مجھنا جا ہے۔ اہل مملکت میں پائے جانے والے روابط کی وجہ سے پورا ملک نقصان ہوسکتا ہے۔ اسی طرح مملکت کا معاملہ مجھنا جا ہے۔ اور ہر مرکب کے مادہ میں یاصورت میں خلل واقع ہوسکتا ہے، یا ایک وحدت (اکائی) ہے، جو چندا جزاء سے مرکب ہے۔ اور ہر مرکب کے مادہ میں یاصورت میں خلل واقع ہوسکتا ہے، یا اسے مرض لاحق ہوسکتا ہے اور مرض سے مرادیہ ہے کہ مملکت کے لئے کوئی ایسی حالت رونما ہوجائے، جو باعتبار نوع کے اس سے مرض لاحق ہوسکتا ہے، وموزون نہ ہواور مملکت کی تندر سی ایسی حالت ہے جواس کوشاندار اور خوبصورت بنائے۔

(۲) لوگول کوانصاف کی راہ پر قائم رکھنے کے لئے بھی سربراہ کی ضرورت ہے۔

اس کی تفصیل بیہ ہے کہ شہراور مملکت میں لوگوں کا اجتماع عظیم ہوتا ہے، اس لئے بیہ بات ممکن نہیں کہ سب لوگ ''انصاف کی راہ'' پر قائم رہیں، اور'' نا انصافی کی راہ'' اپنانے والوں پر نکیر کرنے کے لئے منصب کی ضرورت ہے۔ منصب کے بغیر روک ٹوک کرنے سے بڑے جھڑے کھڑے ہوتے ہیں، اس لئے شہراور ملک کا معاملہ ایسے شخص کے بغیر منظم نہیں ہوسکتا، جس کواہل حل وعقد نے متفق ہوکر پڑتا ہواوراس کے پاس ملک کوسنجا لئے کے لئے عملہ بھی ہواور شان وشوکت اور دبد یہ بھی ہو۔

فائدہ: اوراس مبحث کے باب اول کے آخر میں فائدہ (۲) میں بیمضمون گذر چکا ہے کہ جولوگ زیادہ خودغرض، بہت تیز مزاج اورخون ریزی میں دلیراورغصہ میں آپ سے نکل جانے والے ہوتے ہیں ان کوسر براہ کی اور سیاست کی سب سے زیادہ ضرورت ہے۔

### ﴿باب سياسة المدينة

وهى الحكمة الباحثة عن كيفيةِ حفظِ الربطِ الواقع بين أهل المدينة؛ وأعنى بالمدينة جماعةً متقاربةً تجرى بينهم المعاملاتُ، ويكونون أهلَ منازلَ شتَّى.

والأصل في ذلك: أن المدينة شخص واحد من جهة ذلك الربط، مركبٌ من أجزاء وهيئةٍ اجتماعية؛ وكلُّ مركبٌ من أجزاء وهيئةٍ اجتماعية؛ وكلُّ مركب يمكن أن يلحقَه خللٌ في مادته أو صورته، ويلحقَه مرضٌ — أعنى حالةً

ے ہیدط میں کوئی تبدیلی نہیں آتی ۱۲ ہے مثلاً زید کاغیر معمولی موٹا ہوجانا ، باعتبار نوع انسان کے مناسب نہیں گوہاتھی اور گینڈے کے تقابل سے ٹھیک ہے ۱۲ غيرَها أليقُ به باعتبار نوعه - وصحةٌ؛ أي حالةً تُحسِّنُه وتُجمِّلُه.

ولما كانت المدينة ذات اجتماع عظيم، لايمكن أن يتفق رأيهم جميعا على حفظ السنة العادلة، ولاأن يُنكر بعضُهم على بعض من غير أن يُمتاز بمنصب، إذ يُفضى ذلك إلى مقاتلات عريضة: لم ينتظم أمرُها إلا برجل اصطلح على طاعته جمهور أهل الحل والعقد، له أعوان وشوكة، وكل من كان أشحَّ وأحدً وأجراً على القتل والغصب، فهو أشدُّ حاجةً إلى السياسة.

ترجمہ: ملکی سیاست کا بیان: اور سیاست مدنیہ: وہ علم ہے جوشہروالوں کے درمیان پائے جانے والے ربط وتعلق کی حفاظت کے طریقوں سے بحث کرنے والا ہے۔اور''شہر''سے میری مراد وہ جماعت ہے جن میں باہمی تعلقات ہوں، جن میں معاملات چلتے ہوں اور جوجدا جدا مکانوں میں بوود باش رکھتے ہوں۔

اوراس بارے میں بنیادی بات بیہ کے ''شہر' باہمی ربط کی جہت سے ایک شخص (حکمی) ہے، جو چندا جزاءاور مجموعی ہیئت سے مرکب ہے۔ اور ہر مرکب کے لئے ممکن ہے کہ اس کے مادے میں یاصورت میں کوئی خلل پیدا ہو، یا اُسے کسی فتم کا مرض لاحق ہو ۔۔۔ اور مرض ہے میری مرادا لی حالت ہے جس کے علاوہ حالت، باعتبار نوع کے ،اس کے لئے زیادہ موزون ہو ۔۔۔ اور تندری لاحق ہو، یعنی وہ حالت جواس کوشانداراور خوبصورت بنادے۔

اور جب''شہ'' میں ایک اجتماع عظیم پایا جاتا ہے اس لئے یہ ناممکن ہے کہ اس کے تمام باشند ہے ' انصاف کی راہ''
کی حفاظت پڑتفق ہو جا کیں اور نہ یہ بات ممکن ہے کہ بعض پڑکیر کرے، بغیراس کے کہ وہ کسی منصب کے ساتھ ممتاز
کیا جائے ، کیونکہ یہ چیز لمبے چوڑ ہے جھڑوں تک پہنچادے گی (پس) شہر کا معاملہ ایسے محض کے بغیر منظم نہیں ہوسکتا،
جس کی اطاعت پر جمہورا ہل حل وعقد متفق ہو جا کیں ، جس کے پاس عملہ اور دبد بہ ہو۔

اور جوبھی شخص بہت زیادہ خودغرض، بہت تیز مزاج اورخوں ریزی اورغصہ کرنے میں بہت زیادہ دلیر ہوتا ہے، وہ سیاست کاسب سے زیادہ مختاج ہوتا ہے۔

## نظام مملكت ميں خلل ڈالنے والی چیزیں

ابھی گذرا کہ مملکت ایک شخصِ مرکب ہے،اس کے احوال میں کسی بھی وقت اختلال پیدا ہوسکتا ہے،اس لئے سربراہ مملکت کی ڈ مدداری ہے کہ وہ ہروقت احوال پرنظرر کھے۔اورکوئی خلل نظر آئے تو اصلاح کی کوشش کرے۔حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے ایسی آٹھ چیزیں بیان فرمائی ہیں جو حکومت کے نظام کو درہم برہم کرتی ہیں:

(۱) کبھی کھٹر پرلوگ،جن کوتوت وشوکت حاصل ہوجاتی ہے من مانی کرنے کا اور انصاف کے جادہ کوچھوڑ دینے کا

فیصلہ کر لیتے ہیں۔اوروہ بیہ فیصلہ چندمقاصدہے کرتے ہیں (الف) اوگوں کے مال کی لاپنج میں۔بیلوگ راہ زنی کرتے ہیں (ب ہیں (ب) کسی عداوت کی بناء پرلوگوں کے درپے آزار ہوجاتے ہیں۔اورطرح طرح سے لوگوں کو نقصان بہنچاتے ہیں (ج) حکومت حاصل کرنا چاہتے ہیں ،اس لئے فساد پھیلاتے ہیں اورشرائگیزی کرتے ہیں ۔ اس کاعلاج میہ ہے کہ فوج کے ذریعہ ان سے نمٹا جائے۔اوران کا فتن فروکیا جائے۔

(۲) کبھی کوئی ظالم کسی کوظلم آفتل کرتا ہے یا زخمی کرتا ہے یا مارتا ہے یا اس کی فیملی میں وست درازی کرتا ہے مثلاً اس کی بیسی من احمت کرتا ہے یا مال میں ہاتھ ڈالتا ہے، مثلاً ڈیکیتی ڈالتا ہے یا خغیہ چوری بیوی میں مزاحمت کرتا ہے یا اس کی بہن بیٹی کی ناحق طمع کرتا ہے یا مال میں ہاتھ ڈالتا ہے، مثلاً ڈیکیتی ڈالتا ہے یا خغیہ چوری کرتا ہے یا آبرو کے در بے ہوتا ہے یعنی اس پرکوئی تہمت لگا تا ہے یا اس کے ساتھ سخت کلامی سے پیش آتا ہے ۔ ایسے لیٹو ں اور غنڈوں کا علاج ہے کہ ان کو سخت سزادی جائے تا کہ وہ اپنی حرکتوں سے باز آئیں۔

(٣) بعض کام در پردہ مملکت کونقصان پہنچاتے ہیں ، جیسے جادو، اشیائے خوردنی میں زہریلی چیزوں کی آمیزش، لوگول کو دنگا فساد کی تعلیم دینا، پبلک کوحکومت کے خلاف، نوکرول کو آقا کے خلاف،اولا دکو باپ کے خلاف اور بیوی کو شوہر کے خلاف درغلانا \_\_\_\_ اس قتم کے اعمال بھی مملکت کے لئے نتاہ کن ہیں۔سر براہ مملکت کوالیی چیزوں پرکڑی نظرر کھنی چاہئے۔

(۴) بری عادتیں بھی نظام مملکت میں خلل ڈالتی ہیں۔ یہ بری عادتیں کئی طرح کی ہوتی ہیں (الف) بعض میں تدبیرات نافعہ کی طرف سے لا پرواہی برتی جاتی ہے، جیسے اغلام (لڑکوں کے ساتھ بدفعلی کرنا) سحافت (عورت کی مورت کے ساتھ مباشرت) چو پایوں سے بدفعلی، مشت زنی وغیرہ۔ یہ تمام چیزیں نکاح سے روک دیتی ہیں (ب) بعض میں آدمی فطرت سلیمہ سے نکل جاتا ہے، جیسے مردکا ہیجڑا بن جانا اور عورت کا مرد بن جانا (ن) بعض خصال بدلم چوڑے محالمہ میں ،اس کے ساتھ کسی اختصاص کے بغیر، شوہر وغیرہ سے مزاحمت مراحمت کرنا اور جیسے ہروفت شراب کے نشتے میں چور دہنا — ان بری عادتوں کی روک تھام بھی ضروری ہے، اوراس کے کئے ہرممکن تدبیرا ختیار کرنی جائے۔

(۱) ایسے الجھے ہوئے نزاعات جن میں ہرفریق ہوگس (Bogus) دلیل رکھتا ہے۔اوراصل حقیقت واضح نہیں ایسے

(2) اگرشہر کے باشند نے بادیہ تینی اختیار کرلیں اور دیجی تدن پر قناعت کرلیں یا ایک شہر کے سارے باشند نے کسی دوسرے شہر میں جابسیں یا پیشوں کے اختیار کرنے میں ملکی مصالح کا خیال ندر کھیں مثلاً ملک کی اکثر آبادی تجارت کی طرف متوجہ ہوجائے اور زراعت چھوڑ دے یا اکثر لوگ فوج میں ملاز مت کو ذریعہ معاش بنالیں اور دوسر نے شروری کام کرنے والے ندر ہیں تو بھی ملک کا نظام مختل ہوجائے گا سے یہاں ارباب حکومت کو بینکتہ یا در کھنا چاہئے کہ کسان بمز لہ غذا ہیں اور کاریگر ، تا جراور ملک کے محافظین بمز لہ نمک ہیں جس سے غذا کی اصلاح ہوتی ہے ، اس لئے حکومت کی پوری توجہ ذراعت کوفر وغ دینے کی طرف ہونی چاہئے۔

ُ (۸) اگر حملہ آور درندوں کی کثرت ہوجائے یا موذی حشرات پھیل پڑیں تو اس سے بھی لوگ پریشان ہوجا کمیں گے۔ پس حکومت کی ذمہ داری ہے کہ وہ ان کو نا بود کرنے کی کوشش کرے

ومن الخلل: أن تـجتمع أنفس شريرة، لهم مَنَعَةٌ وشوكة، على اتباع الهوى، ورفض السنة العادلة: إما طمعافي أموال الناس — وهم قُطَّاع الطريق — أو إضرارًا لهم بغضب، أو حِقد، أو رغبةٍ في الملك؛ فَيُحتاج في ذلك إلى جمع رجال، ونصب قتال.

ومنه:إصابة ظالم إنسانا بقتل، أو جرح، أو ضرب، أو في أهله: بأن يُزاحم على زوجته، أو يطمع في بناته وأخواته بغير حق؛ أو في ماله: من غصبٍ جَهْرةً، أو سرِقةٍ خفيةً ؛ أو في عرضه: من نسبته إلى أمر قبيح يُلام به، أو إغلاظِ القول عليه.

ومنه : أعمال ضارَّ ة بـالـمـديـنة ضررًا خفيًا، كالسِّحر، ودَس السم، وتعليمِ الناس الفسادَ، وتَخْبِيْبِ الرعيةِ على المَلِك، والعبدِ على مولاه، والزوجةِ على زوجها.

و منه : عادات فاسلدة ، فيها إهمال للارتفاقات الواجبة ، كاللواطة ، والسَّحَاقة ، وإتيانِ البهائم ؛ فإنها تَصُدُّ عن النكاح ؛ أو انسلاخٌ عن الفطرة السليمة ، كالرجل يُؤَنَّث ، والمرأة تُذَكَّرُ ؛ أو حدوث لمنازعات عريضة كالمزاحمة على الموطوء ة من غير اختصاص بها ، وكإدمان الخمو .

ومنه: معاملات ضارة بالمدينة، كالقِمار والربا أضعافا مضاعفة، والرشوةِ وتطفيف الكيل والوزن، والتدليس في السِّلَع، وتَلَقِّي الجَلَب، والاحتكار، والنَّجَش. ومنه : خصومات مشكِلَة ، يتمسك فيها كلَّ بشِهة ، ولاتنكشف جَلِيَّةُ الحالِ ، فَيُحْتاج إلى التحسك بالبينات ، والأيمان ، والوثائق ، وقرائن الحال ، ونحوها ، وردِّها إلى سنة مسلَّمة ، وإبداءِ وجهِ الترجيح ، ومعرفةِ مكايد المتخاصمين ، ونحو ذلك .

و منه: أن يَبْدُوَ أهلُ المدينة،ويكتفوا بالارتفاق الأول، أو يتمدَّنوا في غير هذه المدينة،أو يكون توزُّعُهم في الإقبال على الأكساب بحيث يَضُرُّ بالمدينة: مثلُ أن يُقبل أكثرُهم على التجارة، ويَدَعوا الزراعة، أو يَتَكَسَّب أكثرُهم بالغزو ونحوه؛ وإنما ينبغي أن يكون الزُرَّاع بمنزلة الطعام والصُنَّاعُ والتُجَّار والحَفَظَة بمنزلة الملح المصلح له.

ومنه: انتشار السباع الضَارِيَة، والهوامِّ المؤذية، فيجب السعى في إفنائها.

تر جمہ: اور خلل (پیدا کرنے والی چیزوں) میں سے بیہ بات ہے کہ پچھشر پرلوگ، جن کوقوت و دبد بہ حاصل ہو گیا ہو،خواہشات کی پیروی کرنے پراور انصاف کی راہ چھوڑ نے پرمتفق ہوجا کیں: یا تو لوگوں کے اموال کی لا پچے میں — اور پیاوگ راہ زن ہیں — یا کسی غصہ یا کینہ کی وجہ سے لوگوں کو نقصان پہنچا نے پر یا ملک کی طمع میں ۔ پس اس صورت میں لوگوں کو اکٹھا کرنے کی اور جنگ شروع کرنے کی ضرورت پیش آئے گی۔ (اور لوگوں کو اکٹھا کرنے کے دومطلب ہو سکتے ہیں (ا) رائے عامہ کو ہموار کرکے جنگ شروع کی جائے (۲) جنگ کے لئے لوگوں کو اکٹھا کیا جائے۔ اور یہ بات اس زمانہ کی ہے جب حکومتوں کے یاس با قاعدہ فوج نہیں ہوتی تھی )

اور مجمله ازاں: کسی ظالم کا کسی انسان کوتل کرنا، یا زخمی کرنا، یا پٹائی کرنا، یااس کی فیملی میں ہاتھ ڈالنا ہے: ہایں طور کہاس کی بیوی کے معاملہ میں مزاحمت کرے یااس کی بہن بیٹی کی ناحق طمع کرے؛ یااس کے مال میں وست درازی ہے: علانہ چھین کر؛ یا چیکے سے چرا کریااس کی آبر ومیں ہاتھ ڈالنا ہے، یعنی اس کوکسی ایسی بات کی طرف منسوب کرنا ہے جس کے ذریعہ وہ ملامت کیا جائے، یااس کے ساتھ پخت کلامی سے پیش آنا۔

اور منجملهٔ ازال:ایسےاعمال بیں جو پوشیدہ طور پرشهر کونقصان پہنچانے والے بیں، جیسے جادو،زہر کی آمیزش،لوگوں کونساد کی تعلیم دینا، پبلک کو بادشاہ کے خلاف،غلام کوآ قا کے خلاف،اور بیوی کوشو ہر کے خلاف ورغلانا۔

اور منجملہ مازاں: وہ بری عادتیں ہیں جن میں ضروری تدبیرات نافعہ کورائگاں کرنا ہے، جیسے اغلام ، چپٹی ، چو پایوں سے برفعلی ، پس ہیٹک بیسب امور نکاح سے روک دیتے ہیں۔ یاان (بری عادتوں) میں فطرت سلیمہ سے نکل جانا ہے ، جیسے مرد کا ہیجوا بن جانا ، یا عورت کا مرد بن جانا۔ یاان میں لمبے چوڑے جھکڑوں کا پیدا ہونا ہے ، جیسے کسی منکوحہ پر مزاحمت کرنا ، اس کے ساتھ کسی اختصاص کے بغیر ، اور جیسے ہروفت شراب کے نشہ میں چورر ہنا۔

اور منجملهٔ از ال: شهر کونقصان پہنچانے والے معاملات ہیں، جیسے جوا، چند در چند بڑھایا ہوا سود، رشوت ستانی، ناپ

تول میں کمی کرنا، مال تجارت کے عیب کو چھپانا، تجارتی قافلہ سے ملاقات کرنا، ذخیرہ اندوزی، گا مکہ کو پھنسانے کے لئے زیادہ دام لگانا۔

اور منجملہ مازاں: البجھے ہوئے جھڑے ہیں، جن میں ہر فریق کسی ہوگس دلیل سے استدلال کرتا ہے، اور اصل حقیقت واضح نہیں ہو تی ۔ پس گواہوں ہے، قسموں ہے، دستاویزات ہے، صورت حال کے قرائن ہے، اور اس طرح کی چیزوں سے تمسک کرنے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ اور مقدمہ کو مسلمہ طریقہ کی طرف لوٹانے کی، اور وجہ ترجیح ظاہر کرنے کی، اور فریقین کی جالیں جانے کی اور اس قتم کی دوسری چیزوں کی (حاجت ہوتی ہے)

اور منجملہ ازاں: یہ بات ہے کہ شہر کے باشندے بادیتینی اختیار کرلیں،اورار تفاق اول پراکتفا کرلیں،یاوہ اپنے شہر کے علاوہ کی دوسرے شہر میں جابسیں،یاان کا پیشوں پر متوجہ ہونے بین قسم ہونااس طرح پر ہو کہ وہ شہر کے لئے ضرر رسال ہو، جیسے اکثر لوگ جہاد وغیرہ سے کمائی رسال ہو، جیسے اکثر لوگ جہاد وغیرہ سے کمائی کرنے لگیں۔اور مناسب بیہ ہے کہ کاشتکاروں کو بمنز لیمغذا کے قرار دیا جائے۔اور کاریگروں، تا جروں اور محافظوں کو بمنز لیمندائے قرار دیا جائے۔اور کاریگروں، تا جروں اور محافظوں کو بمنز لیمندائے جس سے غذائی اصلاح ہوتی ہے۔

اور منجمله مرازان:حمله آور درندول کا ،اورموذی حشرات الارض کا پھیلنا ہے ، پس ان کو نابود کرنے کی کوشش کرنا ضروری ہے۔

لغات: دَسَّ الشيئ تحت التراب، وفيه: چهپانا ..... خَبَّه: خراب كرنا، كهاجا تا ب خَبَّ على فلان صديقَه: الله فلال كروست كوبگارُ ويا ..... أَ نُت (ك) مخت مونا، أَنَّفُه: موَ نث بنانا مخت بنانا ..... بَدَا (ن) بَذَاوة : باديه مِن اقامت اختيار كرنا ..... وزَّع المالَ عليهم بقيم كرنا ..... الضارية: شكارى جانور ضرى يَضُوى ضَرَاوَة الكلبُ بالصيد: شكار كاخوگر موناليني مع گوشت وخون ك چث كرجانا ...

 $\triangle$   $\triangle$ 

## ملک کی حفاظت کے لئے انتظامات

ملک کی حفاظت اور اس کی ترقی مختلف انتظامات ہے ہوتی ہے۔حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے چارتیم کے انتظامات کا تذکرہ فرمایا ہے:

آایی عمارتیں بنائی جائیں جن سے عام لوگ فائدہ اٹھا ئیں، جیسے شہر پناہیں (فصیلیں ہشہر کی چاردیواریں) سرحدی چوکیاں (وہ جگہ جہاں لشکر حفاظت سرحد کے لئے قیام کرے) قلعے (وہ محفوظ اور سنگین عمارتیں جن میں بادشاہ کی فیملی یافوج رہے، جیسے لال قلعہ وغیرہ) سرحدیں (کنٹرول لائن) مارکیٹ اور بل وغیرہ۔

- پینے اور آب پاشی ہے لئے کنویں کھود ہے جائیں اور چشمے نکالے جائیں ،ای طرح پانی کے تالاب (Reservoir)
   اور ڈیم باند ھے جائیں اور دریاؤں (بڑی ندیوں) پر گشتیاں تیار رکھی جائیں جو باڑ آنے پرلوگوں کی مدد کریں اور عام حالات میں لوگوں کو دریایار کرنے میں مددویں۔
- (الف) ملک کی بنیادی ضرورت غلداوراشیائے خوردنی ہیں،اگر ملک اس سلسلہ میں خودفیل نہ ہوتو ملکی یا غیرملکی تا جروں کو غلی یا غیرملکی تا جروں کو مانوس کیا جائے اوران تا جروں کو غلہ کی درآ مد پرآ مادہ کیا جائے ،ملکی تا جروں کو سہولیات فراہم کی جائیں اور غیرملکی تا جروں کو مانوس کیا جائے اوران کی دلداری کی جائے۔اور ملک کے باشندوں کو تا کید کی جائے کہ وہ ان پر دیسیوں کے ساتھ اچھا سلوک کریں،اس سے غیرملکی سواگروں کی آمدوروزت بڑھے گی اور ملک کو ضرورت کی چیزیں فراہم ہوں گی۔
- (ب) نیز کاشتکاروں کواس پرآ مادہ کیا جائے کہ وہ کوئی زمین بے کارنہ چھوڑیں، زیادہ سے زیادہ کاشت کریں، تا کہ نہ صرف بیاکہ مملکت کی ضرورت یوری ہو، بلکہ مملکت غلہ برآ مدکرنے کی یوزیشن میں آ جائے۔
- (ج) دستکاری اورصنعت وحرفت کونہ صرف بید کہ فروغ دیا جائے بلکہ متعلقہ لوگوں کواس پر بھی آ مادہ کیا جائے کہ وہ چیز وں کوعمدہ اورمضبوط بنائیں ، تا کہ مارکیٹ میں ملک کی مصنوعات کومقام حاصل ہو۔
- (د) شہرکے باشندوں کوفضائل و کمالات کی تخصیل پرآ مادہ کیا جائے ، جیسے خوش نولیی ،حساب و کتاب فن تاریخ ، علم طب ،اور پیش بینی کے میچ طریقوں میں مہارت پیدا کرنے کی ترغیب دی جائے اوراس کے لئے ممکنہ وسائل فراہم کئے جائمیں ۔
- ﴿ شہر کے احوال کا تفقُد کیا جائے تا کہ مفسداور مملکت کے ۔لئے خیرخواہ کا پنۃ چلتا رہے ،اول ہے بچا جائے ،اور اس کی ریشہ دوانیوں پرنظرر کھی جائے ۔اور ثانی کوشریک کاربنایا جائے یااس کی دلداری کی جائے ۔ دوستوں کی دلداری بھی ضروری ہے۔

اسی طرح تفقد ِ احوال ہے محتاجوں کا پیۃ چلے گا اور ان کی مدد کی جاسکے گی ، اور عمدہ صنعت کا روں کا بھی پیۃ چلے گا، اور ملک ان ہے استفادہ کرے گا۔

ومن باب كمال الحفظ : بناءُ الأبنية التي يشتركون في الانتفاع بها، كالأسوار، والرُّبُط، والحصون، والثُّغُور، والأسواق، والقناطر.

ومنه: حفر الآبار واستنباط العيون، وتَهِيْنَةُ السُّفُن على سوا حل الأنهار.

ومنه: حملُ التجَّارِ على المِيْرة، بتأنيسهم وتأليفهم، وتوصيةِ أهل البلد أن يُحسنوا المعاملة مع الغرباء، فإن ذلك يفتح بابَ كثرةِ ورودهم؛ وحملُ الزُّرَّاعِ على أن الايتركوا أرضًا مهمَلة؛ والصُنَّاعِ على أن يُحسنوا الصِّناعاتِ، ويُتَقِنُوها؛ وأهلِ البلدعلى اكتساب الفضائل، كالخط، والحساب، والتاريخ، والطب، والوجوه الصحيحة من تقدمة المعرفة.

ومنه: معرفةُ أخبار البلد، ليتميز الدَّاعر من الناصح، ولِيُعلم المحتاجُ فَيُعَانَ، وصاحبُ صنعةٍ مرغوبةٍ، فيستعانُ به.

ترجمہ: اور مملکت کی کامل حفاظت کے باب ہے آلی عمارتیں بنانا ہے جن سے فائدہ اٹھانے میں سب لوگ شریک ہوں، جیسے شہر پناہیں،سرائیں، قلع،سرحدیں،بازاراور بل۔

اورازاں جملہ: کنویں کھودنا، چشمے نکالنااور دریاؤں کے کناروں پر کشتیوں کو تیارر کھنا ہے۔

اورازاں جملہ: تا جروں کوغلہ لانے پر آمادہ کرناہے، ان کو مانوس کر کے اوران کی دلداری کر کے، اورائل شہر کو تا کید
کرناہے کہ وہ پردیسیوں کے ساتھ اچھاسلوک کریں۔ پس بید چیز سوداگروں کی آمدور فت کا دروازہ کھولے گی ۔۔۔ اور
کاشتکاروں کو آمادہ کرنا ہے اس پر کہ وہ کوئی زمین بے کا رنہ چھوڑیں '۔۔۔۔ اور دستکاروں کو آمادہ کرنا ہے اس پر کہ وہ
چیزوں کو عمدہ اور مضبوط بنا کیں ۔۔۔ اور شہروالوں کوفضائل کی تخصیل پر آمادہ کرنا ہے جیسے لکھنا، حساب، تاریخ، طب اور
پیش بنی مصبحے طریقے۔

اورازاں جملہ:شہرکے احوال کا جاننا ہے تا کہ مفسد، خیرخواہ سے ممتاز ہوجائے۔اور تا کہ مختاج کا پیتہ چلے، پس اس کی مدد کی جائے،اور کارآ مدصنعت والے کا پیتہ چلے تا کہ اس سے مدد لی جائے۔

لغات: السُوْد : شهر پناه جمع أَسُوارٌ وسِيْرَانٌ ..... الرِبَاطُ: قلعه ياوه جگه جهال شكرها ظت سرحد كے لئے قيام كرے جمع دُبُط اور جو دِبَاطَ بمعنی سرائے ہاس كی جمع دِبَاطَاتٌ ہے ..... السِيْرة: خوراك جس كوذ خيره كركے ركھاجائے جمع مِيَرٌ ..... الغويب: مسافر، اجنبى ، وطن ہے دور ..... الدَاعِو: شريخ بيث جمع دُعًاد .

☆ ☆ ☆

## ملک کی و مرانی کے بڑے اسباب

بارہویں صدی ہجری میں حضرت شاہ صاحب قدس سرہ تحریر فرماتے ہیں کہ اس زمانہ میں مملکت کی وریانی کے بڑے اسباب دو ہیں:

آسرکاری خزانے کاغیر ضروری مصارف کے بوجھ تلے دب جانا۔۔۔جیسے اس زمانہ میں جنگ لڑنے والے بیت المال ہی کوذر بعید کمتاش بنائے ہوئے ہیں۔علائے دین بیت المال میں ابناحق سمجھتے ہیں۔ بزرگوں اور شاعروں کے ساتھ حسن سلوک کرنا ہاو شاہوں کی عادت ہے،ای طرح اور لوگ بھی ہادشا ہوں سے مختلف طرح سے بھیک مانگتے ہیں۔اوران

سب لوگوں کا مقصد محض پیٹ پالنا ہے، وہ مملکت کی کوئی مصلحت پوری نہیں کرتے۔ بیلوگ بار بار بادشاہوں کے پاس آتے ہیں،اوران کی زندگی مکدر کئے رہتے ہیں اس طرح کہا یک بادشاہ کے پاس سے نگلتا بھی نہیں کہ دوسرا پہنچ جاتا ہے،ای طرح بعض بعض کوئنگ کرتے ہیں اور مملکت پر بوجھ ہے رہتے ہیں۔

کا شتکاروں، تاجروں اور پیشہ وروں پر بھاری ٹیکس لگانا بھی ملک کی بربادی کا سبب ہے۔اس سے خیرخواہوں کی تعداد گھٹ جاتی ہے اور رفتہ رفتہ فرما نبردار ختم ہوجاتے ہیں۔اور سخت جنگ جولوگ قوت پکڑ لیتے ہیں اور وہ بغاوت پرآمادہ ہوجاتے ہیں۔

سب لوگول کوبیا ہم نکتہ یا در کھنا جا ہے کہ مملکت ملکے ٹیکسوں اور بفتد رضر ورت عملہ ہی سے سنور سکتی ہے۔

### وغالب سببِ خَراب البُلدان في هذا الزمان شيئان:

أحدهما: تضييقُهم على بيت المال، بأن يعتادوا التكسُّب بالأخذ منه، على أنهم من الغُزاة، أو من العلماء الذين جرت عادة الملوك بصِلتهم، كالزُّهَّاد، ومن العلماء الذين جرت عادة الملوك بصِلتهم، كالزُّهَّاد، والشعراء، أو بوجهٍ من وجوه التكدى؛ ويكون العمدة عندهم هو التكسب، دون القيام بالمصلحة؛ فيدخل قوم على قوم، فيُنغَصُون عليهم، ويصيرون كَلَّ على المدينة.

والثانى: ضرب الضرائب الثقيلة على الزُّراع والتجار والمتحرِّفة، والتشديدُ عليهم، حتى يُفضى إلى إجحاف المطاوعين، واستئصالهم، وإلى تَمَنُّع أولى بأس شديد، وبَغْيهم؛ وإنما تصلُحُ المدينة بالجباية اليسيرة، وإقامةِ الحفظة بقدر الضرورة؛ فليتنبه أهلُ الزمان لهذه النكتة، والله أعلم.

### ترجمه: اوراس زمانه میں ملک کی وریانی کے بوے اسباب دو ہیں:

ان میں سے ایک الوگوں کا بیت المال پر بوجھ بنتا ہے،اس طرح کہ لوگ بیت المال سے لینے کے ذریعہ کمائی کرنے کے عادی بن گئے ہیں،اس بنیاد پر کہ وہ غازیوں میں سے ہیں۔یا اُن علاء میں سے ہیں جن کا بیت المال میں حق ہے۔یا اُن لوگوں میں سے ہیں جن کے ساتھ سلوک کرنا بادشاہوں کی عادت ہے، جیسے بزرگ لوگ اور شعراء ،یا بھیک ما نگنے کی صورتوں میں سے کسی اور صورت کے ذریعہ ،اور ان لوگوں کا مقصد محض اپنا پیٹ یا لنا ہے، بغیراس کے کہ ان سے ملک کی کوئی صلحت بھیل پذیر ہو، پس ایک قوم دوسری قوم پرداخل ہواتی ہے (یعنی یہ تعاون کے خواہاں بادشاہوں کے پاس ملک کی کوئی صلحت بھیل پذیر ہو، پس ایک قوم دوسری قوم پرداخل ہواتی ہیں۔اوروہ لوگ مملکت پر بار بن جاتے ہیں۔ اور دوسری : کا شتکاروں ، تا جروں اور پیشہ وروں پر بھاری فیکس لگانا ہے، اور ان پر بختی کرنا ہے، تا آ تکہ یہ چز

فرمانبرداردں کو بہالے جاتی ہےاوران کو جڑسے مٹادی ہے۔اور سخت جنگ جولوگ قوت بکڑ لیتے ہیں ،اوروہ بغادت پر آمادہ ہوجاتے ہیں اور مملکت ملکے نیکسوں سے اور بفتر رضرورت محافظین (سرکاری عملہ، پولیس وغیرہ) مقرر کرنے ہی سے سنور سکتی ہے،اہل زمانہ کواس اہم نکتہ ہے آگاہ ہوجانا جاہئے ،باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

#### لغات:

تسكسب مالاً: كمائى كرنا .... نَعْصَ العيشَ : زندگى كمدركردينا .... اَجْحَفَ السيلُ: بِهالے جانا اَجْحَفَ الدهوُ: بِلاک كرنا ، جُرُّ الله عَنْ الله عَلْمُ الله عَنْ ا

### باب — ک

## سربراہ مملکت کے لئے ضروری اوصاف

سر براه مملکت میں درج ذیل چوده اوصاف ضروری ہیں:

ا-: پیندیده اخلاق \_ \_\_ اگر بادشاه میں اخلاق حسنہیں ہوں گے تو وہملکت پر بار ہوجائے گا۔

۲-: بہادری — اگر بادشاہ میں شجاعت نہیں ہوگی تو وہ برسر پرکارلوگوں ہے مقابلہ نہیں کر سکے گا ،اورر عایا بھی اس کو حقارت کی نظرے دیکھے گی۔

٣-: برد باري \_\_\_ بادشاه اگر حليم نبيس هو گاتوايخ قهروغضب سے لوگوں كو تباه كرد ہے گا۔

۲۰-: دانشمندی \_\_\_ دانشمند با دشاہ ہی ملک کے لئے تدبیرات نا فعہ نکال سکتا ہے۔

۵-:بادشاه عاقل مو، یا گل نه مو\_

۲-:بادشاه بالغ ہو، بچەنە ہو\_

٤-: بادشاه آزاد مو،غلام ندمو\_

۸-: بادشاہ مرد ہو، عورت نہ ہو، کیونکہ حکومت ایک بھاری ذمہ داری (Heavy Duty) ہے، جوعورت کے ناتواں
 کا ندھوں پڑہیں رکھی جاسکتی۔ نیزعورت اپنی وضع باقی رکھتے ہوئے بڑی حکومت کی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ بھی نہیں
 ہوسکتی۔

9-:بادشاہ ذی رائے ہو، بے وقوف نہو۔

• ١-: بادشاه شنوا بو، بهره نه بو-



اا-: بادشاه بیناهو،اندهانه هوبه

۱۲-: بادشاه گویا ہو، گونگانہ ہو۔

۱۳-:بادشاہ کی پشت (Back)مضبوط ہو یعنی لوگوں نے اس کی اور اس کی قوم کی بزرگی شلیم کرر تھی ہو،اور اس کے اور اس کے اسلاف کے اچھے کارنا ہے دیکھ چکے ہوں۔

۱۳-: بادشاہ کولوگوں کا اعتماد حاصل ہو یعنی لوگ اس کے بارے میں یقین رکھتے ہوں کہ وہ مملکت کی اصلاح میں ذرا کو تا ہی نہیں کرےگا۔

ندکورہ تمام اوصاف کی ضرورت کوعقل تسلیم کرتی ہے اور دنیا کے تمام لوگ بھی اس پرمتفق ہیں ، حالا نکہ ان کے ملک ایک دوسرے سے دور ہیں اوران کے مذاہب مختلف ہیں۔ اوراس اتفاق کی وجہ بیہ ہے کہ سب لوگوں کوا حساس ہے کہ بادشاہ مقرر کرنے سے جومصلحت مقصود ہے وہ مذکورہ اوصاف کے بغیر ممکن الحصول نہیں۔ چنانچہ اگر لوگ مذکورہ باتوں میں سے سے بادشاہ میں کی دبیکھتے ہیں تو اس بادشاہ کو نامناسب تصور کرتے ہیں ، اوراس کو ان کے دل ناپہند کرتے ہیں اوراگر خاموش رہتے ہیں۔

نوٹ: اسلام نے خلیفہ کے گئے جومسلمان مجہداور قرشی ہونے کی شرطیس بردھائی ہیں۔ان کابیان جلد افی (رحمة الله ۲۲۰:۵) میں المحلافة کے عنوان کے تحت آرہا ہے۔

### ﴿باب سيرة الملوكِ

يجب أن يكون الملك مُتَّصفا بالأخلاق المرضية، وإلا كان كَلَّ على المدينة؛ فإن لم يكن شُجاعا ضَعُف عن مقاومة المحاربين، ولم تنظُر إليه الرعية إلا بعين الهَوَان؛ وإن لم يكن حليمًا، كاد يُهلكهم بسَطُوَته؛ وإن لم يكن حكيمًا، لم يستنبط التدبير المُصْلِع؛ وأن يكون عاقلًا، بالغا، حُرًّا، فَهلكهم بسَطُوته؛ وأن يكون عاقلًا، بالغا، حُرًّا، فَكَرًا، ذارأي، وسَمْع، وَبَصَر، ونُطق، ممن سلَّم الناسُ شرفه وشرف قومه، ورأوامنه ومن آباته المماثر الحميدة، وعرفوا أنه لايَأْلُوا جُهدا في إصلاح المدينة.

هذا كلُّه يدل عليه العقلُ، وأجمعت عليه أمم بنى آدم، على تباعُدِ بُلدانهم واختلاف أديانهم لِمَا أحسُّوا من أن المصلحةَ المقصودةَ من نصب الملِك لاتتم إلا به؛ فإن وقع شيئ من إهماله رأوه خلاف ما ينبغى، وكرهَتْه قلوبُهم، ولو سكتوا سكتوا على غيظٍ.

ترجمہ: سیرت بادشاہال کا بیان: بادشاہ کے لئے ضروری ہے کہ وہ پبندیدہ اخلاق سے متصف ہو، اگر ایسانہ گا تو وہ شہر (مملکت) پر بوجھ ہوجائے گا۔ پھراگر وہ بہادر نہیں ہے، تو وہ برسر پیکارلوگوں سے مقابلہ میں کمزور پڑجائے۔ گا۔اوررعایااس کوحقارت کی نظر ہی ہے دیکھے گی۔اوراگروہ بردبار نہیں ہے تو ہوسکتا ہے کہ وہ اپنے قہر ہے لوگوں کو ہلاک کرڈالے۔اوراگروہ دانشمند نہیں ہے تو تدبیرات نافعہ نہیں نکال سکے گا۔اور بادشاہ کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ وہ عقل مند، بالغ ،آزاد، مرد، ذی رائے ،شنوا، بینا،گویا ہو۔(اور)ان لوگوں میں ہے ہوجس کی اور جس کی قوم کی بزرگی لوگوں نے نشلیم کررکھی ہو۔اوراس کے اور اس کے اسلاف کے اجھے کا رنامے لوگ دیکھے چکے ہوں اور لوگ جانتے ہوں کہ بادشاہ ملک کی اصلاح میں ذراکوتا ہی نہیں کرے گا۔

ان سبباتوں کے ضروری ہونے پر عقل دلالت کرتی ہے۔اوراس پرانسانوں کے تمام گروہوں نے اتفاق کیا ہے،ان کے ملکوں کے ایک دوسرے سے دور ہونے ،اوران کے مذاہب کے مختلف ہونے کے باوجود، بایں وجہ کہ دنیا کی تمام اقوام کو اس کا احساس ہے کہ بادشاہ مقرر کرنے سے جُوصلحت تقصود ہے، وہ ان امور کے بغیر پوری نہیں ہوسکتی۔ پس اگر بادشاہ (ان امور میں ) کوئی فروگذاشت کرے گا تو لوگ اس کو نامناسہ جھیں گے۔اوراس بادشاہ کوان کے دل ناپسند کریں گے۔اوراگر وہ خاموش رہیں گے۔اوراس بادشاہ کوان کے دل ناپسند کریں گے۔اوراگر وہ خاموش رہیں گے۔

## بادشاہ کے لئے حشمت کی ضرورت

بادشاہ کے لئے ضروری ہے کہ وہ رعایا کے دلوں میں شمت وعظمت اور دبد بہ پیدا کرے، پھراس کی نگاہ داشت کرے۔اور شمت کونقصان پہنچانے والی کوئی بات پیش آئے تو مناسب تدبیر سے اس کی اصلاح کرے،اور کسی طرح حشمت وعظمت کولوگوں کے دلوں سے زائل نہ ہونے دے۔

میں بھنس جاتے ہیں۔

ای طرح جو خوص پبلک لائف میں آنا چاہاں کے لئے ضروری ہے کہ این حالت اختیار کرے جولوگوں کو پہند ہو،
پوشاک، بات چیت کا انداز اور سلیقہ ایسا اختیار کرے جولوگوں کو مرغوب ہو، پھر ہؤ لے ہؤ لے لوگوں سے قریب ہو، اور خیر
خوابی اور محبت کا مظاہرہ کرے، مگر بات انگل پچونہ ہو، اور نہ کوئی ایسا قرینہ ظاہر ہونے دے جس سے پیتہ چلے کہ وہ بس
''ووٹ''کا خواہاں ہے۔ پھر وہ لوگوں کو بیہ بات باور کرائے کہ اُس جیسی شخصیت لوگوں کو ملنامشکل ہے۔ اور بیطرز عمل اس
وقت تک جاری رکھے کہ اس کو اظمینان ہوجائے کہ لوگوں کے دل اس کی فضیلت و برتری سے مطمئن ہوگئے ہیں۔ اور ان
کے سینے اس کی عظمت و محبت سے لبرین ہوگئے ہیں اور ان کے اعضاء اس کے سامنے خاکساری اور نیاز مندی کے عادی
ہو چکے ہیں۔ پھر بادشاہ اپنا اس د بد بہ کی حفاظت کرے اور کوئی ایسا کام نہ کرے جس کی آٹر لے کر لوگ اس کی مخالفت پر اتر
آئیں۔ اور خدانخواستہ بادشاہ سے کوئی کوتا ہی اور لغزش سرز د ہوجائے تو لطف واحسان سے اس کا تدارک کرے اور لوگوں کو میہ
بات سمجھائے کہ مصلحت کا نقاضا وہ تھا جو اس نے کیا۔ اور اس عمل سے لوگوں کوفائدہ پہنچے گا، ضرز نہیں پنچے گا۔

ولابد للملك من إنشاء الجاه في قلوب رعيته، ثم حفظِه، وتدارُكِ الخادشات له بتدبيرات مناسبة.

ومن قصدَ الجا ه فعليه أن يتحلَّى بالأخلاق الفاضلة ممايناسب رياستُه، كالشجاعة، والحكمة، والسخاوة، والعفو عمن ظلم، وإرادةِ نفع العامة.

ويفعل بالناس مايفعل الصياد بالوّخس: فكما أن الصياد يذهب إلى الغيضة، فينظر إلى الظباء، ويتأملُ الهيئة المناسِبة لطبائعها وعاداتها، فَيَتَهَيَّا بَتلك الهيئة، ثم يَبُوز لها من بعيد، ويُقَصِّرُ النظرَ على عيونها وآذانها، فمهما عرف منها تيقُظا أقام بمكانه، كأنه جَماد، ليس به حِرَاك، ومهما عرف منها غفلة دَبَّ إليها دبيبًا، وربما أَطْرَبَهَا بالنَّعَم، وألقى إليها أطيبَ ما ترومُه من العلف، على أنه صاحبُ كرم بالطبع، وأنه لم يقصد بذلك صيدها؛ والنَّعَمُ تورث حبَّ المُنعم، وقيدُ المحبة أو ثقُ من قيد الحديد.

فكذلك الرجل الذى يبرز إلى الناس ينبغى أن يؤثّر هيئة ترغَب فيها النفوسُ، من زِكَ، ومنطقٍ، وأدب، ثم يتقرَّب منهم هَوْنًا، ويُظهر إليهم النُّصْحَ والمحبة، من غير مُجازفة والاظهورِ قرينةٍ تدل على أن ذلك لصيدهم، ثم يُعْلِمُهم أن نظيره كالممتنع في حقهم، حتى يرى أن نفوسهم قد اطمأنت بفضله وتقدُّمه، وصدورَهم قد امتلأت مودةً وتعظيمًا، وجوارحَهم تَدَأَبَتُ خشوعًا وإخباتا، ثم لْيَحْفَظُ ذلك فيهم، فلا يكن منه ما يختلفون به عليه، فإن فرط شيئٌ من

### ذلك فَلْيَتَدَارَكُه بلطف وإحسان، وإظهارِ أن المصلحة حَكَمَتْ بمافعل، وأنه لهم، لاعليهم.

ترجمہ: اور بادشاہ کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنی رعایا کے دلوں میں دبد بہ پیدا کرے، پھراس کی حفاظت کرے، پھراس کو نقصان پہنچانے والی چیزوں کا مناسب تدبیروں سے تدارک کرے۔ اور جو شخص حشمت ودبد بہ چاہتا ہے اس پر لازم ہے کہ وہ خودکوالیے اخلاق عالیہ سے مزین کرے جواس کی ریاست کے مناسب ہوں، جیسے بہادری، دانشمندی، فیاضی، گذگار سے درگذر کرنا، اور عوام کا فائدہ چاہنا۔

اوروہ لوگوں کے ساتھ ایبابر تاؤکر ہے جیسا شکاری وحثی جانوروں کے ساتھ کیا گرتا ہے۔ پس جس طرح شکاری جھاڑی میں جاتا ہے، پس وہ ہرنوں کو دیکتا ہے، اوران کی طبیعتوں اور عادتوں کے مناسب ہیئت کوسو چتا ہے، اوران کی ہیئت کے مطابق اپنی ہئیت ہے، مطابق اپنی ہئیت ہے، مطابق اپنی ہئیت ہے، مطابق اپنی ہئیت ہے، پھر وہ دور سے ان کے سامنے آتا ہے۔ اوران کی آتھوں اور کا نوں کی طرف اپنی نگاہ جمائے رکھتا ہے، پس جب جب وہ محسوس کرتا ہے کہ ہرن چو کنا ہوگئے ہیں تو وہ ای جگہ تھر جاتا ہے، گویا وہ کوئی ہے جان چیز ہے، اس میں ذراح کت نہیں ہوتی ۔ اور جب جب ان کو عافل پاتا ہے، تو ان کی طرف آستہ آستہ رینگتا ہے۔ اور بھی ان کو نغموں (خوش کن آواز) سے خوش کرتا ہے، اوران کے سامنے وہ چارہ ڈالتا ہے جوان کو مرغوب ہوتا ہے، گویا وہ فطری طور پر صاحب جود وکرم ہے، اور وہ اس ذریعہ سے ان کوشکار کرنا نہیں جا ہتا۔ اور انعامات منعم کی محبت پیدا کرتے ہیں۔ اور محبت کی بیڑی لوہے کی بیڑی سے زیادہ مضبوط ہے۔

پس ای طرح جو خفس لوگوں کے سامنے نمودار ہونا چا ہتا ہے، مناسب بیہ ہے کہ وہ پوشاک، بات چیت اوراد بوسلقہ کی الی حالت اختیار کرے جولوگوں کو مرغوب ہو، پھر آ ہت آ ہت مان کے قریب ہو، اوران کے سامنے خیر خواہی اور محبت کا اظہار کرے، لاف وگز اف سے بچتے ہوئے، اور کوئی ایسا قرینہ ظاہر نہ ہونے دے جواس پر دلالت کرتا ہو کہ وہ خیر خواہی کی باتیں ان کوشکار کرنے کے لئے ہیں۔ پھر ان کو بتلائے کہ اس جیسا شخص ان کے حق میں ناممکن ہے، یہاں تک کہ د کیھ لے کہ لوگوں کے دل اس کی فضیلت اور برتری پر مطمئن ہوگئے ہیں، اوران کے سینے محبت وعظمت سے بھر گئے ہیں، اوران کے سینے محبت وعظمت سے بھر گئے ہیں، اوران کے اعضاء انکساری اور نیاز مندی کے عادی ہو چکے ہیں۔ پھر وہ الن سب باتوں کی لوگوں میں حفاظت کرے، کوئی کا م اس کے اعضاء انکساری اور نیاز مندی کے عادی ہو چکے ہیں۔ پھر وہ الن سب باتوں کی لوگوں میں جفاظت کرے، کوئی کوتا ہی ہوجائے تو بادشاہ کو چا ہے کہ مہر بائی اور نیک سلوک سے اور بیات ظاہر کرے اس کا تدراک کرے کہ مصلحت کا تقاضاوہ ہوجائے تو بادشاہ کو چا ہے کہ مہر بائی اور نیک سلوک سے اور بیات ظاہر کرے اس کا تدراک کرے کہ مصلحت کا تقاضاوہ ہوجائے کیا۔ اور بیات اس کے مفاد میں ہے، ان کے لئے معز نہیں ہے۔

لغات: خَدَشَهُ (ض) خَدُشًا :خراشُ لگانا، عیب لگانا، .... الغیُه ضَدَ جَمَارُی، پانی کی جگه میں بہت درخت جمع غِیَاض وغَیْضَات .... الحَوَاك: حَرَکت حَوُك (ک) حَوَّكَا وحَوَّكَة : لمِنا .... دَبَّ (ض) دَبًّا و دَبِیْبًا :رینگنا، ہاتھوں اور پیرول کے بل چلنا ..... رُامَ (ن) رَوْمًا الشیئ :ارادہ کرنا ..... الفَیْدُ: بیرُی، جانور کے پاؤل باند صنے کی ری وغیرہ

- ﴿ الْكَوْرَ لِبَالْكُونَ ﴾

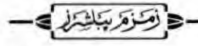
قَیْدَه: بیزی ڈالنا،روکنا..... المجازفة:اٹکل پچو، بے تکی ہاتیں کرنا جاذفه مجاذف ذاٹکل سے خریدوفروخت کرنا..... تَد أُبْ َبَابِ تَفَعُّل کِمعنی بین عادی ہونا۔ماڈہ: دَاْبٌ ہے جس کے معنی بین حالت،عادت بیلفظ مخطوط کراچی میں اعراب کے ساتھ لکھا ہوا ہے اور بین السطور میں اس کا ترجمہ اعتادت بھی لکھا ہوا ہے ۔مطبوعہ میں بیلفظ بگڑ گیا ہے۔

 $\triangle$   $\triangle$ 

## سربراہملکت کے لئے سات ضروری یا تیں

سربراه مملکت کے لئے درج ذیل سات باتیں ضروری ہیں:

- آ اپنی فرما نبرداری ثابت کرنے کے لئے بادشاہ کو چاہئے کہ بہترین کارکنوں کی ہمت افزائی کرے،اور ناکارہ افراد کی ہمت شکنی کرے اور جواس کی نافر مانی کرے اس کی سرزنش کرے مثلاً بادشاہ کسی شخص کی کسی جنگ میں یا خراج کی سخصیل میں یامملکت کے نظم وانتظام میں اچھی کارکردگ دیکھے تو بطور انعام اس کی تنخواہ میں اضافہ کرے،اس کا منصب بلند کرے اور اس سے خندہ پیشانی سے پیش آئے۔اور اگر خیانت دیکھے یا دیکھے کہ وہ کام میں پیچھے رہتا ہے یا کھسک جاتا ہے تو بطور سرزنش اس کی تنخواہ گھٹادے،اس کا منصب بست کردے اور اس سے روگر دانی کرے۔
- ادشاہ کودوسروں سے زیادہ دولت مند ہونا چاہئے۔ مگراس کی مالداری ایسی چیز وں کے ذریعہ ہونی چاہئے جو پلک کے لئے تنگی کا باعث نہ ہوں ۔ مثلاً ویران زمین کی آباد کاری کرنایا کسی دورا فقادہ علاقہ کو حمی (Reserve Area)
   بنانا اوراس کی آمد نی سے فائدہ اٹھانا۔
- (۳) بادشاہ کی پُرشخت گیری اس وقت کرے جب پہلے وہ ارکان دولت اورا کا برمملکت کی ذہن سازی کرلے۔ وہ پہلے ان کے سامنے یہ بات ثابت کرے کہ وہ شخص سزا کا مستحق ہے اور ملکی مصلحت کا تقاضا یہ ہے کہ اس کی گوشالی کی جائے۔اس ذہن سازی کا فائدہ یہ ہوگا کہ اگر بادشاہ کے اقتدام سزا کے بعدلوگوں میں چہ میگوئیاں شروع ہوں گی تو ملک کا یہ عالی د ماغ طبقہ اس کو سنجال لے گا، ورنہ یہ لوگ خوداس میں حصہ دار بن جائیں گے اور ملک میں خافشار ہوگا۔
  - بادشاہ میں فراست اور قیافہ شناسی ضروری ہے، تا کہوہ لوگوں کے دلوں کی مخفی باتوں کو تاڑ لے۔
- پادشاہ نہایت زیرک ہونا چاہئے کہ اگر وہ کسی کے بارے میں اٹکل باندھے تو گویا اس نے اپنی آنکھوں سے
   دیکھا ہے، اور کا نوں سے سنا ہے۔
- ک بادشاہ ضروری کاموں کوالتوامیں نہ ڈالے، تاخیر سے بعض مرتبہ نقصان ہوتا ہے اور کاموں کا ہجوم بھی ہوجا تاہے۔



﴾ اگرکوئی شخص دل میں بادشاہ سے عداوت رکھتا ہے قو بادشاہ اس کے معاملہ میں غفلت نہ برتے ، بلکہ جب تک اس کے پروگرام کوتہس نہر دےاوراس کے زور کوتو ڑنہ دے چین سے نہ بیٹھے۔

والملك مع ذلك يحتاج إلى إيجاب طاعته بالانتقام ممن عصاه، فمهما استشعر من رجل كفاية في حرب، أو جباية، أو تدبير، فليضاعف عطاء ه، وليرفع قدرة، وليبسط له بشره؛ ومهما استشعر منه خيانة، وتخلفا، وانسلالاً، فلينقص من عطائه، وليخفض من قدره، وليطو عنه بشره؛ وإلى يسار أكمل من يسار الناس؛ وليكن ممالا يُضيَّق عليهم، كَمَواتٍ يُخييه، وناحية بعيدة يَحْمِيها، ونحو ذلك؛ وإلى أن لايبطش بأحد، إلا بعد أن يُصَحِّح على أهل الحل والعقد: أنه يستحقه، وأن المصلحة الكلية حاكمة به؛ ولابد للملك من فراسة يتعرف بها ما أضمرت نفوسهم، ويكون المعلّى يظنُّ بك الظنَّ كَانَ قد رأى وقد سمع؛ ويجب عليه أن لايؤخر مالابد منه إلى غد؛ ولايكم منهم أحدًا يُضمر عداوته دون فك نظامه، وإضعاف قوته، والله أعلم.

ترجمہ: اور باوشاہ ان (گذشتہ) باتوں کے ساتھ (مستزاد) اپنی فرمانبرداری ثابت کرنے کے لئے اس بات کا مختاج ہے کہ دوہ اس خض ہے بدلہ لے (یعنی سرز شرکرے) جواس کی نافرمانی کرتا ہے۔ پس جب جب باوشاہ کی شخض کی کہی جنگ میں یا فرات کی سے جنس باوشاہ کی شخص کا تدبیر میں کوئی اچھی کارکردگی محسوں کرنے تو اس کی شخواہ بڑھادے، اور اس کا منصب بلند کرے، اور اس کے ساتھ خندہ پیشانی ہے پیش آئے، اور جب جب اس ہے خیانت، پیچھے بمنا اور کھک جانا دیکھے تو اس کی شخواہ کم کردے، اور اس کا منصب گھٹادے، اور اس ہے روگردائی کرے اور باوشاہ ایک الداری کا بھی مختاج ہے جو عام لوگوں کی مالداری ہے کا کرتے ہو، ور افرادی ان چیز وں کے ذریعہ ہوجو لوگوں پر بیٹی نہ کریں، جیسے کوئی فیر آباد زمین جس کی آباد کاری کرے اور دورا فنادہ علاقہ، جس کوئی فیر آباد زمین جس کی آباد کاری کرے اور دورا فنادہ علاقہ، جس کوئی فیر آباد زمین جس کی آباد کاری کرے اور دورا فنادہ علاقہ، جس کوئی فیر آباد زمین جس کی آباد کاری کرے اور دورا فنادہ علاقہ، جس کوئی فیر آباد زمین جس کی آباد کاری کرے اور دورا فنادہ علاقہ، جس کوئی فیر آباد خیس جس کوئی فیر آباد بادشاہ اس کا بھی جنان ہے کہ دوہ کس پر بخت گیری نہ کرے مگر ارباب طل بادشاہ میں اس کے بیات ثابت کر نے جس کے ذریعہ وہ کوئی ہیں چھپی ہوئی باتیں جان کے اور بادشاہ کی واجب ہے کہ دوہ کروں کاموں کو آئی کہ بات خواس نے کہ اور کی کاموں کو آئیدہ پر شنا ہے ۔ اور بادشاہ کی واجب ہے کہ دوہ کروں کاموں کو آئیدہ پر شنا ہے ۔ اور بادشاہ کی واجب ہے کہ دوہ کروں کاموں کو آئیدہ پر شنا ہے ۔ اور اگر بادشاہ کی واجہ کے کہ دوہ دل میں بادشاہ ہے عداوت پوشیدہ رکھتا ہے تو اس کے نظام کو در جم برجم کے بغیر ، ادر اس کی میں اس کوئی انگل باند ھے تو گویاس کے نظام کو در جم برجم کے بغیر ، ادر اس کی ساتھ کی سے کہ دوہ کر در بعر برجم کے بغیر ، ادر اس کی ساتھ کی تھوں کوئی کوئی انگل باند ہے تو تو بیاد ساتھ کی تھوں کوئی تیں بادشاہ میں بادشاہ سے عداوت پوشیدہ رکھتا ہے تو اس کے نظام کو در جم برجم کے بغیر ، ادر اس کی تھا می کوئی تو کی تھوں کی تھوں کے کہ کوئی تو کی تو کی تھوں کی تو کی تھوں کی تھور کی کوئی تو کی تھور کی کوئی تو کی تو کی تھور کی تو کی تھور کی تو کی تو کی تھور کی تو کی تھور کی تھور کی تو کی کوئی تو کی تو کی تو کی تو کی تو کی تو کی تو کی

قوت کو کمزور کئے بغیر چین ہے نہ بیٹھے، باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

#### لغات:

السُتَشْعَرَ منه بمسوس كرنا، بهنك برئنا .... تكفى يَكفِى كِفَايَةً : كافى مونا ـ يهال كفاية كم عنى كارنامه كه بيل السُتَشْعَرَ منه بيجهر منا .... الْسُلَّ منه : چَيكِ سے كھيك جانا .... طَوى يَطْوِى طَيًّا: لِبيننا .... أَخْيَاهُ: زنده كرنا أَخْيَا الأرض : سرسبر بنانا .... حَمْى (ض) حَمْيًا الشيئ من الناس : روكنا، بچانا المجمى: وه چراگاه جس ميل دوسرول كوجانور چرائے كى ممانعت مو۔

### باب ــــــ ۸

## سركارى عمله كخظم وانتظام كابيان

یہارتفاق ثالث کا تیسرااورآ خری باب ہے۔اس باب میں سرکاری عملہ کے احوال مذکور ہیں: عملہ کی ضرورت ،شرا نظ اور برتا ؤ: بادشاہ چونکہ بذات خود حکومت کے تمام کام سرانجام نہیں دے سکتا،اس لئے

حکومت کے ہرکام کے لئے علحد ہ علحد ہ عملہ ہونا ضروری ہے۔اورملاز مین کے لئے چار شرطیں تو لازمی ہیں ،اورایک شرط متزاد ہے یا یہ ہیں کہ چارشرطیں مثبت ہیں اور یا نچویں شرط منفی ہے:

۱-: ایمان داری ،فرض شناسی اوراحساس فرمه داری \_ کیونکه اس کے بغیر کام به خوبی انجام نہیں پاسکتے \_

۲-: جو کام کسی کے سپر دکیا جائے ، اس کی انجام دہی کی اس میں پوری صلاحیت ہونی چاہئے۔ نااہل نہ صرف میہ کہنا کام رہتا ہے بلکہ وہ سارا معاملہ بگاڑ دیتا ہے۔ حدیث شریف میں ہے اِذا وُسّد الأمر إلى غیر أهله فانتظرِ الشّاعة ( بخاری کتاب العلم ۔ باب دوم حدیث نمبر ۵ ع) ترجمہ: جب کام نااہل کوسونیا جائے تو قیامت کا انتظار کرو۔ قیامت کے دن تمام چیزیں نا بود ہوجا کیں گی۔ اسی طرح اب انتظار کروکہ کب کام درہم برہم ہوتا ہے۔

۳-: ملازمین میں بادشاہ کی معروف کاموں میں فرمان نبرداری ضروری ہے۔ اطاعت ہی سے نظم وضبط
(Discipline) پیدا ہوتا ہے اور کام سنورتے ہیں۔

رجمت الله الواسعة

کردے، ورن**یملکت کے ساتھ خیانت ہوگی اور بادشاہ اپنے حق میں کانٹے بوئے گا۔** 

۵-:اورمناسب بیہ ہے کہاں شخص کوملازم نہ رکھا جائے جس کو بوقت ضرورٹ معزول کرنے میں دشواری پیش آئے۔ وہ خاندانی اثر ورسوخ رکھتا ہو یا اس کا بادشاہ پر رشتہ داری وغیرہ کاحق ہو، پس اگر اس کو برطرف کیا جائے گا تو لوگ برا سمجھیں گےاور ہوسکتا ہے کہ کوئی فتنہ کھڑا ہو۔

مخلص اور غیرمخلص میں امتیاز: بادشاہ کو چاہئے کہ وہ اپنے محبت کرنے والوں میں امتیاز کرے کہ کون کس وجہ سے محبت کرتا ہے؟ کیونکہ بعض لوگ امید وہیم کی وجہ سے تعلق رکھتے ہیں ، ایسے لوگوں کو اپنا تو نہیں سمجھنا چاہئے، مگر ان کی دلداری اور کسی نہ کسی طرح ان کے ساتھ نباہ کرنا ضروری ہے، ایسے لوگوں سے بھی بگاڑا چھانہیں ۔ شہد چاہئے تو مُہال کو لات نہیں مارنی چاہئے ۔ اور بعض لوگ بے غرض محبت کرتے ہیں، وہ بادشاہ کے نفع وضر رکوا پنا نفع وضر سمجھتے ہیں، یہی مخلص دوست، واقعی بہی خواہ اور سبح ہمدرد ہیں، ان کی قدر کرنی چاہئے اور ہم طرح ان کی ہمت افزائی کرنی چاہئے۔ سوال: پہلی متم کے لوگوں کی دلداری کیوں ضروری ہے؟ وہ تو خود غرض ہیں!

جواب: خودغرضی ان کی فطرت ہے، وہ بدل نہیں سکتی۔ لبندا بادشاہ کوان سے زائداز فطرت بات کی خواہش نہیں کرنی چاہئے ، بادشاہ کواپنامقصد جو کچھان کے پاس ہے، اس سے نکال لینا چاہئے اس کفنیمت سمجھنا چاہئے کہ وہ مخالف نہیں ہیں۔ عملہ کی اقسام اوران کا مقام :سرکاری ملاز مین تین طرح کے ہوتے ہیں :

ا-: وشمن کے شرسے ملک کی اور باوشاہ کی حفاظت کرنے والے، جیسے فوج ، پولس اور بادشاہ کے باڈی گارڈ-ان لوگوں کا مقام وہ ہے جوجسم انسانی میں ہاتھوں کا ہے ، جوہتھ یا راٹھاتے ہیں ،اگر ہاتھ نہ ہوں تو آ دمی اپنی مدافعت نہیں کرسکتا۔ ۲-: ملک کانظم وانتظام کرنے والاعملہ ، جیسے انتظامیہ اور عدلیہ وغیرہ۔ بیلوگ انسان کے فطری قوی کی طرح ہیں ، جن کے بغیر انسان کی گاڑی نہیں چل سکتی۔ پس ان لوگوں کی اہمیت قشم اول سے زائد ہے۔

۳-: مشیران مملکت ، جیسے وزراءاور مقاننہ وغیرہ۔ بید حضرات بمنزلہ عقل وحواس کے ہیں ، جن کے بغیرانسان ، انسان نہیں ، پاگل ہے یا ناقص انسان (اندھا، بہرہ، گونگا) ہے ، کامل نہیں ، پس ان کی حیثیت سب سے بڑھی ہوئی ہے۔ فاکدہ: بادشاہ کے لئے عملہ کے احوال ہے باخبرر ہنا ضروری ہے ، تا کہ اصلاحی یا تخریبی باتوں کا پیتہ چلتا رہے اور بروقت مداوا کیا جاسکے۔

### ﴿باب سياسة الأعوان

لماكان الملك لايستطيع إقامة هذه المصالح كلَّها بنفسه، وجب أن يكون له بإزاء كلَّ حاجةٍ أعوانٌ؛ ومن شرط الأعوان: الأمانة، والقدرة على إقامةِ ما أمروا به، وانقيادُ الملك،

والنصحُ له ظاهرًا وباطنًا؛ وكلُّ من خالف هذه الشريطة فقد استحقَّ العزلَ؛ فإن أهمل الملِك عزلَه فقد خان المدينة، وأفسد على نفسه أَمْرَةً.

وينبغى أن الايتخذ الأعوانَ ممن يتعذر عزلُه، أو ممن له حقَّ على الملك: من قرابة، أو نحوها، فَيَقُبُحُ عزلُه، ولُيْمَيِّر الملكُ بين محبيه: فمنهم من يحبه لرهبته أو لرغبته، فَلْيَجُرَّه إليه بحيلة، ومنهم من يحبه لذاته، ويكون نفعُه نفعا له، وضورُه ضورًا عليه، فذلك المحبُّ الناصح؛ ولكل إنسان جبلة جُبل عليها، وعادة اعتادها، والاينبغي للملك أن يرجُوَ من أحد أكثر مماعنده.

والأعوان: إما حفَظة من شر المخالفين، بمنزلة اليدين الحاملتين للسلاح من بدن الإنسان؛ وإما مدبِّرُون للمدينة، بمنزلة القُوى الطبيعية من الإنسان؛ أو المشاورون للملك، بمنزلة القوى الطبيعية من الإنسان؛ أو المشاورون للملك، بمنزلة العقل والحواس للإنسان؛ ويجب على الملك أن يسأل كلَّ يوم ما فيهم من الأخبار، ويعلمَ ما وقع من الإصلاح، وضدّة.

ترجمہ: اہل کاروں کے ساتھ برتاؤ کا بیان: جب بادشاہ بذات خود حکومت کے تمام کاموں کو سرانجام نہیں دے سکتا، تو ضروری ہے کہ بادشاہ کے لئے ہرکام کے مقابل مددگار (اہل کار) ہوں۔اور معاونین کے لئے شرط ہے: امانت داری اور اس کام کی انجام دہی کی قدرت جس کا ان کو حکم دیا گیا ہے اور بادشاہ کی فرما نبرداری اور ظاہر وباطن میں بادشاہ کی فرمانبرداری اور خام دیا گیا ہے اور برخواہی ۔ پس اگر بادشاہ نے اس کو معزول نہ خیرخواہی ۔ اور ہروہ کارکن جس میں بیشرط نہ پائی جائے وہ یقیناً برطر فی کا شخق ہے۔ پس اگر بادشاہ نے اس کو معزول نہ کیا تو اس نے مملکت کے ساتھ خیانت کی ،اور خودا بنی ذات کے لئے خرابی پیدا کی۔

اور مناسب بیہ ہے کہ ان لوگوں میں سے ملازم نہ رکھے، جس کا معزول کرناد شوار ہو، یا جس کا بادشاہ پرحق ہو، رشتہ داری کی جبہ سے، یاس طرح کی کسی اور چیز کی جبہ سے، پس براہوگا اس کا برطر نے کرنا — اور چاہئے کہ بادشاہ اپنج بین میں امتیاذ کرے، کیونکہ بعض لوگ بادشاہ سے محبت کرتے ہیں اس کے خوف کی وجہ سے، یا اس سے کسی امید کی وجہ سے، پس وہ چاہئے کہ بادشاہ اس کو کسی تدبیر سے اپنی طرف تھنچے۔ اور بعض لوگ بادشاہ سے اس کی ذات کی وجہ سے محبت کرتے ہیں۔ وہ لوگ بادشاہ کا نفع اینا نفع اور بادشاہ کا نقصان اپنا نقصان ہجھتے ہیں، پس بہی شخص ' دمخلص دوست' ہے اور ہرانسان کی لوگ بادشاہ کا نفع اینا نفع اور بادشاہ کا نقصان اپنا نقصان ہجھتے ہیں، پس بہی شخص ' دمخلص دوست' ہے اور ہرانسان کی ایک فطرت ہوتی ہے، جس پروہ پیدا کیا جا تا ہے۔ اور ایک عادت ہوتی ہے، جس کا وہ عادی ہوتا ہے اور بادشاہ کے لئے یہ مناسب نہیں ہے کہ وہ کسی سے اس چیز سے زائد کی امیدر کھے جواس کے پاس ہے (بیسوال مقدر کا جواب ہے) مناسب نہیں ہے کہ وہ کسی اُن ہاتھوں کی طرح ہیں جو اور علی انسانی میں اُن ہاتھوں کی طرح ہیں جو ہمیارا ٹھانے والے ہیں ۔ یاوگ انسان کے فطری قو کی کی طرح ہیں ۔ یابادشاہ ہمیارا ٹھانے والے ہیں ۔ یاوگ انسان کے فطری قو کی کی طرح ہیں ۔ یابادشاہ ہمیں اُن کیا ہمیں کی کی کی کی کی کی کی کا اس کی بادشاہ کیا ہوتاہ ہیں۔ یاوگ انسان کے فطری قو کی کی کی کی کرے ہیں۔ یابادشاہ

کے مشیر ہیں۔ بیلوگ انسان کی عقل اور حواس کی طرح ہیں ۔ اور بادشاہ کے لئے ضروری ہے کہ وہ روزانہ وہ خبریں معلوم

کرتارہے جوان کارکنوں کی ہیں اوران باتوں کو جانتارہے جواصلاح کے بیل سے یااس کی ضد کے بیل سے پیش آتی ہیں۔
لغات: السعَون (مصدر) مددکرنا، مددگار، خادم اہل کار، ملازم، سرکاری عملہ کا آدمی (واحدوجیع، فدکروموئٹ سب کے
لئے مستعمل ہے) جمع اَعُوان ..... الشريطة: الشرط ..... قَبْح باب کرم: براہونا ..... جَرَّ (ن) کھینچنا، گھیٹنا ..... بحیلة ای
یظهر رُعْبَه لمن یحب رهبة، ویوغب لمن یحبه رغبة، ویُحسن إلیه اله سندی.



## سرکاری عملہ کی تنخواہ گورنمنٹ کے ذمہ ہے اور سرکاری خزانہ کی فراہمی کا طریقہ

بادشاہ اوراس کے معاونین (سرکاری کارکن) مملکت کے لئے مفید کا موں میں مشغول رہتے ہیں اس لئے ان کی شخواہ مملکت کے ذمہ ہے۔ عقل کا بھی تقاضا ہے اور شریعت کا بھی اصول ہے کہ جو شخص کسی کے بن محبوس ہو، اس کے مصارف کا ذمہ دارجا بس (رو کنے والا) ہوتا ہے، جیسے بیوی بحق شو ہرمجبوس ہوتی ہے اور قیدیوں کو حکومت جیل میں ڈالتی ہے، اس لئے ان کا خرج شو ہراور حکومت کے ذمہ ہے۔

اورسرکاری خزاند کی فراہمی کے لئے منصفانہ طریقہ ہونا چاہئے جورعایا کے حق میں ضرررساں نہ ہواور مملکت کی ضروریات بھی پوری کروے ۔ یعنی ٹیکس اور لگان مقرر کرنے میں دونوں باتوں کا لحاظ رھنا چاہئے ۔ پبلک پر بہت زیادہ بار بھی نہ پڑے اور ملک کی ضرورت بھی پوری ہوجائے ۔ پس ہر چڑھس پراور ہرتیم کے مال پڑئیکس لگانا مناسب نہیں ، آخر کوئی تو وجہ ہے کہ مشرق ومغرب کے سلاطین متفق ہیں کہ محصول اہل ٹروت (دولتمندوں) سے اور لگے ہوئے ڈھیروں (بڑی جمع شدہ دولت) سے اور اموال نامیہ (بڑھنے والے مالوں) سے لیا جائے ۔

اموال نامیہ: جیسے افزائش نسل کے لئے پالے ہوئے چو پائے، کا شتکاری، باغبانی، تجارت وغیرہ ۔ اوراگراتے لگان سے مملکت کی ضرورت بوری نہ ہوتو پھر برسرروز گارلوگوں پڑیکس لگایا جائے۔ ان کی آمد نیوں میں سے ایک حصد لیا جائے، بدوز گارلوگوں کوئی معقول آمدنی نہ ہوئیکس سے مشتیٰ رکھا جائے۔

ولما كان الملك وأعوانه عاملين للمدينة عملاً نافعًا، وجب أن يكون رزقهم عليها؛ ولا بد أن يكون لجباية العشور والحَراج سنة عادلة ، لا تَضُرُّ بهم ، وقد كَفَتِ الحاجة ؛ ولا ينبغى أن يُضرب على كل أحد ، وفى كل مالي ؛ ولأمرِمًا أجمعت ملوك الأمم من مشارق الأرض ومغاربها : أن تكون الجباية من أهل الدتور ، والقناطير المقنطرة ، ومن الأموال النامية ، كماشية متناسلة ، وزراعة ، وتجارة ؛ فإن احتيج إلى أكثر من ذلك فعلى رؤس الكاسبين .



ترجمہ: اور جب بادشاہ اور اس کے معاونین مملکت کے لئے مفید خدمات انجام دیتے ہیں تو ضروری ہے کہ ان کا روزینہ مملکت کے ذمہ ہو۔ اور ضروری ہے کہ عشر وخراج کی وصولی کے لئے کوئی منصفانہ طریقہ ہو، جورعایا کے حق میں ضرر رسال نہ ہو، اور ضروریات مملکت کے لئے کافی ہوجائے۔ اور بیہ بات مناسب نہیں ہے کہ ہر شخص پر، اور ہرتم کے مال پر لگان مقرر کیا جائے ، اور کوئی تو وجہ ہے کہ شرق ومغرب کے بادشا ہوں نے اتفاق کیا ہے کہ محصول اہل شروت ہے، اور لگان مقرر کیا جائے ، اور کوئی تو وجہ ہے کہ شرق ومغرب کے بادشا ہوں نے اتفاق کیا ہے کہ محصول اہل شروت ہے، اور لگے ہوئے مویشی ، کھیتی باڑی اور لگے ہوئے مویشی ، کھیتی باڑی اور تجارت میں سے وصول کیا جائے ۔ پھراگر اس سے زیادہ مال کی ضرورت پیش آئے تو باروزگار لوگوں پڑنیکس لگایا جائے۔ تجارت میں سے وصول کیا جائے ۔ پھراگر اس سے زیادہ مال کی ضرورت پیش آئے تو باروزگار لوگوں پڑنیکس لگایا جائے۔ ترکیب: سند تا عاد لہ تا ہم ہے ان یکو ن کا ، اور خبر کا فصل آگیا ہے اس لئے یکو ن مذکر ہے۔

☆ ☆ ☆

# عسكرت ظيم كي ضرورت

پہلے بادشاہ خود'' سالا را فواج'' ہوتا تھا، اس لئے بادشاہ کے لئے اپنے شکر کی تنظیم ضروری ہے۔اورلشکر کی تنظیم کا مریقہ وہی ہے جواُلیل بچھیرے کوسدھانے کا ہے۔اس فن کا ماہر گھوڑے کی جالوں کوخوب جانتا ہے یعنی رہوار، دُلکی، لیا ہے جواُلیل بچھیرے کوسدھانے کا ہے۔اس فن کا ماہر گھوڑے کی جالوں کوخوب جانتا ہے بھی جانتا ہے جس لیا ہے گھوڑے کوخوب تنبیہ ہوتی ہے یعنی ڈائٹنا،لکڑی وغیرہ چھونا اور کوڑا استعال کرنا۔ پھر جب وہ پچھیرے کوسدھانے کے لئے لے جلتا ہے تواس پر برابر نظر رکھتا ہے۔ جب بھی گھوڑا کوئی ایسی حرکت کرتا ہے جونا پہندیدہ ہوتی ہے یاوہ کسی لیا ہے کہ کے لئے لئے چھائے تا ہے تواس پر برابر نظر رکھتا ہے۔ جب بھی گھوڑا کوئی ایسی حرکت کرتا ہے جونا پہندیدہ ہوتی ہے یاوہ کسی پہندیدہ بات کوچھوڑ تا ہے تو وہ محض گھوڑے کو سخت تنبیہ کرتا ہے۔

کرنے جاہئیں،اوروہان طریقوں کوبھی جانتا ہوجن سےفوج گو تنبیہ ہوتی ہے۔ نیز سالا رافواج کی یہ بھی ذ مہداری ہے کہوہ برابرفوج سے ریبرسل کراتارہے ،کسی وقت بھی ان کو بے کارنہ چھوڑے۔

ولابد للملك من سياسة جنوده؛ وطريقُ السياسة مايفعلُه الرائضُ الماهر بفرسه، حيث يَتَعَرَّف أصنافَ الجَرِّي: من إرقالِ، وهَرُولة، وعَدُو، وغيرها؛ والعاداتِ الذميمة : من حَرُونةٍ، ونحوها؛ والأمورَ التي تُنبَّهُ الفرس تنبيها بليغا كالنَّخُس، والزَّجُو، والسوط، ثم يراقبه، فكلما فعل ما لايرتضيه، أو ترك ما يرتضيه يُنبَّهُه بما ينقاد له طبعُه، وتنكسر به سورته؛ وليقُصُد في ذلك أن لايتشوَّ خاطِرُه، فلا يتفطن لماذا ضربه؟ ولتكن صورةُ الأمر الذي يُلقيه إليه متمثلةً في صدره، منعقدة في قلبه، والخوف من المجازاة مقيما في خاطره؛ ثم إذا حصل فعلُ المطلوب، والكف عن المهروب، لاينبغي أن يَترك الرياضة، حتى يرى أن الطريقة المطلوبة صارت خُلُقا له ودَيْدَنَا، وصار بحيث لولاالزجرُ لَماركن إلى خلافها؛ فكذلك يجب على رائض الجنود أن يعرف الطريقة المطلوبة فِعُلاً وكَفًا، والأمورَ التي يقع بها تَنْبِيهُهُمْ، وليَكُنْ من شأنه أن لايُهمل شيئًا من ذلك أبدًا.

ترجمہ: اور بادشاہ کے لئے اپنے لئکر کی تظیم ضروری ہے۔ اور تظیم کا طریقہ وہ ہے جو پچھرے کوسدھانے کا ماہر اپنے گھوڑے کے ساتھ اختیار کرتا ہے۔ چنانچہ وہ خوب پہچانتا ہے چال کی قسمیں یعنی پوید (دکلی) تیز روی (رہوار) سریٹ وغیرہ، اور (جانتا ہے گھوڑ وں کی) ہری عادتیں لیعنی اڑنا اور اس کے مائند، اور ان باتوں کو جو گھوڑ او کو خوب تنبیہ کرتی ہیں، جیسے (کنری وغیرہ) چھونا، جھڑ کنا اور کوڑا۔ پھر وہ گھوڑے کی گرانی رکھتا ہے۔ لیس جب بھی گھوڑا کوئی ایس حرکت کرتا ہے جواس کو پہندہ وتی ہے تو وہ گھوڑے کو ایسی تحت بنبیہ کرتا ہے کہ گھوڑے کی طبیعت اس کی مطبع ہوجاتی ہے اور اس کی تیزی ٹوٹ جاتی ہے ۔ اور چاہئے کہ ٹریننگ دینے والا جو بھی تنبیہ کرے اس میں اس بات کا خیال رکھے کہ گھوڑے کا دل مشوں نہ ہوجائے کہ وہ یہ یہ نیسی کے کہ سرھانے والے نے تنبیہ کرے اس میں اس بات کا خیال رکھے کہ گھوڑے کا دل مشوں نہ ہوجائے کہ وہ یہ یہ ہیں جس مطبع پر تنبیہ کر رہا ہے اس کی وہ وہ ہو، اس کے دل میں بیٹھنے والی ہو ( یعنی وہ خوب بچھ رہا ہو کہ اس فلطی پر تنبیہ کر رہا ہے اس کی صورت جس کو وہ ہو، اس کے دل میں بیٹھنے والی ہو ( یعنی وہ خوب بچھ رہا ہو کہ اسے فلا ان فلطی پر مارا اس کے سینہ میں موجا وہ کہ وہ اس کے دل میں بیٹھنے والی ہو ( یعنی وہ خوب بچھ رہا ہو کہ اسے فلا ان فلطی پر مارا کا خوف اس کے دل میں بیٹھنے اس کے دل میں بیٹھنے والی ہو ( یعنی وہ خوب بچھ رہا ہو کہ اسے فلا ان فلطی پر مارا ورجس بات سے بھا گا ( بچا ) جا رہا ہے اس سے رکنا حاصل ہوجائے تو مناسب نہیں ہے کہ ریبر سل چھوڑ دے میں ملکہ رائے اور اس کا وطیرہ بن گیا ہے ۔ اور گھوڑ اایسا ( بلکہ تمرین جاری رکھے ) تا آت نکہ دیکھ لے کہ مطلوبہ طریقہ گھوڑے میں ملکہ رائے اور اس کا وطیرہ بن گیا ہے ۔ اور گھوڑ اایسا

ہو چکا ہے کہا گرجھڑکا نہ بھی جائے تب بھی وہ اس کے (سکھلائے ہوئے طریقہ کے ) خلاف کی طرف ماکل نہ ہوگا ۔۔۔
پس اسی طرح عسکری تنظیم کرنے والے کے لئے ضروری ہے کہ وہ کرنے اور نہ کرنے کے مطلوبہ طریقوں کو جانے اوران امورکو بھی جانے جن کے ذریعہ فوج کو تنبیہ ہوتی ہے اور چاہئے کہ سالارا فواج کی بیجالت ہو کہ وہ ان باتوں میں سے کسی کو بھی بھی بھی بھی نہ چھوڑ ہے۔

لغات: رَاضَ يَرُوْضُ رَوْضًا وِدِيَاضَةُ المُهُوّ: پجھرے کوسدھانا، صفت رَائِضْ ..... اَدْقَلَ: پویہ چانا، گھوڑے کا درمیانی چال چلنا، جس میں ایک وقت میں تین پیراٹھتے ہیں ..... هَرُولَةٌ: تیز چلنا ..... حَرَنَ (ن، ک) حُرُونًا البغلُ: اڑ جانا، اڑیل ٹؤ ..... نَخَسَ الدابَّة: جانور کے پہلویا پچھلے حصہ پرلکڑی یامہمیز چھوکرا کسانا ..... الدیٰدَن: المعادة:
....فِعُلاَ وَكَفًا تَمْيز ہیں المطلوبة کی۔



# سركارى عمله كى تعداد

سرکاری عملہ کی تعداد کسی عدد میں محدود نہیں ہملکت کی ضرورت پراس کا دارومدار ہے۔ بھی ایک کام کے لئے دوآ دمی ضروری ہوتے ہیں۔اور بھی دوکام ایک ہی آ دمی سے نکل سکتے ہیں۔البتہ سرکاری ملاز مین کے بڑے صینے پانچ ہیں:

آ قاضی: (عدلیه) اور قاضی میں بیصفات ضروری ہیں ا-: آزادہو، غلام نہ ہوا-: مردہو، عورت نہ ہوا-: بالغ ہو

پینہ ہوا-: عاقل ہو، پاگل نہ ہوہ-: منصب کی ذمہ داری اداکرنے کی پوری صلاحیت رکھتا ہو، نااہل نہ ہوا-: لوگوں میں

ہونے والے معاملات کے طریقوں کو جانتا ہو، اور مقد مات میں فریقین کی چالوں کو بھے سکتا ہو، بے بصیرت نہ ہوے و ۸ مضبوط آدمی ہو، چھڑک جانے والانہ ہو، گرساتھ ہی برد بار بھی ہو، بھڑک جانے والانہ ہو۔

اور قاضی (Judge) کومقد مات میں دوبا توں پرغور کرنا جا ہے۔

اول: مقدمه کی حقیقت ِ حال کیا ہے؟ کیا وہ کوئی عقد ہے، جیسے خرید وفروخت، ہبہ، نکاح وغیرہ، یا وہ کوئی ظلم وزیادتی کا معاملہ ہے، جیسے قبل، چوری ہہمت ہی تنافی وغیرہ، یافریقین میں کسی معاملہ میں ریس (Race) ہے کہ دیکھیں کون جینتا ہے؟ دوم: قاضی بیجانے کہ فریقین میں سے شخیص اپنے مقابل سے کیا جا ہتا ہے، اور کس کی خواہش برحق اور لائق ترجے ہے؟ اور قاضی کے لئے بیجھی ضروری ہے کہ وہ مقدمہ کی مسل اچھی طرح پڑھے، اور دلائل کے وزن کا اندازہ کر ہے۔ کیونکہ بعض دلائل صاف اور کھڑے ہوتے ہیں۔ ان میں اونی شک کی گنجائش نہیں ہوتی، وہ دوٹوک فیصلہ چا ہتے ہیں۔ اور بعض دلائل ایسے نہیں ہوتے ۔ ان میں دوٹوک فیصلہ کی مسلم کی تاریخ کا خاصی کو خوب خور کرے حسب دلائل ایسے نہیں ہوتے ۔ ان میں دوٹوک فیصلہ کی مسلم کرنا جائے۔

- (۲) سالارافواج: (وزیردفاع، چیف آف آری، کرنل، میجر، کپتان وغیره) اس میں بیصفات ضروری ہیں ا۔: جنگی ساز وسامان کی واقفیت۲-: فوج کے جوانمردوں اور بہادروں کی تالیف قلب کے طریقوں سے باخبر ہونا ۳۰-: کون فوجی کس درجہ کارآ مدہے اس کی واقفیت ۲۰-: میدان جنگ میں لشکر کی ترتیب و تنظیم کے طریقے جاننا۵-: دشمن کے مکروفریب کوجانے کے لئے مخبر (Reporter) اور جاسوس (Spy) مقرر کرنے کی مہارت۔
- نتنظم مملکت: وزیرداخله، رئیس بلدیه (Mayor) قصبه کاچیئر مین ۔ اوران میں بیصفات ضروری ہیں:
   ۱-: مملکت اور شهر کوسنوار نے اور بگاڑنے والی چیز ول کی واقفیت ۲-: مضبوط ہونا۳-: برد بار ہونا ۲-: الی توم کا فر دہونا جونا چیز میں کے کرخاموش ندرہ سکتے ہوں۔

اور منتظم مملکت کا طریقة برکاریہ ہونا جائے کہ وہ ہرقوم پرانہی میں سے ایک نگراں (پنیل، مکھیا) مقرر کرے جوان لوگوں کے احوال سے باخبر ہو۔وہ اس چودھری کے ذریعہ لوگوں کے معاملات پر کنٹرول کرے۔اورا گراس قوم میں کوئی شروفساد بیدا ہوتواس نگران سے بازیرس کرے۔

عامل: (وزیر مالیات بخصیلداروغیرہ)اوروہ ایساشخص ہونا جا ہے جوٹیکس اور محصول جمع کرنے کی شکلوں سے مستحقین میں اس کوٹشیم کرنے کے شکلوں سے واقف ہو۔ مستحقین میں اس کوٹشیم کرنے کے طریقوں سے واقف ہو۔

﴿ وَكِيلِ (وہ صحف جس کو بادشاہ اپنے ذاتی کام سپر دکرے، پرائیویٹ سکریٹری) شیخص بادشاہ کے معاشی امور سرانجام دےگا۔ کیونکہ بادشاہ مملکت کے کاموں میں مشغولیت کی وجہ سے اپنی ضروریات کا انتظام نہیں کرسکتا۔

وليس للأعوان حصر في عدد، لكنه يدور على دوران حاجاتِ المدينة، فربما تقع الحاجةُ إلى اتخاذ عونين في حاجةٍ، وربما كفي عونٌ لحاجتين، غير أن رؤس الأعوان خسمة:

[۱] القاضى: وليكن حرًا، ذكرًا، بالغا، عاقلاً ،كافيا، عارفا بسنة المعاملات، وبمكايد الخصوم فى اختصامهم، وليكن صُلْبًا، حليما، جامعًا للأمرين؛ ولينظر فى مقامين: أحدهما: معرفة جَلِيَّة الحال، وهى: إما عقد، أو مظلمة، أو مسابقة بينهما؛ وثانيهما: ما يريد كلُّ واحد من صاحبه: أيُّ الإرادتين أصوبُ وأرجح؟ ولْيَنْظُرْ فى وجه المعرفة: فهنالك حجة لايريب فيها الناس، تقتضى الحكم الصُّراح، وحجة ليست بذاك ،تقتضى حكمًا دون الحكم الأول.

[٢] وأمير الغزاة: وليكن من شأنه معرفة عُدَّةِ الحرب، وتأليف الأبطال والشجعان، ومعرفة مبلغ كل رجل في النفع، وكيفية تَعْبِئةِ الجيوش، ونصبِ الجواسيسِ والخَبَرةِ بمكايد الخصوم. [٣] وسائس المدينة: وليكن مجرِّبا، قد عرف وجوة صلاح المدينة وفسادها، صُلْبا، حليما، وليكن من قوم لايسكتون إذا رأوا خلاف ماير تضونه؛ وليتخِذُ لكل قوم نقيبا منهم،

- ITALS SISTA

عارفا بأخبارهم، ينتظم به أمرهم، ويؤاخذه بما عندهم.

[1] والعامل: وليكن عارفا بكيفية جباية الأموال، وتفريقِها على المستحقين.

[ه] والوكيل: المتكفِّلُ بمعايش الملك، فإنه مع ما به من الأشغال لايمكن أن يتفرغ للنظر إلى إصلاح معاشه.

ترجمہ: اورمعاونین کی تعداد کسی عدد میں محدود نہیں ہے، بلکہ وہ مملکت کی ضرورتوں کے گھومنے کے ساتھ گھومتی ہے۔ بلکہ وہ مملکت کی ضرورتوں کے گھومنے کے ساتھ گھومتی ہے۔ پس جھی ایک کام کے لئے دو ملازم رکھنے کی ضرورت پیش آتی ہے،اور بھی دو کاموں کے لئے ایک ملازم کافی ہوجا تا ہے۔البتہ معاونین کے بڑے شعبے یانچ ہیں:

ا-: قاضى: اور چاہئے كہ وہ آزاد، مرد، بالغ ، عاقل ، منصب كى ذمه دارى پورى كرنے كى صلاحيت ركھنے والا ، معاملات كے طريقة كواورلوگوں كے مقد مات ميں فريقين كى چالوں كوجانے والا ہو۔ اور چاہئے كہ وہ مضبوط اور برد بار ، دونوں باتوں كا جامع ہو۔ اور چاہئے كہ وہ مقد مات ميں دوباتوں ميں غور كرے اول : حقيقت حال مجھے كہ كوئى عقد ہے يازيادتى ہے ياكوئى دوڑ ہے۔ دوم : ہر خص اپنے مقابل ہے جو چاہتا ہے (اس كو سمجھے ، نيزيہ جانے كہ ) دونوں ميں ہے كس كا چاہنا برحق اور قابل ترجیح ہے۔ دوم : ہر خص اپنے مقابل ہے جو چاہتا ہے (اس كو سمجھے ، نيزيہ جانے كہ ) دونوں ميں ہوتى ہے جس ميں لوگوں كو كھھ ترجیح ہے۔ اور چاہئے كہ بہچائے كى صورت ميں غور كرے: پس دہاں كوئى جمت تو ايسى ہوتى ہے جس ميں لوگوں كو كھھ شك نہيں ہوتا ، جو خالص حكم چاہتى ہے اور دومرى ديل ايسى نہيں ہوتى ، وہ پہلے حكم ہے فروتر حكم چاہتى ہے۔

۲-:اورسالارافواج:اورحائے کہاس کے حال میں ہے ہوجنگی ساز وسامان کو پہچاننا،اورجوانمر دوں اور بہادروں کی تا -:اورسالا رافواج:اور جوانمر دوں اور بہادروں کی تالیف کے طریقوں کو جاننا۔اور بیجاننا کہس آ دمی ہے کس قدرنفع متوقع ہے۔اور میدان جنگ میں لشکر کو مرتب کرنے کا طریقہ جاننا۔ طریقہ جاننا،اور دشمن کی فریب کاریوں کی خبر دینے والوں کو اور جاسوسوں کو مقرر کرنے کا طریقہ جاننا۔

۳-: اور منتظم شہر: اور چاہئے کہ وہ تجزیبہ کار ہو۔ شہر کی صلاح ونساد کی شکلوں کوخوب جانتا ہو، مضبوط اور برد ہار ہو، اور چاہئے کہ وہ ان لوگوں میں سے ہوجو خاموش نہ رہ سکتے ہول، جب وہ کوئی ایسی ہات دیکھیں جوان ہاتوں کے خلاف ہو، جوان کو پہند ہیں (یعنی وہ ناپبندیدہ ہاتوں کو د کچے کر خاموش نہ رہ سکتے ہوں) اور چاہئے کہ وہ ہر قوم پرانہی ہیں سے ایک نگراں مقرر کرے، جوان لوگوں کے احوال سے ہا خبر ہو، جس کے ذریعہ ان لوگوں کے معاملات منظم ہوں۔ اور اس سے این ہاتوں کا مؤاخذہ کرے جواس قوم ہیں چیش آئیں۔

۳-:اورعامل: اور جاہئے کہ وہ اموال کامحصول جمع کرنے کے طریقوں کو،اور اس کومستحقین میں تقسیم کرنے کی صورتوں کو جاننے والا ہو۔

۵-:اوروکیل:جو بادشاہ کے معاشی امور کا ذمہ دار ہو۔ پس بیٹک بادشاہ کے لئے اپنے مشاغل کے ساتھ ممکن نہیں ہے کہ وہ اپنی ضروریات زندگی کی اصلاح میں غوروفکر کرنے کے لئے وقت نکال سکے۔ لغات: الجَلِيِّ: واضح مؤنث جَلِيَّة، جَلِيَّةُ الأمر : كَلا مُوامعا مله ..... عَبَّا تَعْبِئَةً و تَغْبِيْنًا الجيش للحرب: ميدان جنگ ميں لشكر كومرتب كرنا۔

نوث: مُسَابَقَة اصل میں اور تینوں مخطوطوں میں سَابِقَة ہے جوتصیف ہے۔ بیتی مولانا سندھی رحمہ اللہ کی تقریر سے کی گئی ہے۔

### باب \_\_\_ ٩

# خلافت كبرى كابيان

ارتفاق رابع کے لئے صرف بہی ایک باب ہے۔اورارتفاق رابع سے مرادخلافت کبری (مرکزی حکومت) کا نظام ہے۔ یہ بھی حکمت عملیہ کی ایک قتم ہے۔اور بیدہ فن ہے جو مختلف مما لگ کے حکام اور فر مانرواؤں کے ساتھ برتاؤ،اورمختلف علاقوں (ممالک) کے درمیان یائے جانے والے روابط کی تگہداشت کے طریقوں سے بحث کرتا ہے۔

خلیفہ کی ضرورت: جب متعدد بادشاہ متقل فرمال روال بن جاتے ہیں اور ان کے پاس خزانہ جمع ہوجاتا ہے اور فوج اکٹھا ہوجاتی ہے تو ان میں خرجھے شروع ہوجاتے ہیں۔ سب کی طبیعتیں اور استعدادیں یکسال نہیں ہوتیں ، اس کے طبیعتیں اور استعدادیں یکسال نہیں ہوتیں ، اس کے ظلم وزیادتی شروع ہوجاتی ہے۔ اور وہ راہ راست چھوڑ دیتے ہیں۔ بعض کی مملکت کی آرز وکرنے لگتا ہے اور ایک دوسرے پرحسد شروع ہوجاتا ہے اور ذاتی مفادات کے لئے جنگ چھڑ جاتی ہے، جیسے غنیمت کی لا کچے ، ملک گیری کی ہوس ، جلن نہیں و قیرہ۔ جب اس قتم کی ہاتیں بادشاہوں میں بہت زیادہ ہوگئیں تو اوگوں نے خلیفہ کی ضرورت محسوس کی اور مرکزی حکومت کا قیام ضروری ہوگیا۔

اورخلیفہ سے مراد: وہ مخص ہے جس کے پاس اتنالا وُشکراورفو جی ساز وسامان ہو کہ دوسرا کوئی شخص اس کا ملک چھین لے بیہ بات بظاہرمحال نظر آتی ہو، گویہ بات فی نفسہ ممکن ہے، مگر عام شورش ، بھاری کوشش، زبر دست فوج اور اربوں کھر بوں دولت خرج کر کے ہی ممکن ہوتی ہے، جس کی ہمت کون کرسکتا ہے؟ عادةً بیہ بات ناممکن ہے۔

### ﴿باب الارتفاق الرابع﴾

وهى الحكمة الباحثة عن سياسة حُكام المُدُن وملوكِها، وكيفيةِ حفظِ الربطِ الواقع بين أهل الأقاليم؛ وذلك: أنه لما انفرز كلُّ ملِكِ بمدينته، وجُبى إليه الأموالُ، وأنضَمَّ إليه الأبطالُ، أوجب اختلافُ أمز جتهم، وتشتُّتُ استعدادِهم: أن يكون فيهم الجَوْرُ، وتركُ السنة الراشدة، وأن يطمع بعضُهم في مدينة الآخر، وأن يتحاسدوا، ويتقاتلوا بآراء جزئية: من نحو

رغبة فى الأمول والأراضى، أو حسد وحقد؛ فلما كثر ذلك فى الملوك اضطروا إلى الخليفة؛ وهو: من حصل له من العساكر والعُدَد ما يُرى كالممتنع أن يَسلُب رجلٌ آخَرُ مُلُكَه؛ فإنه إنما يُتَصور بعد بلاء عام، وجُهد كبير، واجتماعات كثيرة، وبذلِ أموالٍ خطيرة، تتقاصر الأنفسُ دونها، وتُحيله العادة.

تر جمہ: ارتفاق رابع کا بیان: اور ارتفاق رابع وہ فن ہے جو مختلف شہروں کے حکام اور فرمال رواؤں کے ساتھ برتاؤ، اور مختلف مما لک کے درمیان پائے جانے والے روابط کی تلہداشت کے طریقوں سے بحث کرنے والا ہے۔ اور وہ لیعنی خلیفہ کی ضرورت ) اس لئے ہے کہ جب ہر بادشاہ اپنی مملکت کے ساتھ علیدہ ہوگیا۔ اور اس کے پاس اموال جمع کئے گئے ، اور اس کے ساتھ بہادر مل گئے ، تو ان کے مزاجوں کے اختلاف نے اور ان کی استعدادوں کے تفاوت نے واجب کیا کہ ان میں ظلم اور راہ راست کا جھوڑ نا پایا جائے۔ اور بید کہ بعض بعض کی مملکت کی آرز وکریں ، اور بید کہ وہ ایک دوسرے پر حسد کریں اور ذاتی اغراض سے باہم لڑیں: جیسے اموال وآراضی کی خواہش یا جلن اور کیہ نہیں جیزیں۔ پس جب یہ چیزیں اور خارف علی بہت زیادہ ہوگئیں قو وہ خلیفہ مقرر کرنے کی طرف مجبور ہوئے۔

اورخلیفہ و کھی ہے جس کے پاس اتنالشکراورساز وسامان ہو کہ محال جیسانظر آتا ہو کہ کوئی دوسرا شخص اس کا ملک چھین لے۔ پس بیشک بیہ بات عام آز مائش اور بھاری کوشش اور بڑے اجتماع اور ڈھیر سامال خرچ کرنے کے بعد ہی متصور ہے، جس کے ورٹے نفوس کوتاہ رہ جاتے ہیں ،اور جس کوعادت محال مجھتی ہے۔

لغات: المُدُن (وال كِ بِيش اورسكون كساته) المدينة كى جمع بسد ذلك كامشاراليه الارتفاق الرابع المحسد العُدَّة: سامانِ حرب وغيره جمع عُدَدٌ ..... البلاء: آزمائش، فتنه، شورش ..... فإنه إنها يتصور مين منمير سَلْب كى طرف لوتى به جويسلب مفهوم باورإنه المخطوط كراجى برهايا بسد هي المحكمة مين خمير هي، الارتفاق الرابع كى طرف لوتى به كونكه اس مرادخلافت ب

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

### خلافت كافائده

خلافت الله تعالی کی بہت بڑی تعمت ہے، اس کے زیرسایہ خدا کے بندے اطمینان کا سانس لیتے ہیں۔ بہتی کی شعب الایمان میں حدیث ہے ان السلطان ظِلُ الله فی الأرض یَأْوِی إِلیه کلُّ مظلوم من عبادہ (مشکوۃ کتاب الإمارة حدیث نبر ۳۵۱۸) ترجمہ: بادشاہ زمین میں اللہ تعالی کا سابیہ ہے۔ اللہ کے بندوں میں جو بھی مظلوم ہوتا ہے وہ اس سابیہ میں شھکانہ لیتا ہے۔ اور شفق علیہ روایت ہے کہ إنسا الإمام جُنَّة یُقَاتَلُ من ورائه، ویُتَقیٰی به (مشکوۃ ، کتاب الإمارہ حدیث نبر ۱۳۷۱)

ترجمہ:امام ڈھال ہے،اس کی آڑمیں لڑا جاتا ہے اوراس کے ذریعہ بچاؤ کیا جاسکتا ہے۔اس لئے جب خلیفہ پایا جاتا ہے اور وہ زمین میں اچھے انداز پر کام کرتا ہے اور سرکش لوگ اس کے سامنے سرنگوں ہوجاتے ہیں اور دوسرے بادشاہ اس کے فرمانبردار ہوجاتے ہیں تواللہ تعالیٰ کی نعمت کامل ہوجاتی ہے۔

# جنگ کی دو بنیادیں

خلیفہ کودووجہ سے جنگ چھیٹرنی پڑتی ہے:

- ﴿ أَرْضَوْمَ بِبَالْمِيرَالِيَكُ إِلَى ا

 رفاع کے لئے: جب درندہ صفت لوگ حملے کرتے ہیں ، لوگوں کے اموال لوٹے ہیں ، ان کے اہل وعیال کو قید کرکے لے جاتے ہیں،ان کی عزت کی دھجیاں اڑاتے ہیں اورلوگوں کا ناک میں دم کردیتے ہیں تو خلیفہ کے لئے ضروری ہوجا تاہے کہ وہ لوگوں سے ضرر ہٹانے کے لئے تلوارا ٹھائے اور دشمنوں کا منہ کیل دے، ہاتھ تو ڑ دےاوریا ؤں ا کھاڑ دے۔ بنی اسرائیل جب اس قتم کے حالات ہے دوحیار ہوئے تھے تو انھوں نے اپنے پیغمبر سے درخواست کی تھی کہ ہمارے لئے ایک بادشاہ مقرر کرد بھے کہ ہم اللہ کی راہ میں (جالوت سے ) قبال کریں (سورۃ البقرۃ آیت ۲۳۶) 🕑 اقدامی طوریر: جب خواہش پرست اور درندہ صفت لوگ بدراہی اختیار کرتے ہیں ، زمین میں اُدھم مچاتے ہیں اور اللہ کی زمین کوفتنہ سے بھر دیتے ہیں تو اللہ تعالیٰ انبیاء کے توسط سے یابراہ راست خلیفہ کو الہام فرماتے ہیں کہ وہ ان شرپندوں کی شوکت کوتو ڑ دے اور ان لوگوں کو تہ تیج کردے جن کی اصلاح کی قطعاً کوئی امیز ہیں ، جوانسانو ں میں سڑا گئے ہوئے عضو کی طرح ہیں، جس کو کاٹ کر پھینک دینا ہی مصلحت ہے۔ سورۃ البقرہ آیت ۲۵۱ میں ہے ﴿ وَلَوْلاً دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الأَرْضُ ، وَلكِنَّ اللَّهَ ذُوْ فَضْلِ عَلَى الْعَالَمِيْنَ ﴾ (اوراكريد بات نہ ہوتی کہ اللہ تعالی بعضے آ دمیوں کو بعضوں کے ذریعہ ہے دفع کرتے ہیں تو زمین فساد ہے پُر ہوجاتی ،مگر اللہ تعالیٰ جہاں والوں پر بڑے فضل والے ہیں) اورسورۃ الحج آیت ۴۰ میں ہے:'' اوراگریہ بات نہ ہوتی کہ اللہ تعالیٰ لوگوں کو بعض کوبعض کے ذریعہ دفع کرتے ہیں ،تو (اپنے اپنے زمانہ میں )نصاری کے خلوت خانے اور عبادت خانے اوریہود کےعبادت خانے ،اورمسلمانوں کی وہ سجدیں جن میں اللہ تعالیٰ کا نام بکثر ت لیا جاتا ہے سب منہدم کر دیئے جاتے بیٹک اللہ تعالیٰ اس کی مدد کرے گا جواللہ کے دین کی مدد کرے گا ، بیٹک اللہ تعالیٰ قوت والا اورغلبہ والا ہے''اور سورة البقره آیت ۱۹۳ میں ہے:''ان کے ساتھ اس حد تک لڑو کہ فساد نہ رہے'' یہی مضمون سورۃ الانفال آیت ۳۹ میں بھی ہے ان تمام آیات میں جنگ کے اس سبب کی طرف اشارہ ہے ۔غرض جب دین اور دعوت کی راہ میں دخمن ر کاوٹ ڈالیں اور اسلام کی راہ میں اڑ چن کھڑی کریں اورمسلمانوں کا جینا دو بھر کردیں تو خلیفہ کے لئے جنگ چھیٹرنا ضروری ہوجا تاہے۔

وإذا وُجد الخليفة، وأحسن السير ة في الأرض، وخضعت له الجبابرة، وانقاد له الملوك: تَمَّت النعمةُ، واطمأنَّت البلاد والعباد.

واضطر الخليفة إلى إقامة القتال:

[1] دفعًا للضرر اللاحق لهم من أنفس سَبُعية: تَنْهَب أموالَهم، وتَسْبِي ذراريَهم، وتَهْبِكُ حُرَمَهم؟ وهذه الحاجة هي التي دعت بني إسرائيل إلى أن ﴿ قَالُواْ لِنَبِي لَهُمُ: ابْعَثُ لَنَا مَلِكًا نُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ [7] وابتداءً، إذا أساء ت أنفس شهوية أو سَبعية السيرة، وأفسدوا في الأرض، فألهم الله سبحانه — إما بلاواسطة، أوبواسطة الأنبياء —: أن يَسْلِبَ شوكتهم، ويقتل منهم من لاسبيل له إلى الإصلاح أصلا، وهم في نوع الإنسان بمنزلة العُضُو الْمَوُفِ بالْآكِلَةِ؛ وهذه الحاجة هي المشارُ إليها بقوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَى لاَتَكُونَ فِتَنةٌ ﴾ الآية، وقولِه تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَى لاَتَكُونَ فِتَنةٌ ﴾

ترجمہ: اور جب خلیفہ پایا جاتا ہے، اور وہ زمین میں اچھی طرح کام کرتا ہے اور سرکش لوگ اس کے سامنے سرگوں ہوجاتے ہیں، اور تمام بادشاہ اس کے خرما نبر دار ہوجاتے ہیں تو اللہ کی نعمت کامل ہوجاتی ہے۔ اور شہراور بندے اطمینان کاسانس لیتے ہیں۔ اور خلیفہ جنگ چھیڑنے کے لئے مجبور ہوتا ہے:

ا- :اس ضررکو ہٹانے نے لئے جولوگوں کولائق ہوتا ہے درندہ خوانسانوں کی طرف ہے: جولوگوں کے اموال لوشتے ہیں۔اوران کے عیال کو گرفتار کرتے ہیں،اوران کے ناموس کی پردہ دری کرتے ہیں۔اور یہی وہ ضرورت ہے جس نے بنی اسرائیل کواس بات کی طرف بلایا کہ:''انھوں نے اپنے پنج ہر سے درخواست کی کہ ہمارے لئے کوئی بادشاہ مقرر کرد ہے کہ ہم راہ خدا میں لڑیں''

۲-: اورابتداءً، جب خواہش پرست اور درندہ صفت لوگ بدراہی اختیار کرتے ہیں اور زمین میں بگاڑ پھیلاتے ہیں، تواللہ تعالیٰ (خلیفہ کو) الہام فرماتے ہیں ۔ یا تو بلاواسطہ یاا نبیاء کے واسطہ ہے۔ کہ وہ اُن شریروں کی شوکت چھین لے، اوران میں سے ان لوگوں کوئل کردے، جن کی اصلاح کی قطعاً کوئی امید نبیس رہی اور وہ نوع انسانی میں سڑا گئے ہوئے ماؤف عضو کی طرح ہیں۔ اور یہی ضرورت اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کا مشار الیہ ہے: '' اورا گر اللہ تعالیٰ لوگوں کو، بعض کو بعض کو بعض کے ذریعہ ہٹایا نہ کرتے تو خلوت خانے اور عبادت خانے ڈھادیۓ جاتے'' آخر آیت تک پڑھیں اور اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کا کہ: '' لڑوان سے تا آئکہ فتنہ ختم ہوجائے''۔

لَّقَاتَ: الحُرْمة: مالايَحِلُّ انتهاكُه من ذِمَّة، أوحقَّ، أوصحبةٍ، أو نحوذلك، والجمع حُرَمٌ (المعجم الوسيط)



## خليفهاور جنگ

مختلف وجوہ سے خلیفہ کو جنگ ہے سابقہ پڑتا ہے۔اس کئے اس سلسلہ میں آٹھ باتیں یا در کھنی جا ہمیں:

ک سرکش فرمانرواؤں سے نبردآ زمائی ،اوران کی شان وشوکت کی پامالی ، بھاری خزانے اور عظیم افواج کے بغیر ممکن نہیں ،اس لئے خلیفہ کوان دونوں چیزوں کی فراہمی کی طرف خاص طور پرمتوجہ رہنا جا ہے۔

آ دیمن سے کب جنگ مناسب ہاور کب سلح اور کب ان کوزیر تمیں کر کے خراج وجزیہ مقرد کرتا بہتر ہے؟ ان مینوں چیز ول کے اسباب کا جاننا خلیفہ کے لئے ضروری ہے ۔ جب کوئی ملک فنح کر کے اس کے باشندوں کوزمینوں پر برقر ارد کھا جاتا ہے تو زمین کا جو محصول ان سے لیا جاتا ہے ، وہ'' خراج'' کہلاتا ہے ۔ اور خودان غیر مسلموں سے جو سالاند قم وصول کی جاتی ہے وہ'' جزئیہ 'کہلاتی ہے۔ نوشیر وال کے وقت میں فوجی خدمات سے بیخنے والوں سے بیجزیہ لیا جاتا تھا۔ اور عہد اسلام میں صرف غیر سلموں سے لیا جاتا تھا۔ اور عہد اسلام میں صرف غیر سلموں سے لیا جاتا ہے ، کیونکہ ان کو بھی فوجی خدمات مے شیخی رکھا گیا ہے اور اسلامی حکومت فیر سلم رعایا کی جان ، مال اور عزت کی حفاظت کی ذمہ داری لیتی ہے ، جو فوج اور پولس کے ذریعہ انجام دی جاتی ہے ، اس لئے جزیہ کی رقم کا ایک حصد اس مدیس خرج کیا جاتا ہے۔

﴿ جَنگ چھٹرنے سے پہلے جنگ کا مقصد متعین کرلینا چاہئے تا کہ مقصد برآ ری پراکتفا کیا جائے اور مقصد سے سے اور مقصد سے سے اور مقصد سے سے اور نہ کیا جائے ہوگی مثال کے طور پر جنگ کے چار مقاصد ہو سکتے ہیں:

(۱) کسی ظلم کے دفعیہ کے لئے جنگ چھیڑی گئی ہے، تو جب ظالم ظلم سے باز آ جائے اور اس کا اطمینان ہوجائے تو جنگ بند کردینی جائے۔

(۲)اگر جنگ کامقصد خبیث فطرت ، درندہ خولوگوں کا قلع قمع ہے ، جن کی اصلاح کی قطعاً کوئی امیر نہیں تو ان کو بہر حال قبل کرنا چاہئے اس سے پہلے جنگ نہیں روکنی چاہئے۔

(٣) اگر کم تر درجہ کے خبیث لوگوں کی شوکت وسطوت کا خاتمہ کر کے ان کو پچھاڑ نامقصود ہے تو ای پراکتفا کرنا چاہئے۔ (٣) اگر زمین میں شروفساد پھیلانے والوں کو نیست و نابود کرنامقصود ہے تو ان کے ان سرداروں کو تل کرنا چاہئے جو ان کے لئے پلانگ کرتے ہیں ، یا ان کو پا بہزنجیر کر دینا جاہئے یا ان کے مال ومتاع اور آراضی کی قُر تی کرلینی جاہئے یا رعا یا کارخ ان سے پھیردینا جاہئے تا کہ وہ بے حیثیت ہوکررہ جائیں۔

ی جنگ کوئی کھیل نہیں۔ جنگ سے زمین ویراں ،عورتیں بیوہ اور بیچے بیتیم ہوجاتے ہیں۔لہذامعمولی مقاصد کے گئے مثلاً مال غنیمت حاصل کرنے کے لئے جنگ چھیڑنا مناسب نہیں ،ہم نواؤں کی معتد بہ جماعت کودنیا کی چند کوڑیوں کے لئے مثلاً مال کردنیا کسی طرح بھی قرین صواب نہیں۔



- ﷺ خلیفہ کو بیکام ضرور کرنے جا ہمیں: (الف) پبلک کے دلول کواپنی طرف مائل کرنا (ب) رعیت میں کون شخص کس درجہ کارآ مدہے، اس کو پہچاننا، تا کہ خلیفہ کسی سے اس کی حیثیت سے زیادہ تو قعات وابستہ نہ کرے (ج) سرداروں اور زیرک وز ہین لوگوں کی قدر ومنزلت بڑھانا (د) ترغیب وتر ہیب کے ذریعہ لوگوں کو جنگ پرابھارنا۔
- ک جنگ میں خلیفہ کی اولین نگاہ مخالفین کی جمعیت منتشر کرنے کی طرف،ان کی دھارکوکند کرنے کی طرف اوران کے دلوں کوخوفز دہ کرنے کی طرف دہنی جا ہے تا آئکہ دشمن خلیفہ کے سامنے دست بستہ حاضر ہوجا ئیں۔
- ک جب جنگ میں خلیفہ ظفریاب ہوجائے تو دشمن کے معاملہ میں جنگ سے پہلے اس نے جو خیال قائم کیا ہے اس کوروبعمل لائے۔سب کومعاف کر کے معاملہ رفع وفع نہ کردے ورنہ ملک کا ذہین عضریہ خیال کرے گا کہ خلیفہ نے خواہ مخواہ جنگ کڑی ہے۔
- ﴾ اگراندیشه ہو کہ دشمن دوبارہ شروفساد پراتر آئے گا توان پر کمر تو ٹرخراج اور نابود کرنے والا جزیہ مقرر کرے۔ ان کی گھڑیوں کوڈ ھادےاوران کواپیا کر کے رکھ دے کہ وہ پھر سرندا بھارسکیس۔

ولايتصور للخليفة مقاتلة الملوك الجبابرة، وإزالة شوكتهم، إلا بأموال وجمع رجال؛ ولابد في ذلك من معرفة الأسباب المقتضية لكل واحد من القتال، والهدنة، وضرب الخراج، والجزية؛ وأن يتأمل أولاً ما يَقْصُد بالمقاتلة: من دفع مظلمة، أو إزهاق أنفس سبعية خبيثة، لا يُرجى صلاحها، أو كبت أنفس دونها في الخبث بإزالة شوكتها، أو كبت قوم مفسدين في الأرض: بقتل رء وسهم المدبرين لهم، أو حبسهم، أو حِيازة أموالهم وأراضيهم، أو صرف وجوه الرعية عنهم.

ولاينبغى لخليفة أن يقتحم لتحصيل مقصد فيما هو أشدُّ منه، فلا يقصد حِيَازةَ الأموال بإفناءِ جماعةٍ صالحةٍ من الموافقين؛ ولابد من استمالة قلوب القوم، ومعرفة مبلَغ نفع كلِّ واحد، فلا يعتمد على أحد أكثر مما هو فيه، والتَّنويه بشأنِ السُّرَاةِ والدُّهاة، والتحريضِ على القتال ترغيبا وترهيبا، وليكن أولُ نظره إلى تفريق جمعهم وتكليل حدِّهم، وإخافة قلوبهم، حتى يتمثلوا بين يديه، لا يستطيعون لأنفسهم شيئا؛ فإذا ظفر بذلك فَلْيَتَحقِّق فيهم ظنَّه الذي زُوَره قبل الحرب؛ فإن خاف منهم أن يُفسدوا تارةً أخرى ألزمهم خَراجا مُنهِكًا، وجزيةً مستأصلةً، وهَدَمَ صَيَاصِيهُم، وجعلَهم بحيث لا يمكن لهم أن يفعلوا فعلَهم ذلك.

تر جمہ: اورخلیفہ کے لئے سکڑں بادشاہوں سے جنگ کرنے کا اور ان کے دبد بہ کوتو ڑنے کا تصور نہیں کیا جاسکتا مگر حراہ کا متعادی کا سے سے انگری کا جاسکتا مگر خزانداور نوج اکٹھاکرنے کے ذریعہ — اور جنگ کے سلسلہ میں ضروری ہے اُن اسباب کو جاننا جو جنگ ومصالحت اور خراج و جزید کی تقرری میں سے ہرایک کو چاہنے والے ہیں — اور بیضروری ہے کہ خلیفہ پہلے سوچ کے کہ جنگ سے کیا مقصد ہے؟ یعنی کسی ظلم کا دفعیہ یا ایسے خبیث درندہ صفت لوگوں کو نیست و نا بود کرنا، جن کی اصلاح کی امید نہ رہی ہو، یا ان سے کم تر درجہ کے خبیث لوگوں کی شوکت کا خاتمہ کر کے ان کو ذلیل کرنا، یا زمین میں شروفساد پھیلانے والے لوگوں کو توڑنا: ان کے اُن سرداروں کو قبل کر کے جوان کے لئے اسکیمیں بناتے ہیں، یاان کو قید کر کے، یا اُن کے مال اور آراضی کی ضبطی کر کے یار عایا کارخ ان سے پھیر کر کے۔

اور خلیفہ کے لئے سزاوار نہیں کہ وہ کسی مقصد کو حاصل کرنے کے لئے ایسے کام میں گھسے جواس سے زیادہ بخت ہے، پس وہ دولت سمیٹنے کا ارادہ نہ کرے ہم نوالوگوں کی اچھی خاصی جماعت گو ہر باد کر کے ۔ اور خلیفہ کے لئے ضروری ہے رعایا کے دلوں کواپنی طرف جھا نااور (پبلک میں سے) ہرایک کے نفع کی مقدار کو پہچانا، تاکہ کسی سے اس کی حیثیت سے زیادہ تو قعات وابستہ نہ کر ہے اور سرداروں اور ذہین و چالاک لوگوں کی قدر و منزلت بلند کرنا ، اور ترغیب و تر ہیب کے ذریعہ جنگ پرلوگوں کو ابھارنا ۔ اور چاہئے کہ خلیفہ کی اولین نگاہ مخالفین کی جمعیت کو منتشر کرنے کی طرف ، ان گ دھار کو کھل فلیفہ کے سامنے دھار کو کھل کرنے کی طرف ہو، یہاں تک کہ وہ لوگ خلیفہ کے سامنے آموجود ہوں ، اس حال میں کہ وہ اپنے لئے کسی بات کی استطاعت نہ رکھتے ہوں ۔ پھر جب خلیفہ ان با توں میں کا میاب ہوجائے تو ان لوگوں میں اپناوہ گمان خابت کرے جو اس نے جنگ سے پہلے قائم کیا ہے ۔ پھر اگر ان سے دوبارہ شروفساد کا اندیشہ ہوتو ان پر بھاری خراج اور فن کرنے والا جزیہ مقرر کرے ، اور ان کی گھڑیوں کو ڈھادے اور ان کو دوبارہ شروفساد کا اندیشہ ہوتو ان پر بھاری خراج اور فن کرنے والا جزیہ مقرر کرے ، اور ان کی گھڑیوں کو ڈھادے اور ان کو ایسا کردے کہ ان کے لئے ممکن نہ رہے کہ وہ اپنی میچر کت پھر کریں۔

#### غات:

ازْهَقَ الباطلَ :باطل ونيست ونابودكرنا .... كَبَتَهُ: يَجِها رُناء تو رُناء رسواكرنا .... السّتَمَالَ استمالة : جَمَانا ، مأكل كرناء مهر بان بنانا .... نَوَّه تَنُويهُا الشيئ : بلندكرنا .... السَّرِيُّ : شريف يَن سروار : جَمَع سُراة و سَراة و سُرى .... الداهية : عالاك وجوشيار مروء اس مين تاء مبالغه كى بسست كَلَّلُ السيف : تلواركوكندكرنا ، شُلُ كرنا .... تَحَقَّقَ الحَبرُ : ثابت مونا تحقق الأمْر : ثابت كرنا أى إن ظهر الخليفة عليهم ، واطمأن ، فَلُين فيهم المقصد الذي هَيَّاه وعَيَّنه قبل الحرب، وقاتل لأجله ، حتى لايظن رؤساء الملك أنا قاتلناهم بلافائدة (سندى) .... زَوَّرَه : آراسته كرنا أى هيأه ورتبه (مندى) .... مُنهكا أى ثقيلا أَنْها كه : شخت سزادينا .... اسْتَأْصِل الشيئ : جَرُّ مَا مَيْ المَيْنِينَ الصِيْصَة والصِيْصِيَّة : قلعه ، هرياه لين كي جَلَه جَمَع صَيَاصِي .



## خلافت کے لئے ضروری چیزیں

خلیفہ کے لئے ضروری کام درج ذیل ہیں:

اول: چونکہ خلیفہ ایک بڑے ملک کا حاکم ہوتا ہے،اس کے ماتحت بے حد مختلف مزاج رکھنے والے حکمران ہوتے ہیں۔
اور وہ ان سب کا محافظ ہوتا ہے،اس لئے خلیفہ کا بیدار مغز، عالی د ماغ اور ہوشیار ہونا ضروری ہے تا کہ وہ ماتحت ممالک کے نظام کوخلل سے بچاسکے اور ان ممالک کے حکمرانوں اور رعایا میں جونزاعات پیدا ہوں ان کا مناسب حل نکال سکے،ور نہ خود خلیفہ کی حکومت متزلزل ہوجائے گی۔اور خلیفہ مملکت میں ہر جانب جاسوس پھیلا دے اور مملکت کے احوال سے پوری طرح باخبرر ہے اور جوخبریں اس کو پہنچیں ان میں فراست کا ملہ اور قیافہ شناس سے کام لے، دھوکہ نہ کھائے۔

دوم: اگرخلیفداپنی افواج میں بغاوت کے جراثیم محسوں کرے اور دیکھے کہاس کی افواج میں کوئی جماعت اس کے خلاف بن رہی ہے تو وہ فوراً اس کے مقابلہ میں ایک اور ایس ہی جماعت بنائے جو برگشتہ جماعت کا ڈٹ کر مقابلہ کرے۔ اور خلیفہ بیدوسری جماعت ایسے لوگوں کی بنائے جن کا عادۃ پہلی جماعت کے ساتھ موافقت کرناممکن ندہو۔

سوم: اگر خلیفہ محسوں کرے کہ کوئی دوسر اختص خلافت کا خواہاں ہے، اور وہ اس کے لئے ہاتھ پیر مار رہا ہے تو اس کو قرار واقعی سرا دے، اس کی شوکت وسطوت کوتو ڑ دے اور اس کی توت کو پامال کر دے، جب تک خلیفہ یہ کام نہ کر لے چیین سے نہ بیٹھے۔ چہار م: خلیفہ اپنی اطاعت اور خیر خواہی کولوگوں پر لازم کرے اور اس سلسلہ میں محض زبانی قبول کرنے پر اکتفانہ کرے، بلکہ اس قبولیت کے لئے کوئی خلا ہری علامت مقرر کرے، جس سے لوگوں کی اطاعت کا پہتہ چلے اور اس کی خلاف ورزی کی صورت میں رعایا سے دارو گیر کرے، مثلاً جمعہ وعیدین کے خطبوں میں خلیفہ کے لئے دعا کرنا اور بڑے اجتماعات میں خلیفہ کے لئے دعا کرنا اور بڑے اجتماعات میں خلیفہ کی رفعت شان کا اظہار کرنا۔

پنجم: خلافت کے لئے بیجھی ضروری ہے کہ وہ کسی خاص ہیئت کا لوگوں کوخوگر بنائے۔مثلاً سرکاری زبان کانمود (Show)اورکرنبی، پاسپورٹ وغیرہ پراتفاق کرناوغیرہ۔

ولما كان الخليفة حافظا لصحة مزاج حاصلٍ من أخلاط متشاكسة جدا ، وجب أن يكون متيقظا، ويبعث عيونا في كل ناحية، ويستعمل فِراسة نافذةً ؛ وإذا رأى اجتماعا منعقدا من عساكره فلا صَبْرَ دون أن ينصب اجتماعا آخر مثلًه ممن تُحيل العادةُ مُوَاطَأتهم معهم؛ وإذا رأى من رجل التماس خلافة فلا صَبْرَ دون إيفاء جزائِه، وإزالة شوكته، وإضعافِ قوته؛ ولابد أن يجعل قبول أمره، والاتفاق على مناصحته سنة مسلمة عندهم. ولايكفي في ذلك مجردُ القبول، بهايؤ اخذ الرعية ، كالدعاء له، والتنويهِ بشأنه في الاجتماعات بل لابد من أمارة ظاهرة للقبول، بهايؤ اخذ الرعية ، كالدعاء له، والتنويهِ بشأنه في الاجتماعات

العظيمة، وأن يوطَّنوا أنفسهم على زِئّ وهيئةٍ أمر بها الخليفةُ، كالاصطلاح على الدنانير المنقوشة باسم الخليفة في زماننا، والله أعلم.

#### لغات:

مُتَشَاكِسَة أى متخالفة . تَشَاكَسَ القومُ : بالهم مُخالفت كرنا، كهاجاتا ب الليلُ والنهار يَتَشَاكَسَانُ : دن اور رات ايك دوسرے كى ضدييں ..... واطأمُ وَاطأةً: موافقت كرنا ..... إيْ فَاءٌ : پورا وينا ..... سنةُ مسلمةً : مفعول ثانى بي يجعل كا ..... الزيُّ يهال هيئة كامترا وف ب، بمعنى پوشاكنبيں ہے۔

#### باب ـــــــ ١٠

## ارتفا قات کی بنیادی با تیم مفق علیه ہیں

ارتفا قات اربعہ کابیان مکمل ہو چکا۔اب دوعام باب ہیں، جن کاتعلق چاروں ارتفا قات ہے ہے۔اس پہلے باب میں مضمون ہے کہ ارتفا قات کی بنیا دی باتیں متفق علیہ ہیں، گوفر وعات اور رسوم میں اختلاف ہے۔اوراس اتفاق کی وجہ بیان کی ہے کہ بیارتفا قات فطری امور ہیں اس لئے ان میں اختلاف نہیں۔اوراس دعوی پر جواشکالات وارد ہو سکتے ہیں،ان کا جواب دیا ہے۔ پہلے اصول اور رسوم میں فرق سمجھ لینا جائے: اصول از قبیل معنویات ہیں اور رسوم (اصول پڑمل کی صورتیں) ان کے پہلے اصول اور رسوم میں بین رسوم افعال ظاہرہ ہیں جومعنویات پر دلالت کرتے ہیں۔ مثلاً'' نکاح'' ارتفاق کے اصولوں میں ہے۔ ایک اصلی ہے اور معنوی چیز ہے اور اس کا طریقہ یعنی ایجاب وقبول ، گواہ ، لوگوں کا اجتماع اور دعوت ولیمہ وغیرہ رسوم (ریت رواج) ہیں جو نکاح پر دلالت کرتے ہیں ۔ای طرح مُر دوں کی عفونت کا از الداور ان کے ستر کا چھپانا ارتفاق کے اصولوں میں ہوں۔ اس طرح مُر دوں کی عفونت کا از الداور ان کے ستر کا چھپانا ارتفاق کے اصولوں میں ہوں کے ایک اصلاح ہے اور دفن کرنا یا جلانا رسوم ہیں ، قس علی ہذا۔

اس کے بعد جانا چاہئے کہ کوئی بھی انسانی معاشرہ ارتفاقات سے خالی نہیں ہوسکتا۔ آباد دنیا کی ہربستی میں اور معتدل مزاج اور اخلاقِ فاضلہ کی حامل ہرامت میں ارتفاقات کا وجود خروری ہے۔ عہد آدم سے قیام قیامت تک یہی صورت چلی آرہی ہے اور چلتی رہے گی۔ فرض کروایک انسان کی ایسے بیابان میں پیدا ہوتا ہے اور پلتا بڑھتا ہے جو انسانی آبادی سے بہت دور ہے اور اس نے کسی سے زندگی کی کوئی ریت نہیں پیھی۔ اس کو بھی یقینا پھے ضرورتیں پیش آنہیں گی ، جیسے بھوک ، پیاس اورخواہش نفس وغیرہ۔ اوروہ ضرور کسی عورت کا مشتاق ہوگا۔ اور جب مردوزن سجے المزان میں ہول گوان کے بہاں اولا دبھی ہوگی۔ اور رفتہ رفتہ بہت سے گھر آباد ہوجا کیں گے ، پھران میں باہمی معاملات ہوں گوار نفاق اول اپنی تمام تفصیلات کے ساتھ منظم ہوجائے گا۔ پھر جب لوگوں کی کثرت ہوگی تو ضروری ہوگا کہ ان میں گوار نفاق اول اپنی تمام تفصیلات کے ساتھ منظم ہوجائے گا۔ پھر جب لوگوں کی کثرت ہوگی تو ضروری ہوگا کہ ان میں ایسے اخلاق فاضلہ رکھنے والے لوگ بیدا ہوں جن میں مختلف قتم کے واقعات رونما ہوں جن کی وجہ سے بقیہ تمام ارتفاقات بھی معرض وجود میں آجا کیں گیرے۔

اس کے بعد جاننا چاہئے کہ ارتفاقات کی اصولی اور بنیادی باتیں ہمیشہ مسلم اور متفق علیہ رہی ہیں۔ بھی ان میں اختلاف نہیں ہوا۔ جمہور ہمیشہ ان لوگوں پر سخت نکیر کرتے رہے ہیں جوارتفاقات کی خلاف ورزی کرتے ہیں مثلاً نکاح نہیں کرتے ،مُر دول کی لاشول کو چھپاتے نہیں ، کھانا پکا کرنہیں کھاتے ،بس یونہی کچا پھا تکتے ہیں وغیرہ اورلوگ ارتفاقات کو نہایت شہرت کی وجہ سے بدیمی امور جھتے ہیں، جودلائل کے تاج نہیں، صرف تنبید کافی ہوتی ہے۔

اس کے بعد جاننا چاہئے کہ ارتفاقات کے بارے میں یہ گمان کرنا کہ دنیا جہاں کے لوگ خواہ کخواہ ، بلاکی وجہ کے ان باتوں پرمتفق ہو گئے ہیں ،ایسا ہے جیسا مشرق و مغرب کے تمام لوگ ایک غذا پرمتفق ہوجا ئیں اور کوئی کہہ دے کہ بیا تفاق خواہ مخواہ بلاوجہ ہے۔ بھلااس سے بڑا مغالطہ اور کیا ہوسکتا ہے؟ بغیر کسی وجہ کے یہ بات ممکن نہیں کہ دنیا کے سب لوگ ایک غذا پرمتفق ہوجا ئیں۔اسی طرح ارتفاقات پراتفاق بھی بلاوجہ نہیں ہوسکتا۔ مزاجوں کے تنوع ،ممالک کے بُعد اور مذا ہب کے اختلاف کے ساتھ ارتفاقات پرکسی وجہ ہی سے اتفاق ہوسکتا ہے بہی فطرت سلیمہ کا فیصلہ ہے۔

اورارتفا قات پرلوگوں كا تفاق تين وجوه ہے ہوتا ہے:

اول: ارتفا قات انسان کی صورت نوعیه کا تقاضا ہیں۔لوگوں کوان سے فطری مناسبت ہے، کیونکہ اعمال وافعال

صورت نوعیہ میں بھرے ہوئے ہوتے ہیں۔ پھروہ افراد میں آتے ہیں، پھروہ خارج میں پائے جاتے ہیں اور نوع کے تمام افراد گی فطرت ایک ہوتی ہے، اس وجہ سے امور ارتفاقیہ پرلوگوں کا اتفاق ہوگیا ہے۔

دوم:ارتفا قات کی بنیادالیی به کثرت پیش آنے والی حاجتیں ہیں جن پرنوع انسانی کے افراد متفق ہیں یعنی کوئی فرد ان حاجتوں سے خالی نہیں، جیسے کھانا، پیناوغیرہ۔اور جب حاجتیں عام ہیں توان کی تکمیل کی تدبیرات بھی عام ہوں گی۔ اسی وجہ سے لوگ ارتفا قات میتفق ہیں۔

سوم:ارتفا قات کی بنیادایسےاخلاق وملکات ہیں جن کونوئی درستی افراد کے مزاج میں ثابت کرتی ہے یعنی جب نوع کے افراد کے فوی :عقل وغیرہ درست ہوں تو وہ افراد میں کچھ اخلاق وملکات پیدا کرتے ہیں، جن سے اعمال صادر ہوتے ہیں، جوارتفا قات کی بنیاد بنتے ہیں اور نوعی اخلاق ہمیشہ یکساں ہوتے ہیں، اس لئے ان سے پھوٹے والے اعمال میں بھی میسانیت ہوتی ہے۔اور یہی اعمال ارتفاق کی اساس (Base) ہیں، اس وجہ سے لوگ ارتفاقات پر اتفاق رکھتے ہیں۔

سوال: (۱) ارتفا قات میں لوگوں کا اتفاق کہاں ہے؟ کوئی مردوں کو فمن کرنا پسند کرتا ہے، کوئی آگ میں جلانا ، کوئی نکاح میں گواہوں کواورا بیجاب وقبول کوضروری قرار دیتا ہے ، کوئی ڈھول باجا ، گانا ،سیجاوٹ اور آرائش کو کافی سمجھتا ہے ، کوئی زانی کورجم کرتا ہے اور چور کا ہاتھ کا ٹنا ہے اور کوئی در دنا ک مار ، سخت قیداور بھاری جرمانے کو کافی سمجھتا ہے؟

جواب: بیارتفا قات کے اصول (بنیادی باتیں) نہیں ہیں، بلکہ رسوم (شکلیں، صورتیں اور ریت رواج) ہیں۔ اصول: مُر دوں کی بد بوکو دورکرنا اور ان کا ستر چھپانا، نکاح کی تشہیر کرنا اور برملا اس کو زنا ہے ممتاز کرنا اور زانیوں اور چوروں کی سزا کا ضروری ہونا ہیں۔اور ان پرسب لوگوں کا اتفاق ہے۔اختلاف جو پچھ ہے وہ ارتفا قات کی شکلوں میں اور جزئیات میں ہے اور ہم نے دعوی اصول میں اتفاق کا کیا ہے،رسوم میں نہیں!

سوال:(۲)ارتفا قات میں لوگوں کا اتفاق کہاں ہے؟ احمق لوگ کسی طریقنہ کی پابندی نہیں کرتے ، یہی حال فستاق وفجار کا ہے ، پھرسب کا اتفاق کہاں؟

جواب: مُمقاءتو حیوانات کی مثل ہیں۔سب کے نزدیک ان کا مزاج ناقص اور ان کی عقلیں ناکارہ ہیں۔اور ان کی عقلیں ناکارہ ہیں۔اور ان کی مات کی دلیل یہی ہے کہ وہ اپنے آپ کوار تفاقات کا پابند نہیں سمجھتے ۔رہے بدکارلوگ تواگران کے دل ٹولے جائیں تو معلوم ہوگا کہ وہ ارتفاقات کے معتقد ہیں۔ مگر ان پرخواہش نفس غالب آ جاتی ہے،اس وجہ سے وہ ارتفاقات کی خلاف ورزی کرتے ہیں، مگر وہ اپنے دل کی تھاہ میں ان کا موں کو بدکاری سمجھتے ہیں۔ وہ لوگ اوروں کی بیٹیوں اور بہنوں کے ساتھ بدکاری کرتے ہیں،گر وہ اپنے میں اگران کی بیٹیوں اور بہنوں کے ساتھ بدکاری کرتے ہیں،گیرہ وہ خوضب سے بھٹ پڑتے ہیں،حالانکہ وہ لوگ اورون کی بیٹیوں اور بہنوں کے ساتھ بیح کرکت کی جائے تو وہ غیظ وغضب سے بھٹ پڑتے ہیں،حالانکہ وہ لوگ اچھی طرح جانتے ہیں کہ اس جرم کے ارتکاب سے جوصد مہ اور رہے انہیں ہوا ہے، وہ دوسروں کو بھی

ہوتا ہے۔ نیز وہ یہ بات بھی جانتے ہیں کہاس قتم کی بدکاریوں سے نظام مملکت درہم برہم ہوجا تا ہے۔ مگرخواہش ان کو اندھا کردیتی ہے یہی حال چوری ،غصب وغیرہ برائیوں کا ہے۔خلاصہ سے کہ بیلوگ ارتفا قات ہے متفق ہیں مگران پر عمل پیرانہیں۔

نوٹ:اس باب کی تقریر، تر تیب بدل کری گئی ہے، قارئین کرام عبارت سے تطبیق کے وقت اس کا خیال رکھیں۔

### ﴿باب اتفاق الناس على أصول الارتفاقات ﴾

اعلم أن الارتفاقاتِ لاتخلو عنها مدينة من الأقاليم المعمورة، ولا أمةٌ من الأمم أهلِ الأمزجة المعتدلة والأخلاقِ الفاضلة، من لَدُنْ آدمَ عليه السلامُ إلى يوم القيامة؛ وأصولُها مسلَّمةٌ عند الكل، قرنًا بعد قرن، وطبقةً بعد طبقةٍ، لم يزالوا يُنكرون على من عصاها أشدَّ نكير، ويرونها أمورًا بديهيةً من شدةً شهرتها.

ولا يصلكُ نَتْنِ السوتى وسَتْرِ سوآتهم، ثم اختلفوا فى الصور: فاختار بعضهم الدفن فى الأرض، إذالة نَتْنِ السوتى وسَتْرِ سوآتهم، ثم اختلفوا فى الصور: فاختار بعضهم الدفن فى الأرض، وبعضهم الحرق بالنار؛ واتفقوا على تشهير أمر النكاح، وتمييزه عن السفاح على رء وس الأشهاد، ثم اختلفوا فى الصور: فاختار بعضهم الشهود، والإيجاب والقبول والوليمة، وبعضهم الدُّق والغناء، ولُبسَ ثيابٍ فاخرة، لاتُلبس إلا فى الولائم الكبيرة؛ واتفقوا على زجر الزُّناة والسَّرَّاق، ثم اختلفوا: فاختار بعضهم الرجم، وقطع اليد، وبعضهم الضرب الأليم، والحبسَ الوجيع، والغراماتِ المُنهكة.

و لا يَصُدَّنك أيضا مخالفة طائفين:

أحدا هما : البُلُهُ، الملتحقون بالبهائم، ممن لايشك الجمهورُ أن أمز جتهم ناقصة، وعقولَهم مُخْدَجَةٌ؛ وصاروا يستدلون على بلاهتهم بما يرون من عدم تقييدهم أنفسَهم بتلك القيود.

والثانية: الفجّارُ، الذين لو نُقِّحَ ما في قلوبهم ظهر أنهم يعتقدون الارتفاقاتِ، لكن تَغلب عليهم الشهواتُ، فيعصونها شاهدين على أنفسهم بالفجور، ويزنون ببنات الناس وأخواتهم، ولو زُنِيَ ببناتهم وأخواتهم كادوا يتميزون من الغيظ، ويعلمون قطعًا أن الناس يصيبهم ما أصاب أو لاءٍ، وأنَّ إصابةَ هذه الأمور مُخِلَّة بانتظام المدينة، لكن يُعميهم الهوى؛ وكذلك الكلام في السرقة، والغصب، وغيرهما.

ولاينبغي أن يُظن أنهم اتفقوا على ذلك من غير شيئ، بمنزلة الاتفاق على أن يَتَغَذَّى بطعام واحدٍ

أهلُ المشارق والمغارب كلُهم، وهل سَفْسَطَةُ أشدُّ من ذلك؟ بل الفطرة السليمة حاكمة بأن الناس لم يتفقوا عليها، مع اختلاف أمزجتهم ، وتباعد بلدانهم، وتشتت مذاهبهم وأديانهم، إلا لمناسبة فطرية منشعبة من الصورة النوعية، ومن حاجات كثيرة الوقوع، يتواردُ عليها أفرادُ النوع، ومن أخلاق توجبها الصحةُ النوعية في أمزجة الأفراد.

ولو أن إنسانا نشأ ببادية نائية عن البلدان، ولم يتعلم من أحد رسما، كان له لاجرم حاجاتٌ من الحجوع، والعطش، والعُلمة، واشتاق لامحالة إلى امرأة، ولابد عند صحة مزاجهما أن يتولّد بينهما أولاد، وينضّم أهلُ أبيات، وينشأفيهم معاملات، فينتظم الارتفاق الأول عن آخره، ثم إذا كثُروا لابد أن يكون فيهم أهلُ أخلاق فاضلة، تقع فيهم وقائع، تُوجب سائر الارتفاقات، والله أعلم.

ترجمہ: ارتفاقات کے اصولوں پرلوگوں کے اتفاق کا بیان: جان لیں کدارتفاقات سے خالی نہیں، آباد علاقوں کا کوئی شہر، اور ندمعتدل مزاج اوراخلاق عالیہ رکھنے والی امتوں میں سے کوئی امت، آدم علیہ السلام کے وقت سے قیامت کے دن تک راورارتفاقات کی بنیادی باتیں قرنا بعد قرنِ اور طبقه بعد طبقة سب کے نزد یک تسلیم شدہ ہیں۔ لوگ برابر سخت تکیر کرتے ہیں ۔ اور لوگ ارتفاقات کوان کے نہایت مشہور ہونے کی وجہ سے، بدیمی چیزیں سجھتے ہیں۔

اور ہرگز ندرو کے آپ کوان باتوں کے تسلیم کرنے ہے جوہم نے ذکر کیس ،لوگوں کا ارتقا قات کی شکلوں اور جزئیات میں اختلاف کرنا۔ پس لوگ متفق ہیں مثلاً مردوں کی عفونت دور کرنے پر اوران کے ستر کو چھیانے پر ،پھراس کی شکلوں میں لوگوں میں اختلاف ہے ، بعض زمین میں فین کرنا پہند کرتے ہیں ،اور بعض آگ میں جلانا پہند کرتے ہیں ۔اور لوگ نکاح کے معاملہ کی تشہیر کرنے پر ،اور گواہوں کے روبرو نکاح کو زنا ہے ممتاز کرنے پر متفق ہیں ۔پھراس کی شکلوں میں اختلاف ہے بعض لوگ گواہوں کو، ایجاب وقبول کو اور دعوت و لیمہ کو پہند کرتے ہیں ۔اور بعض لوگ دُف ( دُفلی ) اور گائے کو اور ایسے لیاس فاخرہ کو پہند کرتے ہیں ،اور بعض دردناک مار ،اور قید بامشقت اور پھران میں اختلاف ہے ، بعض سنگ ارکرنے کو اور ہاتھ کا شنے کو پہند کرتے ہیں ،اور بعض دردناک مار ،اور قید بامشقت اور کر مانوں کو پہند کرتے ہیں ،اور بعض دردناک مار ،اور قید بامشقت اور کر مانوں کو پہند کرتے ہیں ،

اور نیز ہر گزندرو کے آپ کودو جماعتوں کی مخالفت:

اول: احمق لوگ، جو جانوروں کے ساتھ ملنے والے ہیں۔وہ اُن لوگوں میں سے ہیں کہ عام لوگوں کواس میں ذرا شک نہیں کہان کے مزاج ناقص اوران کی عقلیں اوھوری ہیں۔اور عام لوگ ان کی بے وقو فی پراُس بات سے استدلال - انتیج ہے سامی تعلیم کرتے ہیں جووہ دیکھتے ہیں، یعنی ان کاخودکواُن قیود (ارتفا قات اوران کے طریقوں) کا پابند نہ کرنا۔ اور دوم: بدکارلوگ، جن کے دلوں کی اگر شقیح تفتیش کی جائے تو پیۃ چلے گا کہ وہ ارتفا قات کے قائل ہیں، مگران پر

شہوت غالب آ جاتی ہے، پس وہ ارتفا قات کی خلاف ورزی کرتے ہیں، درانحالیکہ وہ اپنے اوپر بدکاری کا اقر ارکر رہے ہیں (بعنی وہ ان کا موں کو بدکاری جھتے ہوئے کرتے ہیں)اور وہ لوگوں کی بیٹیوں اور بہنوں کے ساتھ زنا کرتے ہیں اوراگزان

کی بیٹیوں اور بہنوں کے ساتھ زنا کیا جائے تو وہ قریب ہیں کہ غصہ سے بھٹ پڑیں۔اور وہ خوب جانتے ہیں کہ دوسرے

لوگوں کو بھی وہ صدمہ پہنچتا ہے جوان کو پہنچتا ہے،اوروہ یہ بات بھی جانتے ہیں کہان کا موں کا کرنا نظام مملکت کودرہم برہم کرتا

ہے، مگرخواہش ان کواندھا کردیتی ہے۔اوراس طرح چوری اورغصب اوران کےعلاوہ جرائم میں گفتگو ہے۔

اور مناسب نہیں ہے کہ گمان کیا جائے کہ لوگ اس بات (ارتفاقات) پر بغیر کس سبب کے متفق ہوگئے ہیں، جیسے مشرق ومغرب کے تمام لوگوں کا اس بات پر اتفاق کرنا کہ وہ کوئی ایک غذا استعال کریں ۔ اور کیا اس سے بڑا بھی کوئی مغالط ہوسکتا ہے؟ بلکہ فطرت سلیمہ فیصلہ کرتی ہے کہ لوگ اس چیز (ارتفاقات) پر متفق نہیں ہوئے ، ان کے مزاجوں کے اختلاف کے ساتھ ، اور ان کے ممالک و غذا ہب کے مختلف کے اختلاف کے ساتھ ، اور ان کے مسالک و غذا ہب کے مختلف ہونے کے ساتھ ، اور ان کے مسالک و غذا ہب کے مختلف ہونے کے ساتھ ، مگر ا: ۔ کسی فطری مناسبت کی وجہ سے جوصورت نوعیہ سے پھوٹے والی ہے ۲: ۔ اور الی کثیر الوقوع ضروریات کی وجہ سے جن پرنوع انسانی کے افراد شفق ہیں ۳: ۔ اور ایسے اخلاق و ملکات کی وجہ سے جن کونوعی درسی افراد کے مزاج میں ثابت کرتی ہے۔

اوراگریہ بات ہوکہ کوئی انسان کسی ایسے بیابان میں پروان چڑھا ہو، جوشہروں سے دور ہو، اوراس نے کسی سے کوئی ریت نہ کیھی ہو، تواس کے لئے بھی یقینی بات ہے کہ کچھ ضرور تیں ہوں گی، جیسے بھوک، پیاس اور شہوت۔ اور وہ لامحالہ کسی عورت کا مشتاق ہوگا۔ اور مردوزن کے مزاج کی درسی کی صورت میں ضروری ہے کہ ان دونوں کے درمیان اولا دہو۔ اور متعدد گھر انے باہم ملیس ، اور ان میں معاملات وجود میں آئیں ، پس ارتفاق اول اس کے سارے اجزاء کے ساتھ منظم ہوجائے گا۔ پھر جب لوگ زیادہ ہوجائی گے قوضروری ہے کہ ان میں ایسے اخلاق فاضلہ والے لوگ پائے جائیں جن میں (مختلف تھم کے ) واقعات رونما ہوں ، جو باقی (تینوں) ارتفاق اے کو ثابت کریں۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانے ہیں۔

#### لغات:

البُلْهُ: بِوقوف بضعيف العقل ،مفرد الأبُلَهُ ،مؤنث بَلْهَا ،فعل بَلِهُ (سَ) بَلَهُا وَبَلاَهَةً :ضعيف العقل ،ونا ..... السَّفْسَطَةُ: وه استدلال وقياس جس كى بنياد مغالطه پر ، مو .... النَّائِنيُ: دورمؤنث نَّائِينَة مفعل نَأَى يَنْأَى نَانُيًا: دور ، ونا ..... عن آخره بمعنى جميعًا ہے بعنی ارتفاق اول مع اس كی تمام جزئيات كے۔

#### باب --- ١١

# لوگوں میں رائج طور وطریق کا بیان

دُسُوم: دَسْمٌ کی جُمع ہے جس کے معنی ہیں:طوروطریق ریت رواج اور عام معاملات،خواہ ایجھے ہوں یابرے۔اردو میں برے رواجوں کورسوم کہتے ہیں۔مگرعر بی میں بیلفظ عام ہے اس باب میں بھی عام معنی مراد ہیں۔

ارتفا قات ایک معنوی چیز ہیں ، خارج میں ان کا وجو ذہیں ۔ خارج میں'' رسوم'' پائی جاتی ہیں ۔ وہی ارتفا قات کے پیکر ہائے محسوس ہیں یعنی لوگوں میں جوطور وطریق رائج ہیں وہی ارتفا قات ( مفید تدبیریں ) ہیں ۔ اس لئے اس آخری باب میں رسوم کی تفصیلات بیان کی جارہی ہیں ۔

رسوم کی اہمیت: لوگوں میں جوطور وطریق رائح ہوتے ہیں ،ارتفا قات میں ان کی حیثیت وہی ہے جو بدن انسانی میں دل کی ہے، دل پر زندگی کامدار ہے، دل سنور تا ہے تو ساراجہم سنور جا تا ہے اور دل بگڑتا ہے تو ساراجہم اور اس کے تمام احوال بگڑ جاتے ہیں۔اس طرح رسوم ہی ارتفا قات کی بنیاد ہیں۔معاشرہ میں رائح طور وطریق ہی ہے ارتفا قات کا ڈھانچہ تیار ہوتا ہے اور ایچھے طور وطریق سے معاشرہ شاندار بنتا ہے اور طور وطریق بگڑ جائیں تو معاشرہ بدنما ہوجاتا ہے۔اللہ کی شریعتیں بھی اولا اور بالذات رسوم ہی کو پیش نظر رکھتی ہیں۔انبیائے کرام انہی کی اصلاح و تعدیل کرتے ہیں۔قوانین شرعیہ میں بھی انہی کی طرف اشارے آئے ہیں۔اس کی پھے تھے۔اس می محت ساوی باب (۱۱) میں آئے گے۔

رسوم کے اسباب: لوگوں میں رائج رسوم چنداسباب سے پیدا ہوتی ہیں مثلاً:

(۱) وہ ریت دانشمندوں نے چلائی ہے، جیسے دیت کے اونٹ دس سے سوحضرت عبدالمطلب نے کئے تھے اور قُسامہ کا طریقہ ابوطالب نے چلایا تھا،ان دونوں طریقوں کوشریعت نے برقر اررکھا (مبحث۲باب۱۱)

(۲) وہ ریت اللہ تعالیٰ نے اپنے نیک بندوں کے دل میں الہام کی ہے، جیسے ہندوستان پرانگریزوں کے قبضہ کے بعد ،اس زمانہ کے اہل اللہ کے دلوں میں اللہ تعالیٰ نے الہام فرمایا کہ:'' چندے کے مدر سے'' قائم کئے جا کیں ،اس سے دین کی حفاظت ہوگی۔ چنانچے شدہ شدہ لاکھوں مدارس ومکا تیب اور جامعات ودارالعلوم قائم ہو گئے اور ملک اپنین اور روس کی مثال بننے سے نے گیا۔

اور چنداسباب کی وجہ سے رسوم لوگوں میں پھیلتی ہیں،مثلاً:

(۱) وہ ریت کی ایسے بڑے بادشاہ کی چلائی ہوئی ہوتی ہے جس کی عظمت وسطوت کے سامنے لوگوں کی گردنیں



جھی ہوئی ہوتی ہیں،اس لئے لوگ تیزی سے وہ طریقہ اپنا لیتے ہیں،جیسے عشر وخراج کا طریقہ نوشیرواں عادل نے چلایا تھا۔اسلام نے پچھترمیم کےساتھ اس کو ہاتی رکھاہے۔ (مبحث 1 باب ۱۱)

(۲) لوگ اپ دلوں میں اجمالاً ایک ضرورت محسوں کرتے ہیں ، پھرکوئی ایسا طریقہ نکل آتا ہے جواس اجمال کی تفصیل ہوتا ہے تو لوگوں کے دل گواہی دیتے ہیں کہ یہ '' اچھاطریقہ'' ہے، اس لئے لوگ اس کوفلبی شہادت سے قبول کر لیتے ہیں اور وہ طریقہ چل پڑتا ہے، جیسے قلم سے لکھنے اور کپڑے سینے کا طریقہ حضرت ادر ایس علیہ السلام سے چلا ہے۔ لوگ پہلے سے ضرورت محسوں کرتے تھے کہ کوئی ایساطریقہ ہونا چاہئے کہ بولے بغیر مافی الضمیر سمجھایا جاسکے، اور موجودین کے علاوہ غیر موجودین کے مطابق می کر پہنا کے علاوہ غیر موجودین کے مطابق می کر پہنا جائے ، مگر کوئی طریقہ ہوئی جائے ، مگر کوئی طریقہ ہوئی ہوئی ہوگئے (فتح البالام نے یہ دونوں طریقے رائح کئے تو لوگوں نے ان کو جائے ، مگر کوئی طریقہ ہم میں نہیں آتا تھا، جب حضرت ادر ایس علیہ السلام نے یہ دونوں طریقے رائح کئے تو لوگوں نے ان کو اچھاسمجھ کرفوراً اپنالیا اور وہ طریقے لوگوں میں رائح ہوگئے (فتح الباری ۲۲۲ تا ہوالہ لغات القرآن ان ۵۲٪)

اور کچھاسباب کی وجہ ہےلوگ رسوم کوڈ اڑھوں سے مضبوط پکڑتے ہیں ،مثلاً:

(۱) لوگوں کو باربار تجربہ ہوتا ہے کہ جب کوئی ریت جان ہو جھ کریا بھول کر چھوڑ دی جاتی ہے تو قدرت کی طرف سے سزاملتی ہے، اس لئے لوگ سزاسے بچنے کے لئے وہ ریت ضرور پوری کرتے ہیں ۔ مثلاً بھوگ (دیوتا وُں کا چڑھاوا) دینے کی بنیادیہی ہے۔ مصریوں کو باربار کا تجربہ ہوا کہ سال کی معین تاریخ میں ایک دوشیزہ دریائے نیل میں نہیں ڈالی جاتی تھی تو دریا کی سطح گھٹ جاتی تھی اور نہریں خشک ہوجاتی تھیں، جس سے فصلیس تباہ ہوجاتی تھیں، چنا نچہ وہ بیرسم پابندی سے پوری کرتے تھے۔ طلوع اسلام کے بعد حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے نامہ کمبارک بنام دریائے نیل سے بیشیطانی حرکت موتوف ہوئی۔ سے بیشیطانی حرکت موتوف ہوئی۔

یا جیسے بعض جاہلوں کو بار بار کا تجربہ ہوتا ہے کہ اگر وہ'' میلا دمروجہ''نہیں کڑاتے تو جان یا مال میں نقصان ہوجا تا ہے، یاکسی ولی کی قبر پرحاضری نہیں دیتے تو نقصان کا سامنا کرنا پڑتا ہے، چنانچے وہ یہ بدعات وخرا فات ضرور کرتے ہیں یا در کھنا چاہئے کہ یہ بھی شیطانی حرکات اور قدرت کی طرف ہے آز مائش ہے۔اور دین وہ ہے جواللہ نے بھیجا ہے، جو آج ہمارے پاس قرآن وحدیث کی شکل میں موجود ہے، باقی سب بکواس ہے۔

(۲) کسی ریت سے غفلت برتنے پرکسی بگاڑ کا پیدا ہونا۔جیسے نکاح کا معروف طریقہ اختیار نہ کیا جائے تو بڑا ابگاڑ پیدا ہوگا اس لئے لوگ شادی بیاہ کے طریقہ کو مضبوطی سے پکڑ ہے ہوئے ہیں۔

(۳) وہ ریت الیں ہے جس کے ترک پرسمجھ دارلوگوں نے یعنی انبیاءاورعلماء نے سخت ملامت کی ہے۔اس لئے لوگ اس کومضبوطی سے پکڑتے ہیں، جیسے تمام اسلامی طریقے انبیاء کے چلائے ہوئے ہیں اور شرعاً ان کے ترک کی سخجائش نہیں،اس لئے دیندارلوگ و منتیں مضبوط پکڑے رہتے ہیں۔



اورمفکرومبصرآ دی مذکورہ باتوں کی ان کی نظائر سے تصدیق کرے گا، یعنی مختلف ملکوں میں جوطریقے وجود میں آتے رہتے ہیں اور مثنتے رہتے ہیں وہ مذکورہ رسوم کی نظائر ہیں۔ان پرنظر ڈال کر سمجھ دار آ دی شاہ صاحب رحمہ اللہ کی باتوں کی تصدیق کرسکتا ہے۔

#### ﴿باب الرسوم السائرة في الناس﴾

اعلم أن الرسوم من الارتفاقات هي بمنزلة القلب من جسد الإنسان، وإياها قصدت الشرائعُ أولاً وبالذات، وعنها البحثُ في النواميس الإلهية، وإليها الإشاراتُ؛ ولها:

أسبابٌ: تَنْشَأُ منها، كاستنباط الحكماء وكإلهام الحق في قلوب المؤيَّدين بالنور الملكي.

وأسباب : تَـنتشـر بهـافـي الـنـاس، مثـلُ كونها سنةَ ملِكِ كبيرٍ، دانت له الرقابُ، أو كونِهَا تفصيلًا لما يجده الناس في صدورهم، فيتلقَّونها بشهادة قلوبهم.

وأسباب: يَعَضُّون عليها بالنواجذ لأجلها: من تجرِبةِ مجازاةٍ غَيْبيَّةٍ على إهمالها، أو وقوعٍ فسادٍ في إغفالها، وكإقامة أهل الآراء الراشدة اللائمةَ على تركها، ونحو ذلك .

والـمُسْتَبْـصِرُ ربما يُوَفَّق لتصديق ذلك، من إحياءِ سُنَنٍ وإما تَتِها في كثير من البلدان، بنظائر ماذكرنا.

ترجمہ: جان لیں کہرسوم کوارتفا قات میں وہی حیثیت حاصل ہے جوجسم انسانی میں دل کو حاصل ہے۔اورا نہی کا اللّٰہ کی شریعتیں اولاً اور بالذات ارادہ کرتی ہیں۔اورا نہی سے قوانین شرعیہ میں بحث کی جاتی ہے، اورا نہی کی طرف اشارے ہیں ۔۔۔اوران کے لئے:

کھے اسباب ہیں جن ہے وہ پیدا ہوتی ہیں ، جیسے دانشمندوں کا نکالنا۔اور جیسے اللہ تعالیٰ کا الہام فرمانا اُن لوگوں کے دلوں میں جونورمکی ہے مؤید ہیں۔

اور کچھاسباب ہیں جن کی وجہ ہے وہ لوگوں میں پھیلتی ہیں، جیسے ان کا کسی بڑے بادشاہ کاطریقہ ہونا، جس کے سامنے گردنیں جھکی ہوئی ہیں۔ یاان کاتفصیل ہونا اُس بات کی جس کولوگ (بالا جمال) اپنے سینوں میں پاتے ہیں، پس لوگ ان کودلی شہادت ہے قبول کر لیتے ہیں۔

اور پچھاسباب ہیں جن کی وجہ ہے لوگ ان کوڈاڑھوں ہے مضبوط پکڑتے ہیں ، جیسے ان کو جان ہو جھ کریا بھولے سے چھوڑنے پر کسی غیبی سزا کا تجربہ، یاان سے غفلت برتنے کی صورت میں کسی فساد (بگاڑ) کا پیدا ہونا۔اور جیسے نیک سمجھ رکھنے والوں کا ملامت کوقائم کرناان کوڑک کرنے پر ،اوراس کے مانند۔

﴿ لَاَ وَرَبِيلُونَا ﴾

زكيب:

اللائمة : مصدر بمعنی الملامة ہاور إقامة کامفعول بہہ ہے .....من إحیاء إلىن : اور بسنطائو إلىن دونوں ظرف تصديق على بيل البدليت متعلق ہيں يعنی دونوں ظرفوں کا ايک ہی مطلب ہاوروہ بہہ کہ مختلف علاقوں میں جو تصديق سے ملی بیل البدلیت متعلق ہيں يعنی دونوں ظرفوں کا ایک ہی مطلب ہاوروہ بہہ کہ مختلف علاقوں میں خور نئے نئے طریقے نکتے رہتے ہیں، جو ہماری ذکر کردہ باتوں کی نظریں ہیں ، ان میں غور وفکر کر کے نہم آدی ہماری باتوں کی تصدیق کرسکتا ہے۔



## الجھی رئیس ضروری ہیں

لوگوں میں رائج طور وطریق فی نفسہ اچھی چیزیں ہوتی ہیں۔ان سے ارتفاقات صالحہ (مفیداسکیموں) کی حفاظت ہوتی ہے،وہ انسانوں کو علم وعمل میں کمال تک پہنچاتے ہیں۔مثلاً بارگاہ خداوندی میں نیاز مندی (اِخبات) اور ذکر اللّٰی ارتفاقات صالحہ میں سے ہیں اور معنوبی چیزیں ہیں۔ان کا پیکر محسوس نماز وغیرہ عبادات کی مختلف کلیں ہیں اور بیر سوم ہی خارج میں پائی جاتی ہیں، جن سے ارتفاق صالح (اخبات وذکر) کی حفاظت ہوتی ہے اور انسان علم (ذکر وفکر) اور عمل میں درجیکال تک پہنچتا ہے۔

اگردسوم یعنی مسلمہ طور وطریق نہ ہوں تو اکثر لوگوں کی زندگیاں چو پایوں جیسی ہوکررہ جائیں مثلاً لوگ شریعت کے مطلوبہ طریقوں کے مطابق نکاح ومعاملات کرتے ہیں، یہی رسوم انسان کو انسانیت کے دائرہ میں رکھتی ہیں۔اگر چہ اکثر لوگ ان کی افادیت اور ضرورت سے واقف نہیں ہوتے۔اگر آپ لوگوں سے پوچھیں کہتم نکاح وطلاق اور دیگر معاملات کی قیود کی پابندی کیوں کرتے ہو؟ تو وہ اس کا بجز اس کے کوئی جواب نہیں دے بچتے کہ یہ ہمارا قومی طریقہ ہے۔مگرلوگ رسوم کی افادیت اجمالاً ضرور جانے ہیں، گووہ زبان سے اس کو نہ سمجھا سکیت ہیں؟ مگر بہر حال رسوم کی پابندی ایسے لوگوں کے لئے کی افادیت سمجھانے پر قادر نہیں تو وہ اس کی بنیادیں کیسے سمجھا سکتے ہیں؟ مگر بہر حال رسوم کی پابندی ایسے لوگوں کے لئے بھی ضروری ہے ور نہاں کا حال چو پایوں جیسا ہوکررہ جائے گا۔

### برى سميس كيسے وجود ميں آتى ہيں؟

لوگوں میں رائج رسوم (طور وطریق) فی نفسہ اچھی ہوتی ہیں۔ مگر بھی ان کے ساتھ غلط چیزیں مل جاتی ہیں تو وہ معاملہ

کومشتبہ کردیتی ہیں۔ جیسے غیراسلامی معاشرہ میں ہونے والے معاملات میں سود کا اتناعمل دخل ہوگیا ہے کہ بعض لوگ سود کی حرمت کے معاملہ میں تذبذب میں پڑگئے ہیں، وہ طرح طرح کی باتیں کرتے ہیں، مثلاً مہاجن سود حرام ہے، تجارتی نہیں اَضْعَافاً مُضَاعَفَةً حرام ہے، ورنہ نہیں، غریبوں سے لینا حرام ہے، کیونکہ بیرحاجمتندوں کاخون چوسنا ہے۔ بنکوں کا سود حرام نہیں، کیونکہ بنک تو غریبوں کوخون سپلائی کرتے ہیں، ان کی معمولی بچتوں کا ان کومنا فع دیتے ہیں۔ بیسب باتیں اس لئے کہی جاتی ہیں کہ ان لوگوں کی مجھ ہی میں بیہ بات نہیں آتی ہے کہ سود کے بغیر بھی کاروبار چل سکتا ہے۔

اوررائج طور وطریق میں باطل چیزیں اس طرح ملتی ہیں کہائیے سرعنے ،لیڈراورسردار پیدا ہوتے ہیں،جن پرشخصی اور ذاتی مفاد کاغلبہ ہوتا ہے، وہ اپناہی فائدہ چاہتے ہیں، چاہے دنیا تباہ ہوکررہ جائے۔مفادعامہ کانہیں بالکل خیال نہیں آتا، وہ اپنے فائدہ کے لئے مختلف برے طریقے اختیار کرتے ہیں،مثلاً:

ا: - وہ درندگی والے کام کرنے لگتے ہیں، جیسے راہ زنی، چوری ،غصب جمل وغیرہ۔

٣: - وه شهوانی بدا عمالیاں شروع کرتے ہیں، جیسے اغلام، بیجواین وغیرہ۔

m:-وہ ایسے کام کرتے ہیں جوذ رائع معاش کونقصان پہنچاتے ہیں، جیسے سودخوری اور ناپ تول میں کمی کرنا۔

۳۰ - وہ رہن مہن ، کھانے پینے ، لباس اور تقریبات میں فضول خرچی شروع کرتے ہیں اور اتنی دولت اڑاتے ہیں جس کے لئے رات دن کمائی کرنی پڑتی ہے یا قرض لینا پڑتا ہے۔

۵: - وہ عیش وعشرت، رنگ رلیوں اور سامان تفریح کی طرف اتنے مائل ہوجاتے ہیں کہ دنیا و آخرت کے سارے کام چھوڑ ہیڑھتے ہیں، جیسے ریڈیو، ہائے فائے، ٹی وی، ویڈیو، گانے باجے، بانسریاں، ہے، شطرنج ، شکار، کبوتر بازی وغیرہ لغویات۔

۲:-وہ دوسرے ملکوں کے واردین پر کمرتو ڈٹیکس لگاتے ہیں اور اپنی رعایا سے تباہ کن لگان وصول کرتے ہیں۔
 2:-ان میں باہم حرص وظمع اور بغض وعنا د کی آگ بھڑک اٹھتی ہے۔

بیتمام کام وہ ہیں جووہ رؤساء دوسروں کے ساتھ کرنا پسند کرتے ہیں ،مگروہ یہ پسندنہیں کرتے کہ بیر کتیں ان کے ساتھ کی جا تھے کی جا کی جا کی جا ہوں کے ساتھ کی وجہ ہے کوئی شخص ان کے خلاف آ واز نہیں اٹھا تا تو ہاتی لوگ تین طرح کے ہوجاتے ہیں:

ا: - جولوگ بدکار ہوتے ہیں وہ ان سرغنوں کی پیروی کرتے ہیں ، ان کی ہاں میں ہاں ملاتے ہیں ، ان کی نصرت واعانت کرتے ہیں اور وہ ان برائیوں کی خوب اشاعت کرتے ہیں۔

۲:-وہ لوگ جن کے دلوں میں نہ تو اعمال صالحہ کی قوی رغبت ہوتی ہے، نہ اعمال طالحہ کی ، وہ السنداسُ عملسی دیس ملو کھم کے قاعدے سے ان رؤساء کے نقش قدم پر چل پڑتے ہیں۔اور بھی وہ کمائی کرنے کے برے طریقے اس کئے

- ﴿ الْأَخْرَةُ مِيَالْفِيَّالُ ﴾

اختیار کرتے ہیں کہاچھی راہیں ان کوتھ کا دیتی ہیں یعنی کمائی کی اچھی راہیں ان کے ہاتھ نہیں آتیں ،اس لئے وہ غلط راہوں پر پڑجاتے ہیں۔

":- وہ لوگ جن کی فطرت میں سلامتی ہے، وہ غصہ تجرے خاموش رہتے ہیں، وہ ان کی ہمنو اکی نہیں کرتے ، مگر بے ہمتی ہے ہونٹ بھی سی لیتے ہیں۔اور جب کوئی بھی غلط طور وطریق پر نکیر کرنے والانہیں رہتا، تو برے طریقے وجو دپذیر ہوکر پختہ اور تھکم ہوجاتے ہیں۔اور لوگوں کوان ہے ہٹانا ایک بڑا مسئلہ بن جاتا ہے۔

والسنن السائرة وإن كانت من الحق في أصل امرها، لكونها حافظة على الارتفاقات الصالحة، ومُفْضِية بأفراد الإنسان إلى كمالها النظرى والعملى؛ ولولاها لالتحقق أكثر الناس بالبهائم، فكم من رجل يباشر النكاح والمعاملات على الوجه المطلوب، وإذا سُئل عن سبب تقيده بتلك القيود، لم يجد جوابا إلا موافقة القوم، وغاية جهدِه علم إجمالي، لايُعْرِب عنه لسانه، فضلاً عن تمهيد ارتفاقه، فهاذا لولم يلتزم سنة كاديلتحقق بالبهائم.

لكنها قد ينتضم معها باطل، فيُلبِّسُ على الناس سنتهم، وذلك بأن يَتراً س قوم يغلب عليهم الآراء الجزئية، دون المصالح الكلية، فيخرجون إلى أعمال سبعية، كقطع الطريق والغصب؛ أو شهويية، كاللواطة، وتأثّث الرجال؛ أو أكساب ضارَّة، كالربا، وتطفيف الكيل والوزن؛ أو عادات في الزّي والولائم تُميل إلى الإسراف، وتحتاج إلى تعمق بليغ في الأكساب؛ أو الإكثار من الممسليات، بحيث يُقضى إلى إهمال أمر المعاش والمعاد، كالمزامير، والشطرنج، والصيد، واقتناء الحَمام، ونحوها؛ أو جباياتٍ مُنهكة لأبناء السبيل، وخراج مستأصل للرعية؛ أو التشاحُح والتشاحُنِ فيما بينهم فيستحسنون أن يفعل ذلك والتشاحُن فيما بينهم أحد لجاههم وصولتهم، فيجيئ فَجَرةُ القوم فيقتدون بهم، وينصرونهم، ويبذلون السعى في إشاعة ذلك؛ ويجيئ قوم لم يُخلق في قلوبهم ميل قوى إلى الأعمال ويبذلون السعى في إشاعة ذلك؛ ويجيئ قوم لم يُخلق في قلوبهم ميل قوى إلى الأعمال الصالحة، ولاإلى أضدادها، فيحملهم ما يرون من الرؤساء على التمسك بذلك، وربما أعيت بهم المذاهبُ الصالحة، ويبقى قوم فطرتُهم سَويَّة في أخريًاتِ القوم، لايخالطونهم، ويسكتون على عفيظ، فتعقد سنة سيئة و تتأكد.

ترجمہ: اوررائج طوروطریق:اگرچہاپی اصلیت کے لحاظ سے برحق ہوتے ہیں، کیونکہ وہ ارتفا قات صالحہ کے محافظ اورانسان کے افراد کوان کے کمال علمی اور عملی تک پہنچانے والے ہیں۔اگر ریت رواج نہ ہوں تو اکثر لوگوں کی زندگیاں چو پایوں جیسی ہوکررہ جائیں۔ پس بہت سے لوگ مطلوبہ کل میں نکاح ومعاملات کرتے ہیں، اور جب ان سے ان قیود کی پابندی کی وجہ دریافت کی جائے تو وہ قوم کی موافقت کے علاوہ کوئی جواب نہیں دے سکتے۔ اور ان کی انتہائی کوشش ایک اجمالی علم ہے ( یعنی وہ بہت کوشش کریں تو صرف اجمالاً جان سکتے ہیں ) جس کوان کی زبانیں تعبیر نہیں کرسکتیں ۔ چہ جائے کہ وہ اس ارتفاق کی تمہید بیان کریں۔ پس میخص اگر کسی طریقہ کی پابندی نہیں کرے گا تو وہ چو پایوں کے ساتھ مل جائے گا۔

تگر بھی رسوم کے ساتھ باطل چیزیں مل جاتی ہیں، پس وہ باطل ،لوگوں پران کے (صحیح ) طریقہ کومشتبہ کر دیتا ہے۔ اوروہ اس طرح کہ کچھا یسے لوگ سرغنہ بن جاتے ہیں جن پر ذاتی مفادات کا غلبہ ہوتا ہے، وہ مصالح کلیہ (مفادات عامه) ملحوظ نبيس ركھتے، پس وہ نكلتے ہيں ا: - درندگی والے كاموں كى طرف، جيسے راہ زنی اورغصب ٢: - ياشہوانی كاموں کی طرف، جیسے اغلام اور ہیجوا بن۳: - یا ضرر رساں کمائیوں کی طرف، جیسے سوداور ناپ تول میں کمی کرنا ہم: - یا پوشاک اورتقریبات میں ایسی عادتوں کی طرف جوفضول خرچی کی طرف مائل کرتی ہیں۔اورجن کے لئے کمائیوں کا بہت زیادہ اہتمام کرنے کی ضرورت پڑتی ہے ۵-: پاسامان تفریح بہت زیادہ کرنے کی طرف،اس طرح کہوہ دنیا وآخرت کے کاموں کو چھوڑنے کی طرف پہنچا دیتا ہے، جیسے بانسریاں، شطرنج ، شکار، کبوتر یالنا،اوراس جیسی چیزیں ۲:- یا مسافروں یر کمرتو ژشکسوں کی طرف اور رعایا پر تباہ کن محصول مقرر کرنے کی طرف 2: - یا باہمی حرص وظمع اور بغض وعنا د کی طرف \_\_\_ پس وہ اچھا بچھتے ہیں کہ بیکام لوگوں کے ساتھ کریں۔اوراس کواچھانہیں بچھتے کہ بیکام ان کے ساتھ کئے جا گیں ، پس ان کی جاہ وحشمت کی وجہ ہےان کےخلاف کوئی آ وازنہیں اٹھا تا ۔۔ پھرقوم کے بدکارلوگ آتے ہیں، پس وہ اُن (سرغنوں) کی اقتدا کرتے ہیں،اوران کی اعانت کرتے ہیں۔اوران برائیوں کی اشاعت کی کوشش کرتے ہیں \_\_\_ اور کچھاورلوگ آتے ہیں جن کے دلوں میں نہ تو اعمال صالحہ کی طرف قوی میلان پیدا کیا گیا ہے اور نہ ان کی اضداد کی طرف، پس ان کو اُن برائیوں کے پکڑنے پر وہ چیز ابھارتی ہے جو وہ اپنے سرداروں سے دیکھتے ہیں۔اور بھی ان کو ( کمائی کی ) نیک را ہیں تھکا دیتی ہیں ۔۔اور قوم کی آخری صفوں میں وہ لوگ رہ جاتے ہیں جن کی فطرت درست ہوتی ہے وہ ان کے ساتھ نہیں ملتے ،اورغصہ میں بھرے ہوئے خاموشی اختیار کرتے ہیں ،پس برے طریقے وجود میں آتے ہیں اور حکم ہوجاتے ہیں۔

#### لغات:

لکنها: استدراک ہے وان کانت من الحق ہے .....یَتَرَاّسُ: باب تفعُّل ہے ہمعنی أن يجعلَ نفسَه رئيسا..... المُسْلِيَّةُ: سامان تفرَّحَ جَوْمُ كو بھلادے اَسْلَی اِسْلَاءً عن هَمَّه بِمُ كردينا..... التشاحن: ایک دوسرے سے كيندر كھنا۔ - ننگ ہے سے دست م

### رسوم و بدعات کی اصلاح کرنا بہترین عمل ہے

جولوگ ملت کے مفاوات کے لئے کام کرتے ہیں اور تو م کی اصلاح کا بیڑا اٹھائے ہوئے ہیں ان پرواجب ہے کہ وہ حق کی اشاعت و ترویج کے لئے اور باطل کومٹائے اور روکنے کے لئے انتہائی جدوجہد کریں۔ اور یا درگھیں کہ بدعات ورسوم جب کسی قوم میں جڑ کیڑلیتی ہیں تو ان کو اکھاڑنا تخت دشوار ہوتا ہے۔ بھی جھڑ وں اور لڑائیوں تک کی نوبت آجاتی ہے مگر صلحین کو اس سے گھبرانا نہیں چاہئے ، انبیائے کرام علیہم الصلاق والسلام نے بھی ہمت نہیں ہاری اور سپر نہیں ڈالی ، پھران کے وارث کیوں چھچے ہٹیں! بیسب جھڑ نے کرام علیہم الصلاق والسلام نے بھی ہمت نہیں ہاری اور سپر نہیں ڈالی ، پھران کے وارث کیوں چھچے ہٹیں! بیسب جھڑ نے کی کے بہترین کا موں میں شار کئے جاتے ہیں۔ البتہ اپنی طرف سے کوشش یہ ہونی چاہئے کہ کوئی وزگا فساد نہ ہو، لوگوں کو بیار ومحبت سے سنت کا راستہ بتایا جائے اور بدعات ورسوم کی قباحت سمجھائی جائے۔ لیکن اگر مفسدین و نگے فساد پر اتر آئیں ، تو اس کا بھی مردانہ وار مقابلہ کیا جائے یہ بھی ایک طرح کا جہاد ہے۔

## صحیح طریقه جھوڑ کرغلط طریقه کون اختیار کرتاہے؟

جب کوئی ایچهاطریقہ وجود پذیر ہوجاتا ہے، جیسے معہود طریقہ پرنکاح کرنااور کارم نے نکاح نہ کرنااسلامی طریقہ بے مسلمان ہرزمانہ میں اس کو مانتے رہے ہیں، ای طریقہ پر مرتے جیتے رہے ہیں۔ لئی زندگیاں گزرگئیں اس طریقہ پر اور اوگوں کے نفوس وعلوم اس پرخشک ہوگئے ہیں یعنی مسلمان ہمیشہ دل سے اس طریقہ کی حقافیت کے قائل رہے ہیں اور لوگ ان کے علاء دلائل و برا بین سے اس طریقہ کی افاویت اور اس کی خلاف ورزی کی قباحت سمجھاتے رہے ہیں اور لوگ وجوداً اور عد مااس طریقہ کو اصول ارتفاقات کے ساتھ لازم وطزوم جھنے گئے ہیں یعنی اگر پیطریقہ ہو قبارت ان اور لوگ فروداً اور عد مااس طریقہ کو اصول ارتفاقات کے ساتھ لازم وطزوم جھنے گئے ہیں یعنی اگر پیطریقہ ہو ارتفاقات کی بنیادی با تیں ماصل ہیں، ورنہ ہیں۔ جب صورت حال ایس ہوجائے تو اس سے نکلئے کا اور اس کی خلاف ورزی کرنے کا ارداوہ وہ چھو کھریقہ چھوڑ کر غلاف ورزی کریتا ہے، نکاح کے بجائے پرائیویٹ معاملہ کرتا ہے، بیٹی یا بہن سے نکاح کرتا ہے یادو بہنوں کو نکاح میں جمع کرتا ہواس کا دل اقر اری ہوتا ہے کہ وہ بدکاری کر رہا ہے اور اس کے اور سلمحت کلیہ والا کام جو پوری سوسائی کے لئے مفید ہے چھوڑ کر ہوا ہش کہ مفید ہے چھوڑ کر ہوا ہش کے درمیان ایک پر دہ حائل کردیا جاتا ہے۔ یعنی وہ صلحت کلیہ والا کام جو پوری سوسائی کے لئے مفید ہے چھوڑ کر ہوا ہش کا مشکمان تھا۔ جسے وہ غلے والا کام جو پوری سوسائی کے دل پر پردہ پر گیا ہے۔ اور جب وہ وہ بین بام کا مسلمان تھا۔ حقیقت میں دل ایمان سے خالی تھا۔ اور اس کا پیگل اس کے ذمین جاتا ہے کہ وہ بس نام کا مسلمان تھا۔ حقیقت میں دل ایمان سے خالی تھا۔ اور اس کا پیگل اس کے دور بین جاتا ہے کہ وہ بس نام کا مسلمان تھا۔ حقیقت میں دل ایمان سے خالی تھا۔ اور اس کا پیگل اس کے ذمین جاتا ہے۔ اور پہتے چل جاتا ہے کہ وہ بس نام کا مسلمان تھا۔ حقیقت میں دل ایمان سے خالی تھا۔ اور اس کا پیگل اس کے فیل تھی۔ اور پہتے چل جاتا ہے کہ وہ بس نام کا مسلمان تھا۔ حقیقت میں دل ایمان سے خالی تھا۔ اور اس کا پیگر تھی ہو تھوں کے دور پر گیا ہو کہ کی سے خوالی تھا۔ اور پر تھا کے دور پر تا ہو کہ کی اس کی دین سے اور پر چل جاتا ہے۔ وہ بس نام کا مسلمان تھا۔ حقیقت میں دل ایمان سے خالی تھا۔ اور اس کا کیمان کی کی دور بس نام کا مسلمان تھا۔ حقیقت کی دور بس کی کی دور بس نام کی دور بس کا مسلم کی دور بس کی دور بس کا مسلمان تھا۔ حقیقت کی

میں دراڑ ڈال دیتا ہے بعنی رہی ہی پونجی بھی بر باوہوجاتی ہےاوروہ بےدین، بلکہ بدوین ہوکررہ جاتا ہے۔

## صحيح اورغلط طريقها بنانے والوں كاانجام

جب لوگ صحیح طریقہ کے ساتھ مضبوطی سے چمٹے رہتے ہیں یاڈِ ھٹائی سے اس کوچھوڑ کرغلط طریقہ اپنالیتے ہیں تو اول کے حق میں اور ثانی کے خلاف ملا ُ اعلی کی وعا 'میں اور التجا 'میں بلند ہوتی ہیں۔اور وہ بارگاہ خداوندی میں پہنچتی ہیں اور وہاں اول کے حق میں خوشنودی اور ثانی کے حق میں ناراضگی وجود میں آتی ہے اور وہ مرحوم ومغفور ہوتے ہیں یا ملعون ومبغوض بنتے ہیں۔

#### سنتیں فطرت کب بنتی ہیں؟

جب سنت راشدہ لوگوں میں رائج ہوجاتی ہیں اور عصر أبعد عصر لوگ اس كوشليم كر ليتے ہیں، اور اس پرلوگ مرتے جيتے رہتے ہیں، اور لوگوں كے نفوس اور علوم اس پر خشك ہوجاتے ہیں اور اس سنت میں اور اصول ارتفاقات میں چولی دامن كاساتھ ہوجاتا ہے تو وہ سنت فطرت بن جاتی ہے یعنی وہ لوگوں كی طبیعت میں رہے بس جاتی ہے۔ حدیث شریف دامن كاساتھ ہوجا تا ہے تو وہ سنت فطرت بن جاتی ہے لیے ( دیکھے مشکوۃ ، باب السواک ، حدیث نمبر ۲۵۹) وہ انبیائے كرام كے جلائے ہوئے ایسے ہی طریقے ہیں جو قرنها قرن ہے لوگوں میں سلم چلے آ رہے ہیں۔

ويجب بذلُ الجهد على أهل الآراء الكليةِ في إشاعة الحق، وتَمُشِيَّةِ، وإخمالِ الباطل وصَدَّه، فربما لم يمكن ذلك إلا بمخاصمات، أو مقاتلات، فَيُعَدُّ كلُّ ذلك من أفضل أعمال البر.

وإذا انعقدت سنة راشدة، فسلمها القوم، عصرًا بعد عصرٍ ، وعليها كان محياهم ومماتهم، ويَبِسَتُ عليها نفوسُهم وعلومهم، فَظُنُوها متلازمة للأصول وجوداً وعدما، لم تكن إرادة الخروج عنها وعصيانها إلا ممن سَمُجَت نفسُه، وطاش عقلُه، وقويت شهوتُه، واقتعد غاربه الهوى؛ فإذا باشر الخروج أضمر في قلبه شهادة على فجوره، وسُدِل حجابٌ بينه وبين المصلحة الكلية؛ فإذا كُمُلَ فعلُه صار ذلك شرْحًا لمرضه النفساني، وكان تُلمة في دينه.

فإذا تقرر ذلك تقررًا بينا ارتفعت أدعيةُ الملأ الأعلى، وتضرعاتٌ منهم، لمن وافق تلك السنة، وعلى من خالفها، وانعقد في حظيرة القدس رضًا وسُخْطٌ عمن باشرها، أو عليه.

وإذا كانت السننُ كذلك عُدَّت من الفطرة التي فطر الله الناسَ عليها، والله أعلم.

تر جمیہ:اور واجب ہے مفادات عامہ کے لئے محنت کرنے والوں پرانتہائی کوشش خرچ کرناحق کی اشاعت میں اور - منتصریت سادی کا معمد اس کو چلانے میں ،اور باطل کو گمنام کرنے میں اوراس کورو کئے میں ۔ پس بھی یہ بات ممکن نہیں ہوتی مگر جھکڑوں اورلڑا ئیوں کے ذریعہ۔ پس شار کی جاتی ہیں بیسب چیزیں (یعنی لڑائی ، جھکڑے ) نیکی کے بہترین کا موں میں۔

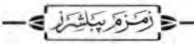
اور جب سنت راشدہ وجود میں آجاتی ہے۔ پس اس کولوگ عصر أبعد عصر مان لیتے ہیں، اور اس پران کا مرنا جینا ہوتا ہے۔ اور اس پران کی ارواح اور علوم خشک ہوجاتے ہیں۔ پس لوگ اس اجھے طریقے کو وجود آوعد ما اصول ارتفاقات کے ساتھ متلازم مگمان کرنے لگتے ہیں۔ تو اس طریقہ سے نگلنے کا اور اس کی خلاف ورزی کرنے کا ارادہ وہی شخص کرتا ہے جس کانفس فتیج ہوتا ہے اور جس کی عقل اوچھی ہوتی ہے اور جس کی شہوت قوی ہوتی ہے اور جس کی گردن پرخواہش سوار ہوتی ہے۔ پس جب وہ اس طریقہ سے نگلنے کا کمل اختیار کرتا ہے تو وہ اپنے دل میں اپنی بدکاری کا اقر ارچھپائے ہوئے ہوتا ہے اور اس کے اور اس کے اور اس کے اور اس کا (خروج کا) عمل مکمل ہوجاتا ہوئے وہ اس کے زمیان پر دہ لئکا دیا جاتا ہے۔ پس جب اس کا (خروج کا) عمل مکمل ہوجاتا ہے تو وہ اس کے نفسانی مرض کا بیکر محسوس بن جاتا ہے اور وہ اس کے دین میں دراڑ ہوتا ہے۔

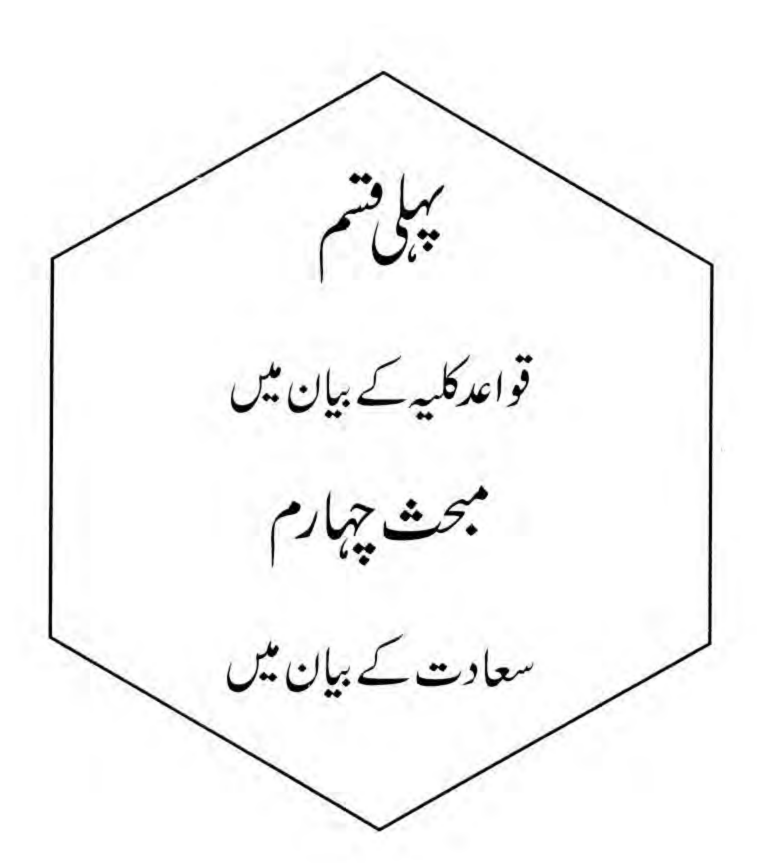
پھر جب یہ چیز واضح طور پر ثابت ہو جاتی ہے تو ملا ُ اعلی کی دعا 'میں اور گڑ گڑ اہٹیں بلند ہوتی ہیں ،ان لوگوں کے حق میں جواس سنت کی موافقت کرتے ہیں۔اوران لوگوں کے خلاف جواس کی مخالفت کرتے ہیں۔اور بارگاہ مقدس میں خوشنو دی اور ناراضگی وجود میں آتی ہے ان لوگوں سے جواس طریقہ پڑمل کرتے ہیں یا ان لوگوں کے برخلاف جواس طریقہ کی مخالفت کرتے ہیں۔

اور جب طریقے ایسے ہوجاتے ہیں تو وہ اس فطرت میں شار ہونے لگتے ہیں ، جس پراللّٰد تعالیٰ نے لوگوں کو پیدا کیا ہے باقی اللّٰد تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

(بفضله تعالی آج ۲۰ ربیع الثانی ۴۲۰ اه مطابق ۱۳ اگست ۱۹۹۹ء بروزمنگل مبحث سوم کی شرح مکمل ہوئی )







# مبحث چہارم

# سعادت کے بیان میں

ثانی کی مخصیل کا مرجع ہیں

كاطريقه

# مبحث چہارم

#### سعادت کے بیان میں

باب \_\_\_\_\_\_ ا

### سعادت کی حقیقت کیاہے؟

اب تک تمہیدی مباحث تھے۔اب اصل مقصود شروع ہوتا ہے۔حیات انسانی کا بنیادی مقصد'' سعادت دارین' حاصل کرنا ہے۔ پنجمت میسرآ جائے توز ہے قسمت!ورنہ کفِ افسوس ملنے کے سواحیارہ نہیں!

انسان میں انسانیت کے علاوہ حیوانیت، نباتیت اور جماویت بھی پائی جاتی ہے یعنی ان کی خصوصیات بھی پائی جاتی ہیں ، حیوان کی خصوصیت ہے جساس اور متحرک بالارادہ ہونا، نباتات کی خصوصیت ہے پلنا بڑھنا اور نشو ونما پانا اور جمادات کی خصوصیت ہے پلنا بڑھنا اور نشو ونما پانا اور جمادات کی خصوصیت ہے تابل ابعاد ثلاثہ ہونا۔ بیتینوں باتیں انسان میں بھی پائی جاتی ہیں۔اس لئے انسان دوشم کے کمالات کا مجموعہ ہے:

آ نوعی کمالات: یعنی وہ خوبیاں جوانسان میں انسان ہونے کی وجہ سے پائی جاتی ہیں ، جیسے عمدہ اخلاق والا ہونا ، تدبیرات نافعہ کے سہارے آسائش کی زندگی بسر کرنا ،اعلی صنعتیں وجود میں لانااور عظیم دید بہ کاما لک ہونا۔ بیتمام خوبیاں وہ ہیں جوانسان میں اس کی صورت نوعیہ کے اقتضاء سے پائی جاتی ہیں یعنی انسان چونکہ انسان ہے،اس لئے اس میں یہ خوبیاں ہیں۔ یہی انسان کے امتیازی اور انفرادی کمالات ہیں۔ سی بھی اور مخلوق میں بیہ باتیں نہیں پائی جاتیں۔

جنسی کمالات : بعنی حیوانیت ، نباتیت اور جمادیت والے کمالات ، جمادات کی خوبیاں مثال کے طور پرقد کی درازی اورجسم کی بڑائی ہیں۔ نباتات کی خوبیاں مناسب نشو ونما ، بہترین ڈیزائن یعنی خوبصورتی اور تروتازگی وغیرہ ہیں ، حیوانات کی خوبیاں مضبوط باڈی ، آواز کی کرختگی ، شہوت کی فراوانی ، کھانے پینے کی زیادتی اور حسد وغصہ کی تیزی ہیں۔ پیسب خوبیاں انسان میں بھی یائی جاتی ہیں اور کمالات شار ہوتی ہیں۔

ابغورطلب بات بیہ ہے کہ انسان کے اصل اور قابل لحاظ کمالات کیا ہیں؟ بدیہی بات ہے کہ وہ نوعی کمالات ہیں،

انہی کا فقدان انسان کوضرر پہنچا تا ہے اور دنیا کے تمام عقلاء انہی کی تحصیل کا اہتمام کرتے ہیں۔ جنسی کمالات کو جھودار لوگ کوئی کمال ہی نہیں سبھتے ۔ کیونکہ ان خوبیوں میں انسان حیوانات، نباتات اور جمادات سے بازی جیت نہیں سکتا۔ زمین وآسان اور پہاڑ وغیرہ انسان سے کہیں بڑی قدوقامت رکھتے ہیں ۔ لالہ وگلاب ہنسرین ویا سمین ، ہزارہ وُزگس کا خوبصورتی میں جوابنہیں ، گینڈ ااور گدھا انسان سے کہیں زیادہ زور آ وراور شہوت پرست ہیں ۔ پس یہ باتیں اگر انسان میں یائی جاتی ہیں تو وہ کوئی قابل تعریف خوبیاں نہیں ۔

اب پھر خورطلب بات ہے ہے کہ انسان کے نوعی کمالات: اخلاق مہذبہ اور ارتفاقات وغیرہ بذات خود کمالات ہیں اور وجہ سے کمالات ہنے ہیں؟ کیونکہ ان کی اصل حیوانات ہیں بھی پائی جاتی ہے۔ گور یا ایسا گھونسلا بناتی ہے کہ انسان دکھے کر دنگ رہ جاتا ہے ، محال پھستہ ہیں ایسامسد س گھر بناتی ہے کہ پُر کارہے بھی شاید ہی بنایا جا سکے۔ بلکہ بعض کار بگر یا لا حیوانات کی فطرت ہیں ایس کی جاتی ہیں کہ انسان باوجود کوشش کے ایسا کارنامہ انجام نہیں دے سکتا۔ اس طرح بہادری کی اصل چار با تیں ہیں لیخی خصہ ، انتقام کا جذبہ ، مشکلات میں ڈٹ جانا اور خطرات میں بے خطرکود پڑنا۔ یہ سب با تیں حیوانات میں جب کے انسان میں نفس ناطقہ (روح ربانی) نے ان باتوں کو ایسا سنوار دیا ہے کہ وہ مصلحت کی جہ کیا ہے۔ اس کی وجہ کیا اور اقتفائے عقل کے مطابق ہوگئی ہیں۔ انسان کو غصہ موقع پر ہی آتا ہے اور جس سے جنانا تقام لینا روا ہوتا ہے اس کی قدر انتقام لینا روا ہوتا ہے وہیں انسان اقدام کرتا ہے ، اس لئے وہ 'نہا در'' کہلاتا ہے ، جانوروں میں یہ باتے نہیں پائی جاتی ۔ معلوم ہوا کہ بیتمام چیز سے بالذات اقدام کرتا ہے ، اس لئے وہ 'نہا در'' کہلاتا ہے ، جانوروں میں یہ باتے نہیں پائی جاتی ۔ معلوم ہوا کہ بیتمام چیز سے بالذات کی اللات نہیں ، بلکہ بالعرض کمالات ہیں یعنی کوئی اور چیز ہے جوان کمالات کو کمالات بناتی ہے اور وہ چیز ہے فض ناطقہ کا ان کمالات کو سنوارنا اوران کو مصلحت کی کے مطابق بنانا۔ یس سعادت حقیقہ یہ ہے کہ:

ہیمیت نفس ناطقہ کی مطبع ہوجائے ،خواہش عقل کی فرما نبرداری قبول کر لےاورنفس ناطقہ بہیمیت پراورعقل خواہش پرغالب آ جائے — ان کےعلاوہ تمام باتیس نظرانداز کی ہوئی ہیں۔

#### ﴿المبحث الرابع: مبحث السعادة﴾

باب حقيقة السعادة

اعلم أن للإنسان كمالاً تقتضيه الصورة النوعية، وكمالاً يقتضيه موضوع النوع: من الجنس القريب والبعيد، وسعادتُه التي يَضُرُّه فقدُها، ويقصدُها أهلُ العقول المستقيمة قصدًا مؤكدًا هوالأول.

وذلك: أنه قد يُمدح في العادة: بصفاتٍ يشارك فيها الأجسام المَعْدِنية، كالطول، وعِظَم القامة، فإن كانت السعادة هذه فالجبالُ أتم سعادة أبوصفاتٍ يشارك فيها النبات، كالنّمو المساسب، والخروج إلى تخاطيط جميلة وهيئاتٍ ناضرة، فإن كانت السعادة هذه فالشقائق والأوراد أتم سعادة؛ وصفاتٍ يشارك فيها الحيوان، كشدة البطش، وجَهُورِيَّة الصوت، وزيادة الشبق، وكثرة الأكل والشرب، ووفور الغضب والحسد، فإن كانت السعادة هذه فالحمار أتم سعادة وصفاتٍ يحتص بها الإنسان، كالاخلاق المهذّبة، والارتفاقات الصالحة، والصنائع الرفيعة، والحباه العظيم، فبادى الرأى: أنها سعادة الإنسان، ولذلك ترى كلَّ أمة من أمم الناس، يستحب أتمها عقلا، وأسدُها رأيًّا: أن يكتسب هذه، ويجعل ماسواها كانها ليست صفات مدح. ولكنَّ الأمر إلى الآن غيرُ منقّح، لأن أصلَ هذه موجود في أفراد الحيوان، فالشَجاعةُ أصلُها ولكنَّ الأمر إلى الآن غيرُ منقّح، لأن أصلَ هذه موجود في أفراد الحيوان، فالشَجاعةُ أصلُها الفحول من البهائم، والثباتُ في الشدائد، والإقدام على المهالك، وهذه كلُها مُوقَرة في الفحول من البهائم، لكنْ لاتُسمى شَجَاعَة إلا بعد ما يُهَدِّبها فيضُ النفس النُّطقية، فتصير الفحول من البهائم، لكنْ لاتُسمى شَجَاعَة إلا بعد ما يُهَدِّبها فيضُ النفس النُّطقية، فتصير المعادة للكلية، منبعثةً من داعية معقولة؛ وكذلك أصل الصناعات موجود في الحيوان بطبيعته لايتمكن منها الحيوان كالعصفور الذي يَنْسِجُ العُشَّ، بل رب صنعة يصنعها الحيوانُ بطبيعته لايتمكن منها الحيوان بابتجشُم.

كلا، بل الحق أن هذه سعادةٌ بالعرض، وأن السعادةَ الحقيقةَ هي: انقياد البهيمية للنفس النطقية، واتباعُ الهوى للعقل، وكونُ النفس الناطقة قاهرةً على البهيمية، والعقلِ غالباً على الهوى؛ وسائرُ الخصوصيات مُلْغَاةٌ.

ترجمہ: مبحث چہارم: نیک بختی کے بیان میں: نیک بختی کی حقیقت کیا ہے؟ جان لیں کہ انسان کے پچھ کمالات ایسے ہیں جن کوصورت نوعیہ چاہتی ہے اور پچھ کمالات ایسے ہیں جن کونوع کا موضوع یعنی جنس قریب وبعید چاہتے ہیں۔ اور انسان کی وہ سعادت جس کا فقدان مضر ہے، اور جس ( کی تخصیل) کا درست عقل رکھنے والے لوگ نہایت ہی اہتمام سے ارادہ کرتے ہیں وہ تسم اول کے کمالات ہیں۔

اوراس کی تفصیل بیہ ہے کہ عادۃ انسان کی تعریف (بچند وجوہ) کی جاتی ہے: ا۔ الیی خوبیوں کی وجہ ہے جن میں وہ اجسام معدنیہ (جمادات) کے ساتھ شریک ہوتا ہے، جیسے قند کی درازی ،جسم کی بڑائی ، پس اگر نیک بختی اِن چیزوں کا نام ہے تو پہاڑانسان سے زیادہ نیک بخت ہیں ہ: -اورایسی خوبیوں کی وجہ ہے جن میں وہ نباتات کے ساتھ شریک ہوتا ہے، جیسے مناسب نشو ونمااور خوبصورت ڈیزائن اور تروتازگ کی طرف نکلنا ، پس اگر نیک بختی ان چیزوں کا نام ہے تو گل لالہ اور جیسے مناسب نشو ونمااور خوبصورت ڈیزائن اور تروتازگ کی طرف نکلنا ، پس اگر نیک بختی ان چیزوں کا نام ہے تو گل لالہ اور

گل گلاب انسان سے زیادہ نیک بخت ہیں ۳: - اور ایسی خوبیوں کی وجہ سے جن میں وہ حیوانات کے ساتھ شریک ہوتا ہے، جیسے شخت گرفت یعنی مضبوط باڈی، کرخت آ واز، شہوت کی زیادتی ، بہت زیادہ کھانا پینا اور غصہ اور حسد کی فراوانی ، پس اگر نیک بختی ان چیزوں کی وجہ سے جوانسان کے اگر نیک بخت ہے، اور ایسی خوبیوں کی وجہ سے جوانسان کے ساتھ مخصوص ہیں، جیسے مہذب اخلاق ، ارتفاقات صالحہ ، اعلی شم کی منعتیں اور عظیم دید ہہ ۔ پس سرسری نظر میں انہی چیزوں کا نام ''سعادت انسانی'' ہے ۔ اور اس وجہ سے آپ دنیا گی تمام اقوام کو دیکھتے ہیں کہ ان میں سے جو عقل میں گامل اور رائے میں درست ہے وہ انہی امور گی تحصیل کو پیند کرتا ہے ۔ اور ان کے ماسوا خوبیوں کو ایسا سمجھتا ہے کہ گویا وہ قابل تحریف خوبیاں ،ی نہیں ۔

مگر معاملہ ابھی تک منفح نہیں ہوا، کیونکہ ان صفات کی اصل تو دیگر حیوانات میں بھی موجود ہے۔ مثلاً بہادری کی اصل غصہ، انتقام کی خواہش، مشکلات میں ثابت قدمی اور خطرات میں پیش قدمی ہے۔ اور بیتمام با تیں نرچو پایوں میں بھی پوری طرح موجود ہیں، مگروہ ''بہاد''نہیں کہلاتے ، جب تک نفس ناطقہ کا فیضان ان کواییا نہ سنوار دے کہ وہ سراسر مصلحت کلی کے تابع ہوجا ئیں ، اور اقتضائے عقل کے ماتحت وہ معرض وجود میں آ کیں۔ اور اسی طرح کاریگریوں کی اصل حیوانات کے اندر موجود ہے، جیسے وہ چڑیا جو آشیانہ نئتی ہے۔ بلکہ بعض کاریگریاں ایسی ہیں جن کو حیوانات اپنی فطرت سے کرتے ہیں، انسان اُن کوا بنی یوری کوشش سے بھی انجام نہیں دے سکتا۔

ہرگزنہیں ( یعنی یہ چیزیں بذات خود کمالات نہیں ) بلکہ حق بات یہ ہے کہ بیسب چیزیں بالعرض سعادت ہیں۔اور سعادت حقیقیہ ( بالذات سعادت ) یہ ہے کہ نہیمیت نفس ناطقہ کی مطیع ہوجائے۔اورخواہش عقل کی فرمانبرداری قبول کرلے۔اورنفس ناطقہ نہیمیت پراورعقل خواہش پرغالب آ جائے۔اور باقی خوبیال نظرانداز کی ہوئی ہیں۔

#### تشریحات:

(۱) ''نوع''اور''نوع'کاموضوع''علم منطق کی اصطلاحات ہیں، جب فصلوں کے ذریعے جنس کی تقسیم کی جاتی ہے تو پیدا ہونے والی اقسام اس جنس کی ''انواع'' کہلاتی ہیں۔ اور ہرنوع کی تعریف (حدور سم) موضوع ومحمول سے مرکب ہوتی ہے، جیسے انسان کی تعریف ہے حیو ان فاطق اس میں حیوان موضوع ہے۔ اور ناطق محمول ۔ پھرمحمول اگر کی ذاتی ہے تو وہ تعریف ''حد'' کہلاتی ہے۔ اس طرح موضوع اگر جنس قریب ہے تعریف ''حد'' کہلاتی ہے۔ اس طرح موضوع اگر جنس قریب ہے تو اس کوحد تا م اور رسم تا م کہتے ہیں اور اگر موضوع جنس بعید یا بعید تر ہے تو اس کوحد تا مصل اور رسم تا م کہتے ہیں اور اگر موضوع جنس بعید یا بعید تر ہے تو اس کوحد تا مصل کو جنس ناطق اور حد ناقص کہتے ہیں۔ پس خیوان ' انسان کی حد تا م ہے حیو ان فاطق اور حد ناقص کہتے ہیں۔ پس حیوان ' انسان کی حد تا م ہے حیو ان فاطق اور حد ناقص کہتے ہیں۔ اور جسم طلق کی انسان کی حد تا م ہے حیو ان فاطق اور حد ناقص کہتے ہیں اول جنس قریب ہے ، دوم اور سوم جنس بعید ہیں۔

(۲) تسخداطیسط،خط( کیسر) ہے ہے۔ڈیزائن چونکہ کیسروں کا مجموعہ ہوتی ہے۔اس لئے شکل ،صورت اورڈیزائن کو نخاطیط کہتے ہیں۔

(٣) تين جگه يُشادك آيا ہے۔اس كا فاعل ضمير متنتر ہے، جوانسان كى طرف راجع ہے۔ لغات: شَفَائِقُ النَّعمان: گلهائے لاله، واحد شفیقة النعمان گل لاله: اَيک فتم كاسرخ يُھول، جس كے اندرسياه واغ ہوتا ہے ..... وَدُدٌ: گلاب كا يُھول ..... مُلْغَاة (اسم مفعول) اَلْعَى الشيئ: باطل كرنا۔

#### حقیقی نیک بختی حاصل کرنے کا طریقہ

سعادت هیقیہ کیے حاصل کی جائے؟ یعنی بہیمیت کوروح ربانی کے تابع کیے کیا جائے؟ خواہش نفس عِقل کی عکرانی کیے تابع کیے کیا جائے؟ خواہش نفس عِقل کی عکرانی کیے قائم کی جائے؟ اس سلسلہ میں شاہ صاحب رحمہ اللہ کی لمبی عبارت کا خلاصہ رہے کہ دینوی زندگی میں انسان کودوطرح کے کام ایک ساتھ کرنے ہوتے ہیں:

امورمعاش یعنی د نیوی مشاغل - بیکام سعادت هیقیه کے لئے ندصرف بیکه مفید نہیں، بلکہ بعض مرتبہ نقصان پہنچاتے ہیں۔اس لئے ان امور میں بقدرضرورت ہی مشغول ہونا جائے۔

اس عبادات وریاضات جوبہیمیت کوملیت کے ماتحت کرتے ہیں۔ یہ کام حقیقی نیک بختی حاصل کرنے میں ممدو معاون ہیں۔ اس لئے اس منے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لینا چاہئے۔ ان شاءاللہ سعادت حقیقیہ حاصل ہوگی۔ اس کی تفصیل میہ ہے کہ انسان کو چونکہ دنیا میں رہ کرآ خرت کی تیاری کرنی ہوتی ہے اس لئے دنیا کے جھمیلوں سے اس کو مفرنہیں۔ اللہ تعالیٰ نے انسان کو پچھ بیدا ہی ایسا کیا ہے کہ اس کو آخرت کی تیاری کے ساتھ زندگی بسر کرنے کا سامان بھی کرنا پڑتا ہے۔ اس لئے انسان کو دنیا میں دوطرح کے کام کرنے ہوتے ہیں:

① اپنی روزی روٹی کا انتظام کرنا لیکن اگرانسان ان کاموں میں پوری طرح مشغول ہوجائے تو وہ حقیقی نیک بختی حاصل نہیں کرسکے گا۔ دنیا اپنی ظاہری کشش کی وجہ سے سدراہ بن جائے گی خاص طور پر ناقص انسان کے لئے جو ذاتی مفادات کے لئے دنیوی کاموں میں مشغول ہوتا ہے۔

اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ ہرمقصد کو حاصل کرنے کا ایک طریقہ ہوتا ہے، ای طریقہ ہے وہ مقصد حاصل ہوسکتا ہے، مثلاً آدی بہادراس وقت بنتا ہے جب مقابکوں کی نوبت آئے۔ غصہ بھڑکا کراور کشتی مارکرکوئی شخص بہادر نہیں بن سکتا، اسی طرح آدی فصحے و بلیغ اس وقت بنتا ہے جب زبان قلم کے جو ہر دکھانے کا موقعہ ملے ۔ اساتذ ہ سخن کا کلام اور شعلہ بیان مقرروں کی تقریریں، یا وکر کے کوئی شخص فصاحت و بلاغت میں کمال پیدائہیں کر سکتا۔ اسی طرح دانشمند تدبیرات نا فعداس وقت نکالتا ہے جب ضرورت ایجاد کی مال ہے۔ اور صنعت وحرفت آلات (Tools) اور مادہ کی

محتاج ہے،ان کے بغیرصنعت کار کچھنیں کرسکتا۔

ای طرح حقیقی نیکی بختی حاصل کرنے کا بھی ایک طریقہ ہے،ای ذریعہ سے نیک بختی حاصل ہو عکتی ہے۔ دنیا کے گور کھ دھندوں میں بھنسے ہوئے کو بیدولت حاصل نہیں ہو علق کے رکونکہ دنیا کے مشاغل دنیوی زندگی کے اختتام کے ساتھ ختم ہوجانے والے ہیں،وہ آخرت میں کیا کام آسکتے ہیں؟

پھر بیناقص انسان اگردنیا کے جھمیل ہی میں چل بسااوروہ فیاض وتی تھا یعنی دنیا کی چیزوں میں اس کادل اٹکا ہوائہیں تھا تو وہ آخرت میں صرف نیک بختی ہے عاری رہ جائے گا ،اور پچھ نقصان نہ ہوگا۔اورا گردنیا اس کےدل میں گھر کئے ہوئے تھی تو آخرت میں اس کو بھاری نقصان اٹھانا پڑے گا (اس کی تفصیل آئندہ ابواب میں آرہی ہے)

﴿ عبادتیں اور دیاضتیں کرنا یعنی فرائض ونوافل اعمال میں خوب کوشش کرنا۔ یہ کام بھی انسان کود نیوی مشاغل کے ساتھ کرنے پڑتے ہیں یہ اعمال اس اعتبار ہے' عبادت' کہلاتے ہیں کہ یہ ملکیت کا اقتضاء ہیں۔ عبادت کے معنی ہیں بندگی یعنی وہ اعمال جن کے ذریعہ بندہ اپنے بندہ ہونے کا ثبوت پیش کرتا ہے اور یہی اعمال اس اعتبار ہے'' ریاضت' کہلاتے ہیں کہ یہ بہیمیت کورام کرتے ہیں۔ ریاضت کے معنی ہیں نفس گشی یعنی ایسے کام کرنا جن کاست، جو ہراور خلاصہ دو چیزیں ہوں (الف) بہیمیت کی تابعداری یعنی بہیمیت، ملکیت کے اشاروں پڑمل پیرا ہواور بہیمیت پر ملکیت کا پوری طرح ریگ چڑھ جائے (ب) ملکیت، بہیمیت سے بری اور بیزار ہوجائے یعنی اس کا نکمارنگ ملکیت قبول نہ کرے اور جس طرح موم پر انگوشی کے نفوش انجرتے ہیں ملکیت میں بہیمیت کے ردی نفوش نہ چھیوں۔

اور بہیمیت گورام کرنے کا طریقہ: یہ ہے کہ ملکیت پوری سنجیدگی سے کوئی چیز جاہے، اوراس کی بہیمیت کی طرف وحی کرے۔ اوراس سے مطالبہ کرے اور بہیمیت اس کی تابعداری کرے، نہ سرکٹی کرے نہیمیل حکم سے باز رہے۔ پھر اس طرح بار بار ملکیت، بہیمیت کے سامنے اپنی خواہشات پیش کرتی رہے اور بہیمیت اس کو مانتی رہے، تا آ نکہ بہیمیت اطاعت کی عادی، مشاق اورخوگر ہوجائے۔

اور بہیمیت کوسدھانے کے لئے ضروری ہے کہ ملکیت اس سے دوطرح کے کام کرائے (الف) وہ کام کرائے جن سے ملکیت کوانشراح اور بہیمیت کوانقباض اور بھی لاحق ہو۔ اس قسم کے کام وہ ہیں جن سے عالم ملکوٹ کے ساتھ مشابہت پیدا ہوتی ہے۔ اور عالم جبروت کی طرف توجہ ہوتی ہے۔ بیکام ملکیت کا خاصہ ہیں اور بہیمیت ان سے کوسوں دور ہے۔ پس جب ملکیت بہیمیت ہیں جب ملکیت بہیمیت سے اس قسم کے کام کرائے گی تو ملکیت کو انشراح ، سرور اور انبساط حاصل ہوگا۔ اور بہیمیت کو انقباض ، دل گرفتگی اور تنگی لاحق ہوگی (ب) بہیمیت جو کام چاہتی ہے، جن سے وہ لذت اندوز ہوتی ہے اور نشاط جوانی میں ان کی مشتاق ہوتی ہے تعنی شہوت بطن اور شہوت فرج والے کام: ملکیت وہ کام بالکل چھوڑ دے ، ان کوکرنے کی قطعاً رواد ار بنہ ہوتو رفتہ رفتہ بہیمیت رام ہوجائے گی۔



خلاصہ: بیہ ہے کہ حقیقی نیک بختی عبادتوں اور ریاضتوں کے ذریعہ ہی حاصل ہو سکتی ہے۔ اورا گرحاصل شدہ کمال ہاتھ سے نکل جائے تواس کو بھی دوبارہ اعمال ہی کے ذریعہ پکڑا جاسکتا ہے۔ اس وجہ مصلحت کلی ببا نگ وُہُل انسانوں کو پکارتی ہے اور تاکید کرتی ہے کہ وہ اپنے ثانوی درجہ کے کمالات میں یعنی ارتفا قات صالحہ اور صنائع عجیبہ میں بقدر ضرورت ہی مشغول ہوں اور اپنی اصل توجہ نفس کو سنوار نے کی طرف رکھیں اور وہ کام اختیار کریں جوان کو ملا اعلی جیسا کردیں ۔ اور ان میں جبروت وملکوت کے انوار کے نزول کی استعداد پیدا ہوجائے اور بہیمیت ، ملکیت کے ماتحت اور فرما نبردار بن جائے۔ اور ملکیت کے تفتا صے بہیمیت کے انٹیج سے ظاہر ہونے لگیں۔

واعلم: أن الأمور التي تشتبك بالسعادة الحقيقية على قسمين:

قسم: هو من باب ظهور فيض النفس النُّطْقِيَّةِ في المعاش بحكم الجبلَّة، ولايمكن أن يُحَصَّلُ الخُلُقُ المطلوبُ بهذا القسم، بل ربما يكون الغوصُ في تلك الأفعال بزينتها - لاسيما بفكر جزءي، كما هو شأن الناقص - ضِدَّ الكمالِ المطلوبِ، كالذي يقصد تحصيلَ الشَّجَاعةِ بفكر جزءي، كما هو شأن الناقص - ضِدَّ الكمالِ المطلوبِ، كالذي يقصد تحصيلَ الشَّجَاعةِ بإثارة الغضب والمصارعة، ونحو ذلك؛ أو الفصاحةِ بمعرفة أشعار العرب وخُطَبِهم؛ والأحلاقُ لاتظهر إلا عند مزاحماتٍ من بني النوع؛ والارتفاقاتُ لاتُقتنَصُ إلا بحاجاتٍ طارئةٍ؛ والصنائعُ لاتتم إلا بآلآتٍ ومادةٍ؛ وهذه كلُها منقضية بانقضاء الحياة الدنيا؛ فإن مات الناقص في تلك الحالة، وكان سَمَحًا، بقي عاريا عن الكمال وإن لَزِقَ بنفسه صُورُ هذه العَلاقات كان الضررُ عليه أشدً من النفع.

وقسم: إنما روحُه هيئة إذ عان البهيمية للملكية: بأن تَنَصَرَّف حسبَ وحيها، وتنصبغَ بِصِبْغِهَا؛ وتَمَنَّعُ الملكية منها: بأن لاتقبل ألوانها الدنيَّة، ولاتنطبع فيها نقوشُها الحسيسة، كما تنطبع نقوشُ الخاتم في الشمعة.

ولاسبيل إلى ذلك إلا أن تقتضى الملكية شيئًا من ذاتها، وتُوحيه إلى البهيمية، وتقترحُه عليها، فتنقاد لها، ولاتبغى عليها، ولاتَتَمَنَّعُ منها، ثم تَقتضى أيضًا فتنقادُ هذه أيضًا، ثم وثم. حتى تعتادَ ذلك وتتمَرَّنَ.

وهذه الأشياء التي تقتضيها هذه من ذاتها، وتُقْسَرُ عليها تلك، على رغم أنفها، إنما يكون من جنس مافيه انشراح لهذه، وانقباض لتلك؛ وذلك كالتشبه بالملكوت، والتَّطَلُع للجبروت، فإنها خاصة الملكية، بعيدةٌ عنها البهيميةُ غاية البُغد، أو يَترُكَ ماتقتضيه البهيمية، وتستلذُه، وتشتاق إليه في غَلُوائها؛

وهذا القسم يسمى بالعبادات والرياضات، وهى شَرَكَاتُ تحصيلِ الفائت من الحُلُق المطلوب؛ فآل تحقيقُ المقام إلى أن السعادة الحقيقية لاتُقتنص إلا بالعبادات؛ ولذلك كانت المصلحة الكليةُ تُنادِى أفرادَ الإنسان من كُوَّةِ الصورة النوعية، وتأمُّرُهَا أمرًا مؤكدا: أن تجعلَ إصلاحَ الصفات التي هي كمالٌ ثانِ بقدر الضرورة، وأن تجعلَ غاية همتها ومطمحَ بصرها تهذيبَ النفس، وتَحْلِيتَهَا بهي النفس، وتَحْلِيتَهَا بهي الملاحرة والملكوت عليها، وأن تجعلً الملكوة، مطعيةً لها، مَنصَةً لظهور أحكامها.

ترجمہ:اورجان لیں کہ جوچیزیں سعادت هیقیہ کے ساتھ خلط ملط ہیں۔وہ دوشم کی چیزیں ہیں:

ہیلی سم کے اعمال وہ ہیں جو فطرت کے تفاضے ہے معاش ہیں نفس ناطقہ کے فیضان کے ظہور کے تبیل سے ہیں
ادر ممکن نہیں کہ مطلوب خلق (سعادت هیقیہ) اس تم (کے کامول) کے ذریعہ حاصل کی جائے۔ بلکہ بھی ان کاموں ہیں
مشغول ہونا،ان کی ظاہر کی شش کی وجہ سے خاص طور پر جزئی قکر یعنی ذاتی غرض ہے، جیسا کہ وہ ناقص انسان کا
حال ہے کمال مطلوب (سعادت هیقیہ) کے منافی ہوتا ہے۔ جیسے وہ مخض جو'' بہادری'' کی تحصیل کا ارادہ کرتا ہے
عظمہ بھڑکا کر اور کشتی مار کر،اور اس طرح کے کاموں سے ۔ یا فصاحت حاصل کرنے کا ارادہ کرتا ہے عربوں کے اشعار اور
ان کی تقریروں کے جانے کے ذریعہ ۔ اور اخلاق نہیں ظاہر ہوتے مگر ابنائے نوع کے ساتھ مزاحمتوں کے وقت ۔ اور
ارتفا قات شکار نہیں کئے جاتے مگر پیش آنے والی خرورتوں کے ذریعہ ۔ اور صنعتوں کی شکیل نہیں ہوتی مگر آلات اور مادہ
کے ذریعہ ۔ اور یہ تمام چیزیں و نیوی زندگی کے اختمام کے ساتھ ختم ہوجانے والی ہیں ۔ اپس اگر ناقص انسان اس حال
ہیں مرگیا اور وہ فیاض تھا تو وہ کمال سے عاری رہ جاتا ہے ۔ اور اگر دنیوی تعلقات کی صورتیں اس کے فس کے ساتھ جبکی

اور دوسری قتم کے اعمال وہ ہیں جن کی روح (الف) مہیمیت کی ملکیت کے لئے فرما نبر داری کی شکل ہی ہے: بایں طور کہ ہیمیت ، ملکیت کے لئے فرما نبر داری کی شکل ہی ہے: بایں طور کہ ہیمیت ، ملکیت کے اشاروں کے مطابق کام کرے۔اور ہیمیت اس کے رنگ میں رنگ جائے (ب) اور جس کی روح ملکیت کا ذکیل رنگ قبول نہ کرے،اور ملکیت میں ہیمیت کے ردی نقوش نہ چھیت میں ہیمیت کے ردی نقوش نہ چھیت میں ، جس طرح مُہر کے نقوش موم میں چھیتے ہیں۔

اوراس کی (تعنی بہیمیت کوتا بع کرنے کی) بجزاس کے کوئی راہ نہیں ہے کہ ملکیت اپنی طرف سے پچھ چاہے،اوراس کی بہیمیت کی طرف وجی کرے،اوراس کے خلاف بہیمیت کی طرف وجی کرے،اور بہیمیت سے اس کا مطالبہ کرے، پس بہیمیت، ملکیت کی تابعداری کرے،اوراس کے خلاف مرکشی نہ کرے اوراس کا حکم ماننے سے انکار نہ کرے۔ پھر ملکیت کوئی اور چیز چاہے، پس اس میں بھی بہیمیت تابعداری کرے، پھر اور پھر (بعنی وقاً فو قا ملکیت اپنی چاہت بہیمیت کے سامنے پیش کرتی رہے، اور بہیمیت اس کو مانتی رہے)

یہاں تک کہوہ اس کی (یعنی اطاعت کی) عادی ہوجائے اور مشاق ہوجائے (یعنی خوگر ہوجائے)

اور یہ چیزیں جن کوملکیت اپنی ذات سے جا ہتی ہے، اور وہ بہیمیت ان چیز وں پر مجبور کی جاتی ہے اس کی مرضی کے خلاف (الف) انہی چیز وں کے قبیل سے ہونی چا ہمیں جن میں ملکیت کا انشراح ہوا ور بہیمیت کا انقباض ہو، جیسے عالم ملکوت سے مشابہت پیدا کرنا اور جبروت کی طرف جھا نکنا ۔ پس بیشک ریام ملکیت کا خاصہ ہیں، بہیمیت ان سے بہت ہی دور ہے (ب) یا وہ چیزیں چھوڑ دی جائیں جن کو بہیمیت چا ہتی ہے۔ اور ان سے لذت اندوز ہوتی ہے، اور جن کی اپنی نشاطِ جوانی میں مشتاق ہوتی ہے۔ اور ان سے لذت اندوز ہوتی ہے، اور جن کی اپنی نشاطِ جوانی میں مشتاق ہوتی ہے۔

اور فیتم عبادتیں اور ریاضیں کہلاتی ہیں۔ اور وہ جال ہیں مطلوبہ اخلاق ہیں ہے ہاتھ ہے نگل جانے والے کو حاصل کرنے کے لئے، پس مقام ( یعنی مسئلہ ) کی تحقیق اس طرف لوٹی ( یعنی گفتگو کا خلاصہ بید نکلا ) کہ: ''سعادت حقیقیہ عبادتوں کے ذریعہ ہی شکار کی جاسکتی ہے' ۔ اور اس وجہ مصلحت کلی ( یعنی نوع انسانی کا مفاد ) انسان کے افراد کو صورت نوعیہ کے روزن ( سوراخ ) ہے پکارتی ہے، اور انہیں بے حدتا کید ہے تھم دیتی ہے کہ وہ ان کمالات کی اصلاح کو جو کہ وہ ثانوی درجہ کے کمالات ہیں بقدر ضرورت گردانے ۔ اور بید کہ وہ ان کی توجہ کی آخری حد، اپنی نگاہ کے گرنے کی جگہ بنش کے سنوار نے کو، اور اس کے مزین کرنے کو ایسی شکلوں ہے جو اس کو بالائی مخلوق ملاً اعلی ہے مشابہ کردیں، اس پر جروت اور ملکوت کے رنگوں کے نزول کے لئے تیار کردیں ۔ اور بید کہ ہیجیت کو ملکیت کی فرما نبر داری ، اور اس کی اطاعت شعاری اور اس کے احکام کے ظاہر ہونے کا اسٹیج بنادیں ۔

تركيب: ضِدَّ الكمال الخ يكون كَ خَبرت الفصاحة كاعطف الشَّجَاعة برت تَمَنَّعُ مِين ايكت محذوف عهذه الأشياء اور إنما يكون خبرت

تصحیح: سَمَحُا (صفت) مطبوعہ میں سَمْجُا (جیم کے ساتھ) ہے۔ اور حاشیہ میں اس کا ترجمہ ذشت (برا) کیا ہے۔ گریقے مخطوط کراچی ہے گی ہے۔ الوان الجبروت اصل میں اکوان الجبروت ہے یہ می تفیف ہے۔ گریقے مخطوط کراچی ہے گی ہے۔ الوان الجبروت اصل میں اکوان الجبروت ہے یہ می تفیف ہے اور بیٹے بھی مخطوط کراچی ہے گی ہے۔

۔ لغات:الغَلُو اء: حدے گزرنا، آغاز جوانی، نشاطِ جوانی ..... کُوَّ ۃ: روزن، روثن دان، سوراخ ..... الْمَنَصَّةُ:ا سلّج، اصل میں معنی ہیں: دلہن کے لئے آ راستہ کیا ہوا کمرہ، شادی کے وقت میاں بیوی کے بیٹھنے کے لئے سنوارا ہوا جپور ہو۔

#### سعادت هیقیه انسان کا فطری تقاضا ہے

موقع دے۔ یہ سعادت وہ اخلاق ہیں جن پر اللہ تعالی نے بندوں کی تخلیق فرمائی ہے۔ اور یہی انسانی فطرت ہے جس پر اللہ تعالی نے لوگوں کو پیدا کیا ہے۔ چنانچہ معتدل امتوں میں ایسے لوگ ضرور پائے جاتے ہیں جو بہ حقیقی نیک بختی حاصل کرنے کا اجتمام کرتے ہیں اور اس کو آخری اقبال مندی تصور کرتے ہیں۔ اور بادشاہ اور حکماء سے لے کرنے تیک مب لوگ ان کو 'جرزگ' اسلیم کرتے ہیں بودنیا کی تمام مب لوگ ان کو 'جرزگ' اسلیم کرتے ہیں یعنی ان کو ایک ایسی نعمت حاصل کرنے میں کامیاب سمجھتے ہیں جودنیا کی تمام معادتوں سے بالاتر ہے، ان کو فرشتوں کے ساتھ ملنے والا اور ان کی گڑی میں پرویا ہواتصور کرتے ہیں۔ ان سے برکتوں سعادتوں سے بالاتر ہونے ہیں اور ان کے ہاتھ ہیر چومتے ہیں۔ تو کیا عرب وجم عادتوں اور مذہبوں کے اختلاف، اور علاقوں کے دور در از ہونے کے باوجود، کی فطری مناسب کے بغیرا یک چیز پر متفق ہوگئے ہیں؟ اور اتفاق بھی کیسا، فطری باتوں جیسیا؟ یہ بات ناممکن ہے، اس کا ضرور کوئی فطری سبب ہے۔

علاوہ ازیں فطرت انسانی میں ملکیت موجود ہے اور مبحث اول (باب ۹) میں یہ مضمون گزر چکا ہے کہ جن حضرات میں ملکیت نہایت اعلی درجہ کی ہوتی ہے وہی اکابر اور بڑے مرتبہ والے ہیں۔اور سعادت حقیقیہ ملکیت کو بلند سے بلندتر کرنے ہی کانام ہے۔ پس ثابت ہوا کہ انسان کاسب سے بڑا کمال سعادت حقیقیہ کی تخصیل ہے۔ واللہ اعلم۔

وأفراد الإنسان عندالصحة النوعية، وتمكين المادة لظهور أحكام النوع كاملة وافرة: تشتاقُ إلى هذه السعادة، وتنجذب إليها انجذابَ الحديد إلى الْمَغْنَاطِيْس، وذلك خُلُقٌ خَلَقَ الله الناس عليه، وفطرةٌ فطرهم عليها.

ولهذا ماكانت في بنى آدم أمة من أهل المزاج المعتدل إلا فيها قوم من عُظمائهم يهتمُّون بتكميل هذا الخُلُق، ويرونه السعادة القصوى، ويراهم الملوكُ والحكماء فمن دونَهم فائزين بما يَجِلُّ عن سعادات الدنيا كلِّها، ملتحقين بالملائكة، مُنْخَرِطِيْنَ في سِلكهم، حتى صاروا يتبركون بهم، ويقبِّلون أيديهم وأرجلهم؛ فهل يمكن أن يتفق عربُ الناس وعجمُهم، على اختلاف عاداتهم وأديانهم، وتباعُدِ مساكنهم وبلدانهم، على شيئ واحد، وحدة نوعية، إلا لمناسبة فطرية؟ كيف لا، وقد عرفت أن الملكية موجودة في أصل فطرة الإنسان، وعرفت أفاضل الناس وأساطينهم من هم؟ والله أعلم.

ترجمہ:اورانسان کےافرادنوعی تندرسی کے وقت اور مادہ کے قدرت دینے کی صورت میں نوع کے احکام کو کامل وکمل طور پرخلا ہر ہونے کی ، اِس نیک بختی کی طرف مشاق ہوتے ہیں۔اوراس کی طرف کھچتے ہیں جس طرح لوہا مقناطیس کی طرف کھچتا ہے اور بیدوہ اخلاق (خوبی)ہے جس پراللہ تعالیٰ نے بندوں کی تخلیق فرمائی ہے اور بیدوہ فطرت (بناوٹ)

ہے جس پراللہ تعالیٰ نے لوگوں کو پیدا کیا ہے۔

اورای وجہ سے (بیعن فطری امر ہونے کی وجہ سے ) انسانوں میں معتدل مزاج لوگوں کا کوئی گروہ نہیں ہے، مگر ان میں ان کے بردوں میں سے بچھلوگ اس اخلاق کی پخیل کا اجتمام کرتے ہیں اور اس کو سعاوت کی آخری منزل نصور کرتے ہیں۔ اور بادشاہ اور دانشمنداور ان سے فروتر لوگ، اُن حضرات کو ایسی نعمت حاصل کرنے میں ، جو دنیا کی تمام سعاد توں سے برتر ہے کا ممیاب، ملائکہ کے ساتھ ملنے والا ، اور ان کی لڑی میں پرویا ہوا بچھتے ہیں ، یہاں تک کہوہ ان سے برئین حاصل کرنے گئے ہیں ، اور ان کے ہاتھ ہیر چومنے گئے ہیں ۔ تو کیا ہیہ بات ممکن ہے کہ عرب کے لوگ اور مجم کے باشد سے ان کی عاد توں اور غدا ہو ب کے اختلاف ، اور ان کے مکانات اور علاقوں کے دور در از ہونے کے باوجود ایک چیز پر ، نوعی اتحاد کی طرح متنق ہوگئے ہوں بغیر کی فطری مناسبت کی فطری مناسبت کا افکار کیسے کیا جا سکتا ہے ، در انحالیکہ آپ جان چکے ہیں کہ افاضل والیکہ آپ جان چکے ہیں کہ افاضل والیکہ آپ جان چکے ہیں کہ افاضل والیکہ آپ جان اللہ تعالی بہتر جانے ہیں ۔

تصحيح: إلالمناسبة فطرية من إلا مخطوط كراجى = برهايا كيا -

#### 

### نيك بختى ميں اختلاف درجات

اخلاق خواہ عالیہ ہوں پاسافلہ، تمام انسان اُن میں یکسال نہیں ہوتے۔ سخاوت، شجاعت امانت وغیرہ، ای طرح بخیلی، بردلی اور خیانت وغیرہ صفات میں لوگ متفاوت ہوتے ہیں۔ ای طرح سعادت کے معاملہ میں بھی اختلاف ورجات پایا جاتا ہے۔ شاہ صاحب رحمہ اللہ نے مثال کے طور پروصف شجاعت میں لوگوں کے چار مختلف درجات بیان فرمائے ہیں:

(1) بعض لوگ شجاعت سے بالکل کورے ہوتے ہیں، اور ان میں اس وصف کی قابلیت ہی نہیں ہوتی، کیونکہ ان کی فطرت میں شجاعت کے میکس کیفیت موجود ہوتی ہے یعنی ان کے خمیر میں ہزد لی شامل ہوتی ہے اور ضدین کا اجتماع ہو فطرت میں سکتا، پھر ان میں بہادری کیونکر پائی جائے گی، جیسے ہیجود اور نہایت درجہ ہزدل آدمی بہادری کے جو ہر سے خالی ہوتے ہیں اور بیدوصف ان کے لئے متوقع بھی نہیں ہوتا۔

ج بعض لوگوں میں فی الوقت تو شجاعت موجود نہیں ہوتی ، مگر محنت کر کے پیدا کی جاسکتی ہے۔اگر وہ بہادرانہ اقوال وا فعال واحوال کی مشق وتمرین کریں ، بہادروں سے بیدوصف حاصل کریں۔ بڑے بڑے بہادروں کے واقعات پڑھیں یاسنیں اور گذشتہ بہادران قوم پر جواحوال بیتے ہیں اور جس طرح وہ مختیوں میں ثابت قدم رہے ہیں اور خطرات

میں انھوں نے اقدامات کئے ہیں ان سب باتوں کووہ یاد کریں تو رفتہ رفتہ بہا در بن سکتے ہیں۔

﴿ بعض لوگ فطری طور پر بہادر ہوتے ہیں۔ان کا جوش اور جذبہ بار بارا بھرتار ہتا ہے۔اگران کو جوانمر دی کے کام
کامول سے روکا جائے تو ان پر بہت شاق ہوتا ہے اور وہ غصہ کے ساتھ خاموش رہتے ہیں۔اوراگر بہادری کے کام
کرنے کے لئے کہا جائے تو ان کی مثال اس بارود کی ہوتی ہے جس کوآگ دکھائی جائے ، تو بھڑ کئے میں دیز ہیں گئی۔
﴿ بعض لوگوں میں بہادری کا جو ہر کوٹ کوٹ کر بھرا ہوا ہوتا ہے۔وہ اس وصف کے تقاضوں کی طرف خود بخو دیل
پڑتے ہیں۔اگران کو نہایت تختی ہے کم بھتی کے کاموں کی طرف بلایا جائے تو وہ قبول نہیں کرتے۔ بہادراند کارنا ہے انجام
دینا اور اس کے مناسب حال شکلیں پیدا کرنا ان کے لئے آسان ہوتا ہے۔وہ نہ کسی ریت رواج کے میں نہاں کو جوش دلانے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ یہی لوگ بہادری کے وصف میں امام ہیں۔ ان کو کسی دوسرے آمام کی کو جوش دلانے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ یہی لوگ بہادری کے وصف میں امام ہیں۔ ان کو کسی دوسرے آمام کی مضبوطی سے تھا میں ،اور ان کی ریت کو دانتوں سے پکڑیں ،ان کے لئے ضروری ہے کہ ان بہادروں کے واقعات کو مضبوطی سے تھا میں ،اور ان کی ریت کو دانتوں سے پکڑیں ،ان کے طریقوں کی بہتکلف نقل کریں اور ان کی دواقعات کو مضبوطی سے تھا میں ،تا کہ جتنا مقدر میں ہو بہاوری کا وصف ان کو بھی حاصل ہو۔

اسی طرح نیک بختی کے تعلق ہے بھی لوگوں کے حیار مختلف در جات ہیں:

آ بعض لوگ سعادت کے وصف سے کورے ہوتے ہیں اوراس وصف کے سنورنے کی بھی ان کے لئے امید نہیں ہوتی ، جیسے وہ لڑکا جس کو ٹھنر علیہ السلام نے مارڈ الاتھا،اس کی سرشت ،ی میں کفرتھا۔سورۃ البقرہ آیت ۱۸ میں جو ارشاد فرمایا گیا ہے کہ:'' وہ منافقین بہرے، گونگے ،اندھے ہیں، پس وہ نہیں لوٹیں گے' اس میں ای قتم کے لوگوں کی طرف اشارہ ہے۔

اکروہ بعض لوگوں میں فی الحال تو وصف سعادت نہیں ہوتا ، مگر کوشش کر کے وہ لوگ نیک بخت بن سکتے ہیں۔ اگر وہ سخت ریاضتیں کریم سلسل اعمال صالحہ کا خود کو پابندر کھیں تو وہ فائز المرام ہو سکتے ہیں۔ یہ لوگ انبیائے کرام علیہم الصلا ۃ والسلام کی پر جوش دعوت اور ان سے منقول طریقوں کے محتاج ہوتے ہیں۔ دنیا میں پائے جانے والے بیشتر لوگ اس قبیل سے ہیں اور انبیا کی بعثت سے اولا اور بالذات یہی لوگ مقصود ہیں۔ انہی لوگوں کی اصلاح کے لئے سلسلہ نبوت جاری کیا گیا ہے۔

ج بعض لوگ فطری طور پر نیک ہوتے ہیں۔ان کے خمیر میں نیک بختی شامل ہوتی ہے۔ان میں نیک بختی کی ترکئیں ابھرتی رہتی ہیں۔بار باران میں نیک کا مول کا ولولہ اٹھتار ہتا ہے۔گروہ نیک بختی کے کا مول کی تفصیلات میں کسی امام کی راہ نمائی کے مختاج ہوتے ہیں۔نیک بختی کے بہت سے کا مول میں ،ان کے مناسب شکلوں کی تشکیل میں ان لوگوں کو امام کی ضرورت پڑتی ہے۔سورۃ النورآیت ہو میں نور ہدایت کی جومثال آئی ہے کہ 'ایک طاق میں ایک چراغ رکھا

ہے، وہ چراغ ایک قندیل میں ہے، وہ قندیل ایسا ہے جیسا ایک چیکدارستارہ، وہ چراغ ایک نہایت مفید درخت کے تیل سے روشن کیا گیا ہے بعنی زینون کا درخت، جونہ پورب رُخ ہے نہ پچچم رُخ۔اس کا تیل (اس قدرصاف اورسُلگنے والا ہے کہ) اگراس کوآگ نہ بھی چھوئے تب بھی وہ خود بخو دجل اٹھتا ہے'' یہ مثال ای قتم کے لوگوں کی ہے۔ یہی لوگ اقبال مندی میں سب سے آگے ہوسے والے ہیں۔

ان کو انجیائے کرام علیم الصلوۃ والسلام کی ذوات قدسیہ ہیں۔ اُن کے لئے وصف سعادت کے کمال تک پہنچنا اوراس کی مناسب حال شکلیں اختیار کرنا آسان ہے۔ وہ فوت شدہ کی تحصیل کا طریقہ اور موجود کو باقی رکھنے کا سلیقہ جانتے ہیں۔ ان کوناقص کی بخیل کا ڈھنگ بھی معلوم ہے۔ اور وہ ان سب با توں میں نہ کسی راہ نما کے جتاج ہیں ، نہ ان کوکسی وعوت کی حاجت ہے۔ یہ حضرات اپنی فطرت کے مقتضی پر چلتے رہتے ہیں اور اس سے وہ نتیں منظم ومتشکل ہوجاتی ہیں ، جن کولوگ یادکرتے ہیں اور دستورزندگی بناتے ہیں۔ کیونکہ دنیا کے معمولی کا م لوہاری ، زرگری ، سوداگری وغیر ہ تقلید (پیروی) کے بغیر سرانجام نہیں پاکتے۔ عام لوگوں کے لئے ان میں اسلاف سے منقول طریقوں کی پیروی ضروری ہوتی ہے، چھر دین اور نیک بختی کا وصف ، جو با تو فیق لوگوں ہی کے حصہ میں آتا ہے ، تقلید انہیاء کے بغیر کیسے ہمدست ہوسکتا ہے؟ اور پہیں سے اور نیک بختی کا وصف ، جو با تو فیق لوگوں ہی کے حصہ میں آتا ہے ، تقلید انہیاء کے بغیر کیسے ہمدست ہوسکتا ہے؟ اور پہیں سے اس کی باتوں سے اختیال رکھنا ضروری کیوں ہے؟ باقی اللہ تعالی بہتر جانتے ہیں!

#### ﴿باب اختلاف الناس في السعادة ﴾

اعلم أن الشُّجاعة وسائِرَ الأخلاق كما يختلف أفرادُ الإنسان فيها:

ف منهم: الفاقد الذي لايُرجى له حصولُها أبدًا، لقيام هيئةٍ مضادَّةٍ في أصلِ جبلَته، كالمخنَّث، وضعيفِ القلب جدًا بالسنة إلى الشجاعة.

ومنهم: الفاقد الذي يُرجى له ذلك بعد ممارسةِ أفعالٍ، وأقوالٍ، وهيئاتٍ تناسبها، وتَلَقِّي ذلك من أهلها، وتذكُّرِ أحاديثِ أئمتِها، وماجرى عليهم من الحوادث في الأيام، فثبتوا في الشدائد، وأقدموا على المهالك.

ومنهم: الذي خُلِقَ فيه أصلُ الخُلُقِ، ولاتزال تَنْبَجِسُ فيه فَلَتَاتُ كلَّ حين، فإن أُمر بحبس نفسه عنها ضاق عليه الأمر، وسكت على غَيْظٍ، وإن أمر بما يناسب جبلَّته كان كالكبريت يتصل به النار، فلا يتراخى احتراقُه.

ومنهم: الذي خُلق فيه الخُلُق كاملاً وافرًا، ويندفع إلى مقتضياته ضرورةً، وإن دُعي إلى

الجُبْن - مثلاً النُحلُق والهيئات المُبن بناه الخروج إلى أفعال هذا النُحلُق والهيئات المناسبة له بالطبع، من غير رسم ولا دعوة؛ وهذا هو الإمام في هذا النُحلُق، لا يحتاج إلى إمام أصلاً، ويجب على الذين هم دونه في النُحلُق أن يتمسكوا بسَنَّتِه، ويَعَضُّوا بنواجدُهم على رسومه، ويتكلفوا في محاكاة هيئاته، ويتذكّروا وقائعه، ليخرجوا إلى الكمال المتوقع لهم من النُحلُق، بحسب ما قدِّر لهم.

فكذلك يختلفون في هذا الخُلْق الذي عليه مدارُ سعادتهم:

فمنهم: الفاقد الذي لايرجي صلاحُه، كالذي قتله الخَضِرُ، طُبع كافرًا، وإليه الإشارة في قوله تعالى: ﴿ صُمَّ بُكُمْ عُمْيٌ فَهُمْ لاَيَرْجِعُوْنَ﴾

ومنهم: الفاقد الذي يُرجى له ذلك بعدرياضاتٍ شاقَّةٍ، وأعمالٍ دِيْمَةٍ، يؤاخِذ بها نفسه، ويحتاج إلى دعوة حثيثة من الأنبياء، وسُننَ مأثورة منهم؛ وهؤلاء أكثر الناس وجودًا، وهم المقصودون في البعثة أولاً وبالذات.

و منهم: الذي رُكِّب فيه الخُلُق إجمالًا، وينبجس منه فلتاتُه، إلا أنه يحتاج في التفصيل و تمهيد الهيئات على مايناسب الخُلُقَ في كثير مما ينبغي، إلى إمام ، وفيه قوله تعالى: ﴿يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيْئُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَمُهُ النَّارُ ﴾ وهم السُّبَّاق.

ومنهم: الأنبياء ، يتأتى لهم الخروج إلى كمالِ هذا الخُلُقِ، واختيارِ هيئاتِ مناسبة له، وكيفية تحصيل الفائت منه، وإبقاءِ الحاضر، وإتمام الناقص من غير إمام ولا دعوةٍ، فينتظم من جَريانهم في مقتضى جبلتهم سُنَن، يتذكرها الناسُ، ويتخذونها دستورًا؛ كيف، ولما كانت الجدادة، والتجارة، وأمثالهما، لاتتأتى من جمهور الناس، إلا بسنن مأثورة عن أسلافهم، فما ظنك بهذه المطالب الشريفة التي لا يهتدى إليها إلا الموقّقون؟ ومن هذا الباب ينبغى أن يُعلم شدةُ الحاجة إلى الأنبياء عليهم السلام، ووجوبُ اتباع سننهم، والاشتغالُ بأحاديثهم، والله أعلم.

تر جمیه: نیک بختی میں اختلاف درجات کا بیان: جاننا چاہئے کہ بہادری اور دیگر اخلاق میں جس طرح افراد انسانی مختلف ہوتے ہیں:

۔ پی منجملہ دازاں: (وصف شجاعت کو) ایسا گم کرنے والا ہے، جس کے لئے اس کے حصول کی بھی امیز نہیں کی جاتی ، اس کی اصل فطرت میں شجاعت کے برعکس کیفیت (بزولی) کے موجود ہونے کی وجہ سے، جیسے ہیجڑا اور وہ شخص جو بہادری کے وصف کے تعلق سے نہایت ہی کمزور دل ہے۔



اور منجملہ رازاں: (وصف شجاعت کو) ایسا گم کرنے والا ہے، جس کے لئے اس وصف کی امید ہوتی ہے۔ ایسے افعال واقوال واحوال کی ممارست (مشق) کے بعد جو وصف شجاعت کے مناسب ہوں۔ اور بیدوصف بہادروں سے حاصل کرنے کے بعد ، اور وہ باتیں یادکرنے کے بعد ، جو ان حضرات پرگزشتہ زمانہ کے بعد ، اور وہ باتیں یادکرنے کے بعد جو ان حضرات پرگزشتہ زمانہ میں گزری ہیں، پس وہ مختیوں میں ثابت قدم رہے اور خطرات میں انہوں نے اقد امات کئے۔

اور منجملدرازاں؛ وہ مخص ہے جس میں اصل ملکہ شجاعت پیدا کیا گیا ہے اور برابر ہر لحظہ اس کے اندر شجاعت کی ترنگیں انجرتی رہتی ہیں پس اگر وہ حکم دیا جائے کہ وہ خود کو جوانمر دی کے کاموں سے رو کے تو اس پر بیہ بات نہایت شاق گذرتی ہے اور وہ غصہ سے بھرا ہوا خاموش رہتا ہے۔اوراگر اس کو اس کی جبلت کے مناسب حال حکم دیا جائے تو وہ اس گندھک کی طرح ہوتا ہے جس کوآگ گئتی ہے،تو اس کے بجڑ کئے میں ذرا در نہیں گئتی۔

پس اسی طرح لوگ مختلف ہیں اس اخلاق میں ( یعنی ہیمیت کونفس ناطقہ کامطیع بنانے میں ، اورخواہش پرعقل کی فرماں روائی قائم کرنے میں ) جس پرلوگوں کی سعادت ( نیک بختی ) کامدار ہے:

پیں منجملہ ازاں: (وصف سعادت کو) ایسا گم کرنے والا ہے، جس کے لئے اس وصف کے سنورنے کی (یعنی حاصل ہونے کی) امیز نہیں، جیسے وہ لڑکا جس کو خصر نے قبل کیا تھا، وہ کا فرپیدا کیا گیا تھا، اور اس قسم کی طرف اس ارشاد باری میں اشارہ ہے کہ:'' بہرے، گونگے ،اندھے ہیں۔پس وہ نہیں لوٹیس گے''

اور مخملہ دازاں: (وصف سعادت کو) اینا گم کرنے والا ہے جس کے لئے اس وصف کی امید ہے بخت ریاضتوں کے بعد، اور سلسل ایسے اعمال کرنے کے بعد، جن سے وہ اپنے نفس کی دارو گیر کرتار ہے۔ اور شخص انبیاء کی پر جوش دعوت اوران سے منقول سنتوں کا مختاج ہے۔ اور دنیا میں پائے جانے والے بیشتر لوگ اس قبیل سے ہیں۔ اور بعثت انبیاء سے اولاً اور بالذات یہی لوگ مقصود ہیں۔

اور منجملہ رازاں: وہ صحف ہے جس میں اجمالاً بیہ وصف تر کیب دیا گیا ہے۔اوراس سے اس وصف کی تر نگیں انجر تی رہتی

ہیں، مگروہ اس وصف کی تفصیلات میں، اور اس کی شکلوں کو تیار کرنے میں اس انداز پر جواس وصف کے مناسب ہیں، بہت سی باتوں میں جواس وصف کے مناسب ہیں، کسی امام کامختاج ہے، اور اس کے حق میں ارشاد باری تعالی ہے کہ:''اس کا تیل قریب ہے کدروشن ہوجائے، اگر چداس کوآگ نے نہ چھویا ہو''اور یہی لوگ سباق غایات ہیں۔

اور منجملہ ازاں: انبیاء ہیں۔ ان کے لئے آسان ہے(۱) اس اخلاق کے کمال کی طرف نکلنا اور اس کے مناسب حال شکلوں کو اختیار کرنا (۲) اور اس وصف میں ہے جونوت ہوجائے اس کو دوبارہ حاصل کرنے کا طریقہ نکا لنا (۲) اور موجود کو باقی رکھنا (۴) اور ناقص کی پیمیل کا طریقہ اختیار کرنا۔ کسی پیشوا اور کسی دعوت کے بغیر۔ پس ان حضرات کے اپنی فطرت کے مقتضی پر چلتے رہنے متیشکل ہوتی ہیں وہ نتیں جن کولوگ یاد کرتے ہیں اور جن کو دستورزندگی بناتے ہیں۔ اور لوگ ان کو دستورزندگی کے بیا کیوں سے حاصل نہیں ہوتے ہیں۔ اور لوگ ان کو دستورزندگی کیوں نہ بنا کمیں جبکہ لو ہاری ، سوداگری اور ان کے مانند کام ، عام لوگوں سے حاصل نہیں ہوتے ہیں۔ ان کے اسلاف سے منقول طریقوں (کی پیروی) ہے، پس آپ کا کیا خیال ہے ان شریف (نہایت اعلی) مقاصد کے بارے میں ، جن کی راہ باتو فیق لوگوں کے علاوہ کوئی نہیں پاتا؟ اور اسی باب سے مناسب ہے کہ جان کی جائے انہیاء کی شدید ضرورت ، اور ان کی سنتوں کی پیروی اور ان کی باتوں میں مشغول ہونے کا وجوب ، باقی اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔ شدید ضرورت ، اور ان کی سنتوں کی پیروی اور ان کی باتوں میں مشغول ہونے کا وجوب ، باقی اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔

#### لغات:

النُحلُق والنُحلُق :طبعی خصلت، عادت جمع أخلاق ..... إنْهَ جَسَّ الماءُ: پانی جاری ہونا، بہنا ..... اَلْفَلْنَهُ :غور وَفَكر كے بغير كيا ہوا كام، ترنگ، جوش، ولوله ..... المدينه أنسلسل عمل، اصل معنى ہيں مسلسل بارش جس ميں چمك وگرج نه ہو ..... الحَشِيْفَةُ: تيز برا هيختة كرنے والى حَقَّه على الأمر: اكسانا، برا هيختة كرنا۔

#### باب \_\_\_\_

### تخصيل سعادت كے مختلف طریقے

ہیمیت کوروح ربانی کے تابع کرنا،خواہش نفس پرعقل کی حکمرانی قائم کرنااور ہیمیت پرنفس ناطقہ کواورخواہشات پر عقل کوغالب کرناحقیقی نیک بختی ہے۔ بیزیک بختی دوطریقوں سے حاصل کی جاسکتی ہے:

اول:نفس کشی کے ذریعہ بیسعادت حاصل کی جائے۔ گریہ نہایت مشکل طریقہ ہے نفس کو کچلنا آسان نہیں۔اور اس طریقہ میں کامیابی کا تناسب بھی ایک فی صد سے زیادہ نہیں۔اشراقی حکماء،مجذوب صوفیاء،سادھوسنت اور عیسائی ٹرہبان یہی طریقہ اختیار کرتے ہیں۔اور بہت کم کامیاب ہوتے ہیں۔

دوم: نفس کی اصلاح کرکے بیسعادت حاصل کی جائے۔ بیا لیک بے خطرراہ ہے اوراس طریقہ میں کا میا بی بھی صدفی صدہے۔اور بیراہ ہر کسی کے لئے آسان ہے،اس لئے انبیاء کے ذریعہ یہی طریقہ لوگوں کوسکھلایا گیاہے،اور پہلے طریقہ کی طرف صرف اشارے کئے گئے ہیں سے بیاس باب کا خلاصہ ہے۔اب تفصیل پیش کی جاتی ہے:

حقیقی نیک بختی دوطریقوں سے حاصل کی جاسکتی ہے:

پہلاطریقہ: آدمی بہیمیت ہے بالکل جدا ہوجائے۔ خواہشات نفس کو کچل دے۔ زاہدانہ زندگی اختیار کرے۔ اور نفس کہیمی کی چاہتوں پر پائی پھیرد ہے تو نیک بختی حاصل ہو کئی ہے۔ اور نفس کو کچلنے کا طریقہ ہے کہا لیمی تدبیریں اختیار کرے جن سے بہیمیت کے احکام و نقاضے رُک جا کیں افسی کی تیزی ٹوٹ جائے اور اس کے علوم و حالات کی پیٹیں بجھ جا کیں۔ اور جروت یعنی فرات باری کی طرف ، جو ماورائے جہات ہت ہے ، توجہ مرکوز کردے۔ اور نفس کو ایسے علوم حاصل کرنے کی طرف متوجہ کرے جو زمان و مکان کی قید کے ساتھ مقید نہیں ہیں۔ زمان و مکان کا وائر ہ ہمارے اس مادی عالم تک ہے۔ پس آدمی متوجہ کرے جو زمان و مکان کی قید کے ساتھ مقید نہیں ہیں۔ زمان و مکان کا وائر ہ ہمارے اس مادی عالم تک ہے۔ پس آدمی دنیوی علوم سے دست بردار ہوکر کا ہو تو ہی ( ذات و صفات کے ) علوم میں پوری طرح مشغول ہوجائے اور الی لذتوں میں دنیوی علوم سے دست بردار ہوکر کا ہو تو ہی ہیں ، بلکہ روحانی لذتیں ہیں۔ اور لوگوں سے قطعاً میل جول چھوڑ دے جی رفیت ہوجائے اور ملکوتی رغبتوں کو اپنی رغبتی ہوجائے اور ملکوتی رغبتوں کو اپنی رغبتوں کو اپنی نہ چھوڑ دے۔ اور انسانی مرغوبات سے بے رغبت ہوجائے اور ملکوتی رغبتوں کو اپنی نہ چھوڑ ہے۔ اور مرنے اور انسانوں کی بستی چھوڑ کر جنگل باسی اور سندیا ہی بن جائے ، غرض نفس میں نفسانیت کی خوبو بھی باتی نہ چھوڑ ہے۔ اور مرنے اور انسانوں کی بستی چھوڑ کر جنگل باسی اور سندیا ہی بن جائے ، غرض نفس میں نفسانیت کی خوبو بھی باتی نہ چھوڑ ہے۔ اور مرنے سے پہلے مرکر رہ جائے۔

سعادت حاصل کرنے کا بیطریقه انٹراقی حکماءاور مجذوب صوفیاءاختیار کرتے ہیں۔اور بہت کم کامیاب ہوتے ہیں۔اکٹر لوگ تو آخری منزل کے اشتیاق ہی میں مرجاتے ہیں۔اُن کی نگاہیں زندگی بھرآخری حد کی طرف اٹھی رہتی ہیں اور وہ یہ نمائش کرتے ہیں کہ گویاوہ آخری منزل پر پہنچے گئے ہیں،حالانکہ دئی ہنوز دوراست!

کام کرائے جائیں،اس کوالین شکلیں اختیار کرنے کا مکلف کیا جائے اورا بسے اذکار کا پابند بنایا جائے جن سے نفس ناطقہ کی ندگورہ کیفیات کی ترجمانی ہوتی رہے۔اور ظاہر چونکہ باطن پراٹر انداز ہوتا ہے اس لئے رفتہ رفتہ نفس سنور جائے گا اوراس کی کجی دور ہوجائے گی اور وہ روح ربانی کی اطاعت قبول کرلے گا،اور یہی حقیق نیک بختی ہے۔

#### ﴿باب توزُّع الناس في كيفية تحصيل هذه السعادة﴾

اعلم أن هذه السعادة تُحَصَّلُ بوجهين:

أحدهما: ماهو كالانسلاخ عن الطبيعة البهيمية، وذلك: أن يُتَمسَّكَ بالحِيل الجالبة لركود أحكام الطبيعة، وخمود سورتها، وانطفاء لَهَبِ علومها وحالاتِها، ويُقبَلَ على التوجه التام إلى مارواء الجهات من الجبروت، وقبولِ النفس لعلوم مفارقة عن الزمان والمكان بالكلية، ولذَّاتٍ مباينةٍ لِلللَّاتِ المألوفةِ من كل وجهٍ، حتى يصير لا يخالطُ الناسَ، ولا يرغب فيما يرغبون، ولا يرهب ممايرهبون، ويكون منهم على طرف شاسع، وصَفَّع بعيد.

وهذا هو الذي يَرُومه المتألّهون من الحكماء، والمجذوبون من الصوفية، فوصل بعضُهم غايةً مُداها، وقليل ماهم! وبقى آخرون مشتاقين لها، طامحين أبصارَهم إليها، متكلفين لمحاكاة هيئاتها.

وثانيهما: ما هوكالإصلاح للبهيمية، والإقامة لِعِوَجِهَا، مع بقاء أصلها؛ وذلك: أن يُسعى في محاكاة البهيمية ماعند النفس النُّطْقية، بأفعال، وهيئات، وأذكار، ونحوها، كَمَثَلِ ما يُحاكى الأخرسُ أقوالَ الناس بإشاراته؛ والمصوِّرُ أحوالاً نفسانيةً: من الوجَل والخَجَل بهيئات مُبْصَرة ، يوجدها متعانقة متشابكة مع تلك الأحوال؛ والشَّكُلي تَفَجُّعَهَا بكلمات وترجيعات، لايسمعها أحد إلا حَزن، وتمَثَّل عنده صورةُ التفجُع.

ترجمہ: اِس سعادت کی مختصیل کی کیفیت میں لوگوں کے اختلاف کا بیان: جان لیس کہ بیہ سعادت دوطریقوں سے حاصل کی جاتی ہے:

ان میں سے ایک: وہ ہے جو گویا طبیعت بہمیہ سے نکل جانے کی طرح ہے۔ اور وہ اس طرح کہ ایسی تدبیریں مضبوط بکڑے جوطبیعت کے احکام (تقاضوں) کے تفہر نے کواوراس کی تیزی کے ختم کرنے کو، اوراس کے علوم اوراس کے حالات کی لپٹوں کے بچھنے کو تھینچنے والی ہوں۔ اور پوری طرح سے متوجہ ہو، جہات سے ماوراء ہستی یعنی جروت کی طرف، اورنفس کے قبول کرنے کی طرف ایسے علوم کو جوز مان ومکان سے بالکلیہ جدا ہیں، اورایسی لذتوں کی طرف جو ہر اعتبارے مالوف( پیاری )لذتوں ہے مبائن ہیں ،حتی کہ وہ لوگوں ہے اختلاط قطعاً ترک کردے۔اور اُن چیزوں کی رغبت نہ کرے جن کی لوگ رغبت کرتے ہیں ۔اوران چیزوں سے نہ ڈرے جن سےلوگ ڈرتے ہیں ۔اور ہوجائے وہ لوگوں سے دور کنارے میں اور بعید جگہ میں ۔

اور یہی وہ طریقہ ہے جس کا قصد کرتے ہیں حکماء میں سے اللہ والے بننے والے لوگ، اور صوفیاء میں سے مجذ وب لوگ ۔ پس ان میں سے پھولوگ اس طریقہ کی آخری صدکو پہنچے، اور وہ بہت کم ہیں، اور رہ گئے باتی لوگ منزل کی آخری صدکی اشتیاق میں، نگا ہیں اٹھائے ہوئے آخری صدکی طرف، بہتکلف نقل کرتے ہوئے آخری صدکی شکلوں کی ۔ اور ان میں سے دوسرا طریقہ: وہ ہے جو بہیمیت کوسنوار نے اور اس کی بجی کوسیدھا کرنے کی طرح ہے۔ بہیمیت کی اصل باقی رہتے ہوئے۔ اور وہ اس طرح کہ بہیمیت سے نقل کرانے کی کوشش کی جائے اُن احوال کی جونفس ناطقہ (روح ربانی) کے پاس ہیں، افعال واشکال واذکار وغیرہ کے ذریعہ، گونگے آدمی کے نقل کرنے کی طرح لوگوں کی باتوں کی اپنے اشاروں سے۔ اور تصویر شی کرنے والے کے نقل کرنے کی طرح نفسانی (وجدانی) احوال کی یعنی خوف وشر مندگی کی ، نظر اشاروں سے۔ اور تصویر شی کو بناتا ہے اُن احوال کے ساتھ ملا جلا، خلط ملط اور پچے فوت کرنے والی آئے والی شکلوں کے ذریعہ، مصور ان تصویر وں کو بناتا ہے اُن احوال کے ساتھ ملا جلا، خلط ملط اور پچے فوت کرنے والی عورت کے نقل کرنے کی طرح آپی در دمندی کو ایسے کلمات اور حلق میں آواز گھمانے کے ذریعہ کہ جو بھی اس کو سنتا ہے ممگین ہو جو باتا ہے۔ اور در دمندی کا نقشہ اس کی نگا ہوں کے سامنے گھوم جاتا ہے۔

#### لغات

توزُّع: اختلاف، اصل معنی پراگنده مونا .... حصَّل الشین: حاصل کرنا .... اِنْسَلَخ عند انکل جانا اِنْسَلَخ و المحیَّدُ عن قِشرها: سانپ کاکینجل نے گل جانا .... المجیل: مفرد المحیلیة: تدبیر .... جَلَبُه: با کک کرلانا، کھینچنا .... وَکَد (ن) رُکُودُدُ انظُیم نا ... سَوْرَة: تیزی، جوش .... شَاسِعٌ بعید ... صَفْع: کناره .... تَالَّهَ: با خدامونا ... مَخدوب (اسم مفعول) جَدْبًه (ض) جَدْبًا: کھینچنا المجذب: کشش، کھیا و ن، وہ حالات جو مجذوب فقیروں کے لئے کخصوص بین .... المغاید: آخری حد ... المدی نا یت، انتها .... تفجع: اظہار درد .... وَرَامَ الشینَ (ن) رَوْمًا وَمَوامًا: قصد کرنا .... وَکَد (س) وُکُلًا و تُکَلًا ابنه : گم کرنا .... رَجَّع فی صوته : طق بین آواز کو گمانا، مصیبت کے وقت اِنَّا لَلْهِ بِرُ هنا۔ اس صورت بین ترجیعات اور کلمات بین عام خاص مطلق کی نبست ہوگی۔ وقت اِنَّا لَلْهِ بِرُ هنا۔ اس صورت بین ترجیعات اور کلمات بین عام خاص مطلق کی نبست ہوگی۔ انتها مخطوطوں بین یعجد ها ہے۔ بیتی حضرت مولانا سندھی رحمد اللہ نے کی ہے .... یو جدها اصل بین اور تینوں مخطوطوں بین یہ جدها ہے۔ بیتی حضرت مولانا سندھی رحمد اللہ نے کی ہے .... طام حین اصل بین طام حدّ تھا بیتی مخطوطور کرا جی ہے کی ہے ... طام حین اصل بین طام حدّ تھا بیتی مخطوط کرا جی ہے کی ہے ... طام حین اصل بین طام حدّ تھا بیتی مخطوط کرا جی ہے کی ہے ... کی ہے۔ ... کا مین کی ہے۔ ... کا مین کی ہے۔ ... کی ہے۔ ... کی ہے۔ کی ہے۔ ... کی ہے۔ کی ہے کی ہے۔ کی ہے کی ہے۔ کی ہے۔ کی ہے۔ کی ہے۔ کی ہے کی ہے۔ کی ہے۔ کی ہے کی ہے۔ کی ہے کی ہے۔ کی ہے کی ہے کی ہے۔ کی ہے کی ہے کی ہے کی ہے۔ کی ہے کی

تركيب. من الجبروت بيان عماموصوله كا مستاقين، طامحين، متكلفين احوال بي ..... بأفعال الخريب معاكاة معاكاة معاكاة على المسلم المعاربيات معاكاة على المسلم المعاربيات المعارب المعاربيات المعاربيات المعارب المعاربيات المعاربيات المعاربيات المعاربيات المعارب المعاربيات المعاربيات المعارب المعارب

تشریحات: (۱) جہت اشارہ حیہ گی آخری حد کو یا حرکت مستقیمہ کی آخری حدکو کہتے ہیں۔ جہتیں چھ ہیں، دو حقیقی اور جان اور چاراضافی (تفصیل معین الفلسفہ ۱۲۳ میں ہے) عالم جہات اِس مادی عالم کو کہتے ہیں اور ماورائے جہات: عالم طبیعی سے آگے کی دنیا کو کہتے ہیں۔

(۲) المسمتاً لِه: وه خص جوانتهائی جدوجهد کرے اور پوری توجه کرے اور سخت ریاضتیں کرے تا کہ اس کے باطن میں جلا، صفائی اور چمک پیدا ہو۔ اس کو اشراق بھی کہتے ہیں۔ اشراق کے معنی ہیں چمکنا۔ ریاضتیں کرنے سے باطن روش ہوتا ہے اس کے اس کو اشراقی کہتے ہیں۔ اشراق کے معنی ہیں چمکنا۔ ریاضتیں کرنے والے لوگ مراد ہیں۔ اس لئے اس کو اشراقی کہتے ہیں۔ یہاں فلا سفہ میں سے تارک الدنیا، تجرد کی زندگی اختیار کرنے والے لوگ مراد ہیں۔ (۳) جذب اور مجذوب کے معنی شاہ صاحب رحمہ اللہ نے السفھ یہ مات جلد دوم تفہیم ۳۸ میں بیان کئے ہیں دلچیسی رکھنے والے حضرات اس کی مراجعت کریں۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

### نيك بختى حاصل كرنے كے لئے كونساطريقه بہتر ہے؟

اس کے بعد جاننا جا ہے کہ نیک بختی حاصل کرنے کے مذکورہ دونوں طریقوں میں سے بہتر طریقہ دوسراہے، کیونکہ خداوند عالم نے اس عالم کےنظم وانتظام میں تین باتوں کالحاظ رکھا ہے:

🛈 نظام عالم کے لئے جوبہتر ہے بہتر اور آسان ہے آسان طریقہ ہوتا ہے وہ اختیار کیا جاتا ہے۔

اصلاح کاوہ طریقہ اختیار کیا جاتا ہے جوعام انسانوں کے لئے مفید ہوتا ہے، اکا دکالوگوں کے لئے جوطریقہ مفید ہوتا ہے وہ ہیں اپنایا جاتا۔

و دونوں عالم کی سلحتیں ایک ساتھ ملحوظ رکھی جاتی ہیں۔ایساطریقہ اختیار نہیں کیا جاتا جس سے دنیا کایا آخرت کا نظام درہم برہم ہوجائے۔

ندکورہ نتنوں با تیں صرف دوسر سے طریقے میں پائی جاتی ہیں۔اس لئے اللہ تعالی نے اپنے لطف ومہر سے رسولوں کو اولاً اور بالذات دوسر سے طریقہ کو قائم کرنے کے لئے اوراس کی دعوت دینے کے لئے اوراس پر ابھارنے کے لئے بھیجا ہے۔اور پہلاطریقہ صرف اشارۃ بیان فر مایا ہے،اورساتھ ہی ریجی واضح کر دیا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کا پہندیدہ طریقہ نہیں۔سورۃ الحدید آیت ۲۷ میں ہے:

- ﴿ لَوَ وَرَبِيَا لِيَهُ لَهِ ﴾

وُرَهْبَانِيَّةَ الْبَسَدَعُوْهَا، مَا كَتَبُنْهَا عَلَيْهِمْ عيما يُول في رببانيت كوخود ايجاد كيا تقا، جم في أن پراس إلَّا الْبِسِغَآءَ رِضُوَانِ اللَّهِ، فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ كوواجب نه كيا تقا، ليكن انهول في تعالى كى رضاك واسط رِعَايَتِهَا

یعنی جس غرض سے رہانیت ان لوگول نے اختیار کی تھی ، وہ غرض طلب رضائے حق تھی ، مگران لوگول نے اس کا اہتمام نہ کیا، گووہ صورةٔ راہب( تارک الدنیا) ہے رہے مگر در پردہ سب کچھ کرتے رہے آئی لئے اسلام میں رہانیت نہیں ہے۔ زبان زدجملہ ہے: لاَدَ هُبَانِیَّة فِی الإِسْلاَمِ اسلام کی رہبانیت جہاد فی سبیل اللہ، سرحدوں کی حفاظت، ج کرنا اور مسجد میں نماز کے انتظار میں بیٹھنا ہے۔

بہلے طریقہ کے نقائص: نیک بختی حاصل کرنے کا پہلا طریقہ پانچ وجوہ ہے موزون نہیں:

ا- پہلےطریقے پر ہرکوئی عمل پیرانہیں ہوسکتا۔صرف لا ہوتی مشش رکھنے والے حضرات ہی اس طریقہ کواپنا سکتے ہیں اوروہ ہیں گتنے؟!

۲- پہلے طریقہ میں سخت ریاضتوں کی اور کامل کیسوئی کی ضرورت پڑتی ہے۔اورابیا کرنے والے بھی بہت کم لوگ ہیں۔

۳-پہلےطریقہ سے درجیکال تک وہی لوگ پہنچتے ہیں، جن کواپنی معاش کی پچھنیں پڑی، ندان کو دنیا کی کوئی رغبت ہےاور بیہ بات انسانی فطرت کے مطابق نہیں۔

۳-پہلے طریقہ کے لئے دوسرے طریقہ کی انچھی خاصی مقدار کومقدم کرنا ضروری ہے یعنی جب دوسرے طریقے پر ریاضتیں کر کے بہیمیت کو کمزور کر لے گاتبھی اس ہے پیچھا حجیٹ سکے گا۔ شروع ہی سے پہلا طریقہ اختیار نہیں کیا جاسکتا، پس ایسا طریقہ اختیار کرنے میں کیا فائدہ جوخود دوسرے طریقہ کامختاج ہو۔

۵-پہلےطریقہ میں دومفید باتوں میں ہے ایک کوضرور چھوڑ ناپڑےگا۔ یا تو ارتفا قات کو بالائے طاق رکھنا ہوگا ، یا نفس کوآخرت کے لئے سنوارنے کاخواب شرمند ہ تعبیر نہ ہوگا۔

خلاصہ بیر کہ اگر اکثر لوگ پہلے طریقہ کو اپنالیس تو دنیا وریان ہوجائے اورسب لوگوں کو پہلے طریقہ کا مکلّف بنانا تکلیف بالمحال کے قبیل ہے ہے۔اس لئے کہ ارتفا قات امور فطریہ جیسے ہوگئے ہیں۔اور فطری چیزیں چھوڑی نہیں جاسکتیں۔اورار تفا قات کی رعایت کے ساتھ پہلے طریقے کو اپناناممکن نہیں ہے۔

دوسرے طریقے کی خوبیاں: اور دوسرے طریقہ سے درجہ کمال تک خدا دادفہم والے اور وہ لوگ پہنچتے ہیں جن کی ملکیت اور بہیمیت میں مصالحت ہوتی ہے۔اور وہ خدا دادفہم والے آٹھ حضرات ہیں، یعنی کامل ، عکیم ، خلیفہ ، مُؤیّد بروح القدس۔مُڑکی ،امام ،مُنذِ راور نبی (تفصیل مبحث سادس باب دوم میں ہے) یہی حضرات دین ودنیا کی آیک ساتھ قیادت گرتے ہیں، انہیں کی آواز سنی جاتی ہے، انہی کا طریقہ قابل اتباع ہے، سابقین واصحاب یمین میں سے مصالحت والوں
کا کمال اسی طریقہ میں منحصر ہے، و نیا میں انہی حضرات کی تعدا د زیادہ ہے۔ اس دوسر سے طریقے پر ہرگوئی ذکی وغی ،
مشغول وفارغ عمل پیرا ہوسکتا ہے۔ اس طریقہ میں کسی فتم کی تنگی نہیں ہے۔ بیطریقہ نفس کی اصلاح اور اس کی بجی کودور
کرنے کے لئے کافی ہے اور آخرت کی متوقع تکالیف کو ہٹانے کے لئے بھی وافی ہے۔ کیونکہ آخرت میں ہرشخص کو ملکوتی
اعمال کی ضرورت ہے۔ اگروہ ہوں گے تونفس کوراحت پہنچنے گی اور وہ مفقو دہوں گے تونفس رئج ومحن سے دو چار ہوگا۔

ولما كان مبنى التدبير الإلهى في العالم على اختيار الأقرب فالأقرب، والأسهل فالأسهل، والنسلم والنظر إلى إصلاح ما يجرى مجرى جملة أفراد النوع، دون الشاذَّة والفاذَّة، وإقامة مصالح الدارين، من غير أن يَّنْخُرِمَ نظامُ شيئ منهما: اقتضى لطفُ الله ورحمتُه أن يبعث الرسل أولاً وبالذات لإقامة الطريقة الثانية، والدعوة إليها، والحتَّ عليها، ويدلَّ على الأولى بإشاراتِ التزامية، وتلويحات تضمنية، لاغَيْر، ولله الحجة البالغة.

وتفصيل ذلك: أن الأُولى إنما تتأتى من قوم ذوى تَجَاذُب، وقليل ماهم، وبرياضاتٍ شاقَّةٍ، وتَفَرُّغ قويٌ، وقليلٌ من يفعلها، وإنما أئمتُها قومٌ أهملوا معاشَهم، ولا دعوة لهم في الدنيا، ولاتتم إلابتقديم جملةٍ صالحةٍ من الثانية، ولا يخلو من إهمال أحدى السعادتين: إصلاح الرتفاقات في الدنيا، وإصلاح النفس للآخرة، فلو أخذبها أكثرُ الناس خَرِبت الدنيا، ولو كُلِّفوا بها كان كالتكليف بالمحال، لأن الارتفاقاتِ صارت كالجبلة.

والثانية: إنما أئمتُها المُفَهَّمون، وذَوُو اصطلاح، وهم القائمون برياسة الدين والدنيا معاً، ودعوتُهم هي المقبولة، وسنتُهم هي المتَّبَعَة، وينحصر فيها كمالُ المصطلحين من السابقين، وأصحابِ اليمين، وهم أكثر الناس وجودًا، ويتمكن منها الذكيُّ والغبي، والمشتغل والفارغ، ولاحرج فيها، وتكفي العبدَ في استقامة نفسِه، ودفع اعوجاجِها، ودفع الآلام المتوقَّعَةِ في المعاد عنها؛ إذ لكل نفسِ أفعالٌ ملكية تتنعم بوجودها، وتتألم بفقدها.

تر جمہ: اور جب اس جہاں میں تدبیر الہی کا مدار قریب سے قریب تر اور آسان سے آسان تر کو اختیار کرنے پر ہے۔ اور اس چیز کوسنوار نے کی طرف نظرر کھنے پر ہے جونوع انسانی کے تمام افراد کے لئے کیسال ہیں ، نہ کہ شاذ و نا در گی اصلاح کی طرف نظرر کھنے پر ، اور دارین کی مصلحتوں کو قائم کرنے پر ہے ، اس کے بغیر کہ دارین میں سے کسی چیز کا نظام متاثر ہو، تولطف الہی اور مِنْبِر خداوندی نے جا ہا کہ وہ رسولوں کو اولاً اور بالذات دوسر سے طریقہ کو قائم کرنے کے لئے ، اور

- ﴿ أُوْسَرُوْمَ لِيَكُلِيْدُ ﴾ -

اس کی طرف دعوت دینے کے لئے ،اوراس پرابھارنے کے لئے مبعوث فرمائیں۔ادر پہلے طریقہ کی طرف صرف التزامی اشارات اور خمنی ایماءات ہے راہ نمائی فرمائیں اور بر ہان کامل اللہ بی کے لئے ہے۔

اوراس کی تفصیل ہے ہے کہ پہلاطریقہ اُن لوگوں ہے بن پڑتا ہے جولا ہوتی کشش والے ہیں ،اور وہ بہت تھوڑے ہیں،اور خت ریاضتوں اور کامل ترین میسوئی کے ذریعہ حاصل ہوسکتا ہے۔اورابیا کرنے والے بہت کم ہیں۔اور پہلا کے بیشے واو بی لوگ ہیں جضوں نے اپنی معاش کورائیگاں کردیا ہے۔اور این کے لئے دنیا میں کوئی رغبت نہیں ہے اور پہلا طریقہ ، دوسر ہے طریقہ کی اچھی خاصی مقدار کو مقدم کئے بغیر تکمیل پذیر نہیں ہوسکتا۔اور پہلاطریقہ دونیک بختیوں میں سے طریقہ ، دوسر ہے طریقہ کی اچھی خاصی مقدار کو مقدم کئے بغیر تکمیل پذیر نہیں ہوسکتا۔اور پہلاطریقہ دونیک بختیوں میں سے ایک کورائیگاں کرنے سے خالی نہیں: (۱) دنیا میں ارتفاقات کو سنوار نا (۲) اور نفس کو آخرت کے لئے سنوار نا ۔ پس اگر بیشتر لوگ پہلے طریقہ کو اپنالیس تو دنیا ویران ہوجائے۔اوراگر لوگوں کو پہلے طریقہ کا مکلف گردانا جائے تو وہ تکلیف بالمحال کی طرح ہوگا۔ کیونکہ ارتفاقات امور فطریہ کی طرح ہوگئے ہیں۔

اوردوس طریقہ کے پیشواخدادادفہم والے اور مصالحت والے حضرات ہیں۔ اور وہی دین و دنیا کی ایک ساتھ سرداری کرنے والے ہیں اور انہی کا پیغام مقبول ہے اور انہیں کا طریقہ قابل اتباع ہے، اور ای ہیں سابقین اور اصحاب سیمین میں سے مصالحت والے لوگوں کا کمال مخصر ہے اور دنیا میں یہی لوگ زیادہ پائے جاتے ہیں۔ اور ای طریقہ پرذکی وغی اور مشغول و فارغ عمل ہیرا ہو سکتے ہیں اور اس میں کسی قتم کی تنگی نہیں۔ اور پیطریقہ آدمی کے لئے کافی ہے، اپنے فار نظم کی کھی کو دور کرنے کے لئے اور نفس سے اُن تکالیف کو ہٹانے کے لئے جن کا آخرت میں اندیشہ ہے، کیونکہ ہرنفس کے لئے (آخرت میں) ایسے ملکوتی کام ہیں جن کے موجود ہونے سے نفس راحیتیں پاتا ہے، اور جن کے مفقود ہونے سے نفس راحیتیں پاتا ہے، اور جن کے مفقود ہونے سے نفس راحیتیں باتا

#### لغات:

مَجْرى: نالى، جَلَه ..... الفَدُّ: اكيلا، نَفْسٌ فَاذَّةٌ: اكيلا مُفَسِّ الْخَرَمَ: يُصِتْ جانا، شَكَاف پِرُ جانا ..... لَوَّ تَلُويْحًا: ورسياشاره كرنا ..... لاَغَيْرَ يعنی فقط ..... المُفَهَّم (اسم مفعول) فَهَّمَه بسمجها نابيا صطلاح ب، مرادوه حضرات بين جن كوالله بن كاخصوصى فهم عطافر ماياب ..... ذُوْ: صاحب، والا، جمع ذَوُوْنَ اضافت كى وجه سيان كر كياب ـ

### تفريخ:

لفظ کی معنی موضوع لہ کے جزیر دلالت تضمنی کہلاتی ہے، جیسے انسان کی صرف حیوان پر دلالت .....اورلفظ کی کسی ایسے معنی پر دلالت جومعنی موضوع لہ سے علحد ہ ہوں، مگر معنی موضوع لہ سے خصوصی تعلق رکھتے ہوں،التزامی کہلاتی ہے، جیسے جاتم کی دلالت سخاوت پر۔

# روحانی علوم کی مخصیل کا سلسلہ موت کے بعد بھی جاری رہے گا

شاہ صاحب رحمہ اللہ نے نیک بختی حاصل کرنے کے دوسرے طریقۃ کوتر جیح دی ہے، اس پر پیشبہ پیش آسکتا ہے کہ جب آ دی دین ودنیا کوساتھ لے کر چلے گا تو خالص روحانی علوم سے کیونکر بہرہ ورہوگا؟ روحانی احوال ومقامات اور غیر مادی علوم ومعارف دنیا کی طرف التفات کے ساتھ حاصل نہیں ہو سکتے ۔

اس شبہ کا جواب میہ ہے کہ زندگی بس یہی زندگی نہیں ہے، اس کے بعد بھی زندگیاں ہیں، قبر کی زندگی میں اور حشرگی زندگی میں اور حشرگی زندگی میں جہال دنیا کا کوئی شغل نہیں رہے گا، روحانی علوم اور تجرد کے احکام خود بخو دفطری طور پرحاصل ہوں گے، اور پیۃ بھی نہیں چلے گا، جیسے بچہ جول جول پروان چڑھتا ہے، فطری طور پر مادی علوم حاصل کرتار ہتا ہے، اگر چہ وہ کسی تعلیم گاہ میں نہ گیا ہو، ای طرح آئندہ زندگیاں غیر شعوری طور پر روحانی علوم ومعارف سے بہرہ ورکر دیں گی۔ شاعر کہتا ہے:

ابھی زمانہ تیرے سامنے وہ باتیں لے آئے گا جو تو نہیں جانتا اور مجھے وہ شخص خبریں پہنچائے گا جس کے لئے تو نے توشہ تیار نہیں کیا

خلاصہ جواب بیہ ہے کہ دنیا کی زندگی میں عام لوگوں کے لئے تمام کمالات کا حاصل کر لیناممکن نہیں ہے۔ بہت سے کمالات اور خیر وخو بی کی بہت سی شکلیں منتظر ہوتی ہیں ، وہ آئندہ حاصل ہوں گی ، کیونکہ روحانی علوم وکمالات کی تخصیل کا سلسلہ موت کے بعد بھی جاری رہے گا ، بھی ختم نہ ہوگا۔

اورجہل بسیط(غیرمرکب)جس میں جہل کاادراک ہوتاہے،مفٹرنہیں، جیسے عربی اول ودوم کاطالب عالم جانتاہے کہ میں ابھی قرآن وحدیث اور فقہ کونہیں جانتا،آئندہ جانو نگا، پس بینہ جاننامفٹرنہیں مفٹرجہل مرکب ہے یعنی نہیں جانتااور نہ جاننے کوبھی نہیں جانتا۔ بلکہ اس زعم میں مبتلاہے کہ وہ جانتاہے۔ایساشخص ہمیشہ جہالت میں مبتلار ہتاہے۔

غرض جہل اور جہل بسیط ایک ہیں۔ دستورالعلماء میں ہے المجھل: عدمُ العلم عما من شأنه أن یکو ن عالمه آ وهو المجھل البسیط اھ غرض جب ہم دنیا میں جانتے ہیں کہ ہم بہت سے روحانی علوم ہیں جانتے ،آئندہ زندگیوں میں جانیں گے تو بینہ چاننام صرنہیں۔ کیونکہ یہ جہل بسیط ہے، مرکب نہیں ہے۔

أما أحكام التجرد، فَسَيُلْقِي إليها نَشْنَاتُ القبر، والحشر، من حيث لايدرى، بجبلتها، ولو بعدَ حين، شِعْرٌ:

سَتُبدى لك الأيامُ ماكنتَ جاهلًا ويأتيك بالأخبار من لم تُزَوِّد وبالجملة: فالإحاطة واستقصاءُ وجوهِ الخيرِ، كالمحال في حق الأكثرينَ، والجهلُ البسيط غير ضارً، والله أعلم.



ترجمہ: رہے مجردہونے کے احکام (بعنی علوم) تو ابھی قبراور حشر کی زندگیاں (ان علوم کو)نفس کی طرف ڈالیس گی،ایسے طور سے کہاس کو پیتہ بھی نہیں چلے گا،نفس کی فطرت کے نقاضے ہے، گو پچھ وقت کے بعد ہو: شعر عنقریب ظاہر کرے گا تیرے لئے زمانہ وہ باتیں جو تو نہیں جانتا اور تیرے پاس وہ شخص خبریں لائے گا جس کے لئے تو نے تو شہ تیار نہیں کیا اور حاصل کلام بیہ ہے کہ خیر کی شکلوں کا اعاطہ اور استقصاء،ا کثر لوگوں کے تق میں محال جیسا ہے اور جہل بسیط مصر نہیں، والنّداعلم

لغات: تَـجُوَّد: نَگامِوا۔ يهال مرادُنُس كاهيقة ياحكماماده ہے مجردمونا ہے ..... النَّه شَاَّةُ: زندگی، پيدائش رسورة الواقعة آيت ٢٢ ميں ہے وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّهُ أَهَ الْأُوْلَى ..... اِسْتَفْصَى المسالةَ: مسّله كی تَدُو پَنِچنا۔ تشریح:

(۱) کچھ علوم وہ ہیں جو مادہ کے ساتھ آلودگی کی حالت میں حاصل نہیں ہو سکتے ، جب آ دمی حقیقۂ یاحکما مادہ سے جدا ہوتا ہے اسی وقت وہ علوم حاصل ہوتے ہیں۔ بیعلوم: روحانی علوم،ملکوتی علوم،اخروی علوم،ر بانی علوم، غیبی علوم وغیرہ کہلاتے ہیں،احکام التجر دہے یہی علوم مراد ہیں۔

(۲) ہرزندگی کی ایک فطرت ہے، اُس زندگی میں فطری طور پراس کے علوم حاصل ہوتے ہیں۔ مثلاً بچپن اور جوانی الگ الگ زندگیاں ہیں، صغری میں جوانی کے علوم حاصل نہیں ہوسکتے اور بالغ ہوتے ہی اس زندگی کے علوم واحکام آدمی کو حاصل ہوجاتے ہیں، اس طرح کہ پتہ بھی نہیں چلتا کہ کب اور کسے جوانی کے علوم حاصل ہوگئے۔ اس طرح آنے والی زندگیوں کی بھی ایک فطرت ہے، جب آدمی مرکز ان زندگیوں میں پہنچے گا تو روحانی علوم جوان زندگیوں کے مخصوص علوم ہیں، خود بخو دحاصل ہوجا میں گے اور آدمی کو پتہ بھی نہیں چلے گا کہ کب اور کسے وہ علوم حاصل ہوگئے۔ واللہ اعلم

### باب \_\_\_\_

# وہ اصول جوسعادت حاصل کرنے کے طریق ثانی کی مخصیل کا مرجع ہیں

گذشتہ باب میں سعاوت حقیقیہ حاصل کرنے کے دوطریقے بیان کئے گئے ہیں ، ایک بفس کشی کرکے نیک بختی حاصل کرنا۔ دوسرا بہیمیت کوسنوار کرکے نیک بختی حاصل کرنا۔ پہلاطریقہ مشکل اور پچھزیادہ پبندیدہ نہیں ہاور دوسرا طریقہ آسان اور پبندیدہ ہے۔ اس لئے اللہ تعالی نے انبیائے کرام علیم الصلوۃ والسلام کو دوسرے طریقہ کی تعلیم دینے کے لئے مبعوث فرمایا ہے، وہ لوگوں کو ای طریقہ کی ترغیب دیتے ہیں۔

اب اس باب میں یہ بیان ہے کہ دوسرے طریقہ ہے سعادت حاصل کرنے کی راہیں اور شکلیں تو بہت ہیں سابقہ

شرائع اور قرآن وحدیث اس کی تفصیلات ہے گھرے پڑے ہیں، مگر اللہ تعالیٰ نے شاہ صاحب رحمہ اللہ کو اپنے خاص فضل سے بیہ بات سمجھا دی ہے کہ اس بے پناہ تفصیلات کا مرجع اور خلاصہ جار باتیں ہیں:

۱-طهارت (یاکی) ۲- إخبات (نیازمندی) ۳-ساحت (فیاضی)۴-عدالت (انصاف)

یہ چاروں باتیں درحقیقتینس کی کیفیات ہیں،اوران کے پیکر ہائے محسوں اعمال ہیں یعنی ہم جن چیزوں کو پا کی، فیاضی اورانصاف وغیرہ کہتے ہیں وہ دراصل ان کے اسباب وموجبات اور مظاہر و پیکر ہیں۔اورشر بعت انہی پرادگام جاری کرتی ہے اورانہی سے بحث کرتی ہے۔

یہ کیفیات کیسے پیدا ہوتی ہیں؟ جب روح ربانی ہیمیت گوزیر دست کر لیتی ہے۔اورخوابی نخوابی اس سے خصال نگورہ کے مناسب حال اعمال کراتی ہے تو رفتہ انسانی نفس (نسمہ) ان کیفیات کے ساتھ متصف ہوجا تا ہے، دیگر ملکات کا بھی یہی حال ہے مثلاً کتابت کی مہار سیل لکھتے رہنے سے حاصل ہوتی ہے۔ اسی طرح ندگورہ کیفیات بھی اعمال کے ذریعہ پیدا ہوتی ہیں۔

ان کیفیات کا فائدہ: یہ کیفیات ملائکہ کے احوال سے بے حدمشابہ ہیں۔ جب یہ کیفیات پیدا ہوتی ہیں تو آ دی ملکوتی صفات کا حامل ہوجا تا ہے اور ملائکہ کے ساتھ لاحق ہوجا تا ہے اور ان کے سلسلہ میں منسلک ہوجا تا ہے۔

# پہلی صفت: طہارت (یا کی)

پہلی صفت: طہارت ہے۔طہارت کی حیثیت صرف یہی نہیں ہے کہ وہ نماز وغیرہ عبادات کے لئے چا بی اور لازی شرط ہے، بلکہ وہ بذات خود بھی مطلوب ہے بیلم شریف کی حدیث میں پاکی کوآ وھاا بمان قرار دیا گیا ہے اور قرآن کریم میں متعدد جگہ ہے کہ اللہ تعالی خوب پاک وصاف رہنے والے بندوں سے محبت کرتے ہیں۔

طہارت کی حقیقت: اور طہارت کی حقیقت ہے ہے کہ سلیم الفطرت اور سیح المزاج آدمی، جس کا دل ایسے سفلی تقاضوں سے فارغ ہو، جوغور وفکر میں مانع بنتے ہیں، جب نجاستوں میں آلودہ ہوتا ہے یااس کو پیشاب پاخانہ کا سخت تقاضا ہوتا ہے یا وہ مباشرت اور اس کے مقد مات سے ابھی ابھی فارغ ہوا ہوتا ہے، تو وہ دل میں انقباض بنگی اور سمن کرتا ہے اور خود کو بھاری ہوجھ تلے دبا ہوا یا تا ہے۔ پھر جب وہ پاک وصاف ہوجا تا ہے یعنی نا پاکی دھوڑ التا ہے، محسوس کرتا ہے اور خود کو بھاری ہوجھ کیڑے پہن لیتا ہے اور خوشبولگالیتا ہے تو وہ انقباض دور ہوجا تا ہے اور اس کی جگہ انشراح اور سرور وانبساط محسوس کرتا ہے۔ پہلی کیفیت حدث (نا پاکی) اور دوسری طہارت (پاکی) کہلاتی ہے۔ سے مگر طہارت روح ربانی کے نقاضے اور حکم سے کے ہوں مجھن دکھا وسے کے ہوں میں نہ کئے ہوں ، کیونکہ اعمال کا مدار نیمتوں پر ہے۔ عبادت کی

نیت کرنے ہی سے مذکورہ کیفیت حاصل ہوتی ہے۔

طہارت وحدث میں فرق: ہر وہ خص جو بمجھ دار ہے اور فطرت سلیمہ رکھتا ہے اوراس کا وجدان بھی سیجے ہے ، وہ طہارت وحدث کی ان دونوں کیفیتوں کے فرق کو واضح طور پر محسوس کرتا ہے اورا پنی فطرت کے نقاضے سے حدث کی حالت کو ناپبند ، اور طہارت کی حالت کو پہند کرتا ہے اور کی خالت کو ناپبند کو پہند کرتا ہے اور کی اختیار کرتا ہے اور کیسوئی سے دونوں حالتوں میں غور کرتا ہے تو وہ بھی دونوں حالتوں میں امتیاز کرلیتا ہے۔

طہارت کا فائدہ: طہارت کی بیرحالت ملاً اعلی کی حالت سے بہت مشابہت رکھتی ہے۔ ملائکہ کے احوال میں سے بہت مشابہت رکھتی ہے۔ ملائکہ کے احوال میں سے بیہ کہ وہ ہمیشہ بہتی آلود گیوں سے پاک وصاف اورا بنی نورانی کیفیات پرشادال وفر حال رہتے ہیں۔اس وجہ سے طہارت بفس انسانی کوملی کمال کے ساتھ متصف کرتی ہے۔

حدث کا نقصان: جب انسان ناپا کی کاخوگر ہوجا تا ہے اور ہمہ وقت گندگیوں میں لت پت رہتا ہے تو اس میں شیاطین کے وساوس قبول کرنے کی استعداد بیدا ہوجاتی ہے اور وہ حس باطنی ہے شیاطین کود میصے لگتا ہے، اس کو وحشتنا ک خواب نظر آتے ہیں اور اس کی روح کوظلمت گھیر لیتی ہے اور ملعون و کمینے حیوانات اس کے سامنے تمثل ہوتے ہیں۔

طہارت کے آثار:اور جب طہارت ملکہ بن جاتی ہے، آدمی پوری طرح پاکی کااہتمام کرنے لگتا ہے اور وہ طہارت کی حقیقت ہے آگاہ ہوجا تا ہے تواس میں ملائکہ کے الہامات کو قبول کرنے کی استعداد پیدا ہوتی ہے، بھی اس کوفر شتے نظر بھی آتے ہیں،اس کوا چھے اچھے خواب نظر آتے ہیں اور اس پر ملکوتی انوار ظاہر ہوتے ہیں اور پاکیزہ اور مبارک چیزیں اس کے سامنے تمثل ہوتی ہیں۔

نوٹ: طہارت وحدث کی مزید تفصیل مبحث خامس باب (۸) میں اور قتم ثانی کے ابواب الطہارت اور ابواب الاحسان کے شروع میں آئے گی۔

### ﴿باب الأصول التي يرجع إليها تحصيلُ الطريقة الثانية﴾

اعلم: أن طُرُق تحصيلِ السعادة على الوجه الثانى كثيرة جدًا، غير أنى فَهَمنى الله تعالى بفضله: أن موجِعَها إلى خِصال أربع، تتلبَّسُ بها البهيميةُ متى غَطَّتُها النفسُ النطقية، وقَسَرَتُهَا على ما يناسبها، وهي أشبهُ حالات الإنسان بصفة الملا الأعلى، مُعِدَّة لِلْحوقه بهم، وانْخِرَاطِه في سلكهم، وفَهَمنى أنه إنما بُعِثَ الأنبياء للدعوة إليها، والحث عليها، وأن الشرائع تفصيل لها، وراجعة إليها: أحدها: الطهارة، وحقيقتُها: أن الإنسان عند سلامة فطرته، وصحةِ مزاجه، وتَفرُع قلبه من الأحوال السِّفْلِية الشاغلةِ له عن التَّدبُر، إذا تَلَطَّخ بالنجاسات، وكان حاقبًا حاقبًا، قريبَ العهد

من الجماع و دواعيه، انقبضت نفسه، وأصابه ضِيقٌ وحُزن، ووجد نفسه في غاشية عظيمة، ثم إذا تخفف عن الأخبثين، و دلك بدنه واغتسل، ولبس أحسن ثيابه و تطيّب، اندفع عنه ذلك الإنقباض، ووجد مكانه انشراحًا وسرورًا وانبساطًا، كلُّ ذلك الإلمراء اق الناس، والحفظ على رسومهم ،بل لحكم النفس النطقية فقط؛ فالحالة الأولى تسمى "حدثا" والثانية: "طهارة"

والذكى من الناس، والذي يُرى منه سلامةُ أحكام النوع، وتمكينُ المادة لأحكام الصورة النوعية: يَعُرِف الحالتين متميزة، كلَّ واحدة من الأخرى، ويحب أحدهما، ويُبغض الأخرى بطبيعته؛ والغبى منهم إذا أضعف شيئًا من البهيمية، ولَجَّ بالطهارات والتبتُّل، وتفرَّغ لمعرفتهما: لابد يعرفهما، ويميز كلَّ واحدة من الأخرى.

والطهارة أشبه الصفات النسمية بحالات الملا الأعلى، في تجرُّدِها عن الألواث البهيمية، وابتهاجها بما عندها من النور، ولذلك كانت مُعِدَّةً لتلبُّس النفس بكمالها بحسب القوة العملية.

والحدث إذا تمكن من الإنسان، وأحاط به من بين يديه ومن خلفه، أورث له استعدادًا لقبول وساوس الشياطين، ورؤيتهم بحاسة الحس المشترك، ولمناماتٍ موحشةٍ، ولظهور الظلمة عليه فيما يلى النفسَ النطقية، وتَمَثُّل الحيوانات الملعونة اللئيمة.

وإذا تمكنت الطهارةُ منه، وأحاطت به، وتَنَبَّهُ لها، وركن إليها: أورثت استعداداً لقبول إلهامات الملائكة ورؤيتها، ولمناماتٍ صالحة، ولظهور الأنوار، وتمثل الطيبات، والأشياء المباركة المعظّمة.

ترجمہ: اُن اصول (بنیادی باتوں) کا بیان جن کی طرف طریق کانی کی تخصیل لوٹی ہے ( لیعنی جوطریق کانی کی سخصیل کی تفصیلات کے بنیادی نقاط ہیں) جان لیس کہ بطریق ٹانی نیک بختی حاصل کرنے کی بہت می راہیں ہیں۔ لیکن اللہ تعالی نے اپنے فضل ہے مجھے یہ حقیقت سمجھادی ہے کہ ان راہوں کا مرجع ( لیعنی بنیاد ) چار باتیں ہیں۔ بہیمیت ان کے ساتھ متصف ہوتی ہے جب اس کونس ناطقہ مغلوب کر لیتا ہے۔ اوراس کوا یسے کا موں پر مجبور کرتا ہے جو خصال اربعہ کے مناسب حال ہوتے ہیں۔ اور وہ ( لیعنی خصال اربعہ کے ساتھ اتصاف کی ) حالت آدمی کے تمام احوال میں ملا اعلی کی حالت کے ساتھ دیا ہے اوران کی لڑی میں پیروئے حالت کے ساتھ ملنے کے لئے اوران کی لڑی میں پیروئے جانے کے لئے اوران کی لڑی میں پیروئے جانے کے لئے اوران کی طرف دعوت دینے کے جانے کے لئے اوران نیرا بھارنے کے لئے مبعوث فر مایا ہے۔ اور سے بات بھی سمجھادی ہے کہ (منز ل من السماء ) شریعتیں انہی خصال اربعہ کی تفصیل ہیں اورانہیں کی طرف لوٹی ہیں۔

پہلی صفت: طہارت ہے۔اور طہارت کی حقیقت ہیہ ہے کہ جب آ دمی سلیم الفطرت اور سیح المز اج ہو،اوراس کا دل

اُن سفلی تقاضوں (جماع اور مقد مات جماع وغیرہ) سے فارغ ہو، جواس کو (اللہ کے معاملات میں) غور وفکر کرنے سے غافل کرنے والے ہیں، جب وہ نجاستوں میں آلودہ ہوتا ہے اور اس کو پیشاب پاخانہ کا سخت تقاضا ہوتا ہے اور وہ مباشرت اور اس کے مقد مات سے ابھی ابھی فارغ ہوا ہوتا ہے تو اس کانفس منقبض ہوتا ہے اور اس کونگی اور گھٹن پہنچتی مباشرت اور اس کے مقد مات سے ابھی ابھی فارغ ہوا ہوتا ہے تو اس کانفس منقبض ہوجا تا ہے اور اپنابدن رگڑتا ہے اور نہا تا ہے اور وہ خود کو بھاری مصیبت میں پاتا ہے۔ پھر جب وہ بول و براز سے فارغ ہوجا تا ہے اور اپنابدن رگڑتا ہے اور نہا تا ہے اور اپنابدن رگڑتا ہے اور نہا تا ہے اور اپنی کے بھر وہ انشراح ، سرور ہوجا تا ہے اور اس کی جگہ میں وہ انشراح ، سرور اور انسلاما پاتا ہے ، بیسب باتیں لوگوں کو دکھانے کے لئے اور ریت رواج کی پابندی کی بناء پر نہ ہوں ، بلکہ صرف نفس ناطقہ (روح ربانی) کے حکم کی اطاعت کی وجہ سے ہوں ۔ پس پہلی کیفیت حدث اور دوسری طہارت کہلاتی ہے۔

اور ذبین آدمی اور وقض جس سے نوعی احکام کی درتی اور مادہ کا صورت نوعیہ کے احکام کوموقع دینامحسوں کیا جاتا ہے، وہ
دونوں حالتوں میں تمیز کر لیتا ہے اور ہرایک کو دوسرے سے جدا کر لیتا ہے اور وہ فطری طور پران میں سے ایک کو پہند کرتا ہے
اور دوسری کو ناپہند کرتا ہے۔ اور کم فہم آدمی جب بہیمیت کو پچھ کمز در کر لے اور پا کیوں اور دنیا سے بے تعلقی کی مداومت کرے
اور دونوں حالتوں کو پچپاننے کے لئے فارغ ہوجائے تو وہ ضروران کو پہپان لیتا ہے اور ہرایک کو دوسرے سے متمیز کر لیتا ہے۔
اور طہارت بشری صفات میں ملا اعلی کے حالات سے بہت زیادہ مشابہ ہے، ان کے مجرد ہونے میں بہیمی آلودگیوں سے، اور
شادال وفر حالن رہنے میں ان نورانی کیفیات پر جوان کو حاصل ہیں۔ اور ای وجہ سے طہارت تیار کرنے والی ہے نفس کے
متصف ہونے کو اس کے کمال کے ساتھ ، قوت عملیہ کے اعتبارے۔

اور ناپاکی (حدث) جب آدمی میں جم جاتی ہے اور وہ اسے چاروں طرف سے گھیر لیتی ہے، تو وہ اس کے اندر استعداد پیدا کرتی ہے شیطانی وساوس کو قبول کرنے کی ، اور ان کو سیاطنی سے دیکھنے کی ، اور وحشتنا ک خوابوں کی اور اس پر ظلمت ظاہر ہونے کی اس چیز میں جونفس ناطقہ منے صل ہے، اور ملعون اور کمینے حیوانات کے متمثل ہونے گی۔ اور طہارت جب آدمی میں جم جاتی ہے اور وہ اس کا احاط کر لیتی ہے ، اور وہ طہارت کی حقیقت سے آگاہ ہوجاتا ہے تو وہ اس میں استعداد پیدا کرتی ہے ملائکہ کے الہامات کو قبول کرنے کی ، اور ان کو دیکھنے کی ، اور انچھے نواب دیکھنے کی ، اور انوار ظاہر ہونے کی ، اور انجھے اور محترم چیزوں کے متمثل ہونے کی ۔

#### لغات:

الموجع: لوٹے کی جگہ، بنیادی نقط جس کی طرف تفصیلات لوٹی ہے ..... تَسَلَبُسَ بِه بِعلق ہونا، متصف ہونا ..... غَطَّی یغظِی: وُھا نکنا .... المحاقِبُ: وَهُخْصُ جس کو پائخانہ کا سخت تقاضا ہو .... المحاقِنُ: پیشاب رو کنے والا ..... الله اعِنَه : سبب جمع المدَوَاعِیْ ..... الغاشیة: پرده، دل کا پرده، مصیبت جمع غَوَاشِ ..... رَاءَ یُسُه مُوَاءَ اةً : خلاف حقیقت وکھانا ..... لَجَّ به: لازم رہنا ..... النبسُّل ہے عام معنی مراد ہیں یعنی انقطاع عن العلائق ، خاص نساء ہے بعلقی مراد

نہیں .....فیمایلی النفس النطقیة یعنی ظلمت روح کو گھیرتی ہے۔ پیس

ز کیب:

عنوان میں تحصیل سے پہلے مضاف طُوُق یا تفاصیل محذوف ہے ..... یناسبھا کی شمیر کا مرجع حصال اربعة ہیں ..... معدة کا عطف أشبه پراور انخراط کا لحوق پر ہے ..... والمذی یُری منه إلى عطف تفییری ہے، یعنی ذکی یہی شخص ہے ..... فی تہر دھا کا تعلق أشبه سے ہے یعنی مشابہت ، ملائکہ کے اُن احوال میں ہے ..... اور ھاضمیر کا مرجع الملا الأعلی ہیں ..... اور النور سے مرادطہارت کی وجہ سے حاصل ہونے والانور ہے۔

تصحیح: عن التدبُّر اصل میں عن التدبیر تھااور علی رسومھم اصل میں علی رسومہ تھا۔ بیتصحیفات ہیں تصحیح مولا ناسندھی رحمہ اللہ نے کی ہے۔

### تشریحات:

(۱)حس مشترک وہ دماغی قوت ہے جوحواس ظاہرہ کی حاصل کی ہوئی صورتوں کو قبول کرتی ہے( مزیر تفصیل معین الفلسفة ص۳۳ میں ہے) یہاں باطنی حس مراد ہے جو تمام باطنی حواس کو شامل ہے یعنی شیاطین سرکی آئھوں ہے تو نظر نہیں آتے ،گرحواس باطندان کا ادراک کرتے ہیں۔آ دمی کے خیالات شیطانی ہوجاتے ہیں۔

(۲) کمالات کی دوشمیں ہیں بعلمی اور عملی ،طہارت از قبیل کمال عملی ہے جبیبا کداخبات (اللّٰہ کی طرف جھکاؤ) از قبیل کمال علمی ہے پس طہارت کے اہتمام سے نفس: کمال عملی کے ساتھ متصف ہوتا ہے اوراخبات: کمال علمی کے ساتھ متصف کرتا ہے۔

## دوسری صفت: إنحبات (نیاز مندی)

دوسری بنیادی صفت اللہ تعالی کے حضور میں عاجزی ،فروتی اور اکساری کرنا اور نیاز مندی اور بندگی ظاہر کرنا ہے۔ یہ بھی ایک قلبی کیفیت ہے اور اس کے مظاہر ایمان لانا ،اطاعت کرنا ،نمازگز ارنا اور ذکر وفکر میں مشغول رہنا ہیں۔ اور اس کی حقیقت بیہ ہے کہ سلیم المر اج اور فارغ البال آدی کو جب اللہ کی آیات وصفات یا دولائی جاتی ہیں اور وہ اچھی طرح ان میں غور وفکر کرتا ہے تو روح بیدار ہوجاتی ہے ،حواس و بدن اس کے سامنے منکسر ہوجاتے ہیں اور نفس ناطقہ جیرت زدہ اور درماندہ ساہوکررہ جاتا ہے اور اس میں عالم قدس کی طرف میلان پیدا ہوجاتا ہے۔ یہی کیفیت اخبات کہلاتی ہے ، جیسے در ماندہ ساہوکررہ جاتا ہے اور اس میں پنچتا ہے اور باوشاہ کا جاہ وجلال دیکھتا ہے کہ خَدَم وَحُشم پُر اباند ھے کھڑے ہیں ، مجلس پر سائا چھایا ہوا ہے اور خود بادشاہ تحت شاہی پر جلوہ افر وز ہے ، تو یہ منظر دیکھ کر عام لوگوں پر ایک دہشت اور مرعوبیت طاری ہوجاتی ہے ، آدی خود کو بالکل عاجز بجھنے لگتا ہے اور بادشاہ کو اخذ وعطا میں مختار کل خیال کرتا ہے۔ اخبات بھی ای طرح کی گیفیت ہے ، جو بندے میں اللہ تعالی کے حضور میں پیدا ہوتی ہے ۔

اور بیرحالت بشری احوال میں سے ملائکہ کی حالت سے بہت قریب اور بے حدمشا بہ ہے کیونکہ ملائکہ ہمہ وقت اپنے خالق و مالک کی طرف متوجہ رہتے ہیں اور اللہ کی عظمت کے سامنے جیران وسر گشتہ ہوتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے نقدس میں مستغرق رہتے ہیں ۔ اس وجہ سے بیرحالت انسان کو کمال علمی کے ساتھ متصف کرتی ہے بعنی اس میں معرفت الہیہ پیدا ہوتی ہے، اس کے ذہن میں علوم ربانی مرتسم ہوتے ہیں اور اس کو'' اللہ کا وصل'' نصیب ہوتا ہے اگر چداس کی کیفیت کے بیان سے زبان وقلم قاصر ہیں ۔

نوٹ:اخبات کی انواع:زہر،قناعت،جود،تواضع وغیرہ کابیان قشم ثانی میں ابواب الاحسان میں آئے گا۔

والثانية: الإخباتُ لله تعالى، وحقيقته: أن الإنسان عند سلامته وتَفَرُّغه، إذا ذُكِّر بآيات الله تعالى وصفاته، وأمعن في التذكُّر: تَنَبَّهت النفس النطقية، وخضعت الحواس والجسدُ لها، وصارت كالحائرة الكليلة، ووجد ميلاً إلى جانب القدس، وكان كمثل الحالة التي تعترى السُّوقة بحضرة الملوك، وملاحظة عَجْز أنفسهم، واستبدادِ أولئك بالمنع والعطاء.

وهذه الحالة أقربُ الحالات النسمية وأشبَهها بحال الملأ الأعلى في توجهها إلى بارئها، وهَيْمَانها في جلاله، واستغراقها في تقديسه، ولذلك كانت معدَّةً لخروج النفس إلى كمالها العلمي، أعنى ؛ انتقاشَ المعرفة الإلهية في لوح ذهنها، واللحوقَ بتلك الحضرة، بوجه من الوجوه، وإن كانت العبارةُ تَقْصُرُ عنه.

ترجمہ: اوردوسری صفت: اللہ تعالیٰ کے سامنے نیاز مندی ہے۔ اوراس کی حقیقت یہ ہے کہ انسان جب سلیم وفارغ ہو، اوراس کو اللہ کی آیات وصفات یا دولائی جائیں اوروہ خوب اچھی طرح ہے ان کو یا دکر ہے تونفس ناطقہ بیدار ہوجاتا ہے اورحواس وبدن اس کے سامنے فروتی کرتے ہیں اورنفس ناطقہ جیرت زدہ، تھکا ہوا سا ہوجاتا ہے اوروہ عالم قدس ( ذات باری) کی طرف میلان یا تا ہے۔ اور آ دمی ایسا ہوجاتا ہے جیسے عوام کو مرعوبیت پیش آتی ہے جب وہ بادشا ہوں کے دربار میں جہنچتے ہیں اورخودکو بالکل عاجز در کیھنے ہیں اوران کو اخذ وعطامیں مختار در کیھتے ہیں۔

اور بیحالت بشری احوال میں ملاً اعلی کی حالت سے قریب تر اور بہت زیادہ مشابہ ہے، ان کے متوجہ ہونے میں اپنے پیدا کرنے والے کی طرف اور اللہ تعالی کی عظمت میں ان کے جیران وسرگشتہ ہونے میں اور اللہ کی تقدیس و پاکی میں ان کے مستغرق ہونے میں اور اللہ کی تقدیس و پاکی میں ان کے مستغرق ہونے میں ۔ اور اس وجہ سے بیحالت تیار کرنے والی ہفس کے نکلنے کواس کے کمال علمی کی طرف ( بعنی بیحالت آ دمی میں کمال علمی کی صلاحیت بیدا کرتی ہے) میری مراد: معرفت الہید کے نقوش کا اس کے ذہمن کی تختی پر مرتسم ہونا ہے۔ اور اس بارگاہ (خداوندی) کے ساتھ کسی نہ کی طرح الحاق ہوجانا ہے، اگر چھاس کے بیان سے زبان وقلم قاصر ہیں۔

#### لغات:

### $\Rightarrow$ $\Rightarrow$

# تيسري صفت: ساحت (حوصله مندي اور فياضي)

تیسری بنیادی صفت ساحت ہے، جس کی طرف نیک بختی حاصل کرنے کے طریق ثانی کی تفصیلات لوٹی ہیں۔
ساحت کے لغوی معنی سخاوت اور فیاضی کے ہیں اور اس کی ضد بخیلی اور تنگ نظری ہے۔ یہ بھی ایک نفسانی کیفیت
ہے۔اور دادودہش، خیرخواہی وغیرہ اعمال اس کے مظاہر ہیں۔اور اصطلاح میں ساحت سے ہے کہ آ دمی کانفس ایسا عالی
ہمت اور بلند حوصلہ ہوجائے کہ وہ بہیمیت کے تقاضوں کی پرواہ نہ کرے، نہ بہیمیت کے نقوش اس میں انجریں، نہ بہیمیت
کامیل کچیل نفس سے ملنے یائے، اس کیفیت کا نام ساحت ہے۔

اس کی تفصیل ہے ہے کہ جب آ دمی دنیا کے کا موں میں مشغول ہوتا ہے،اس میں جنسی خواہشات انجرتی ہیں، وہ عام لذتوں کے پیچھے پڑتا ہے یاکسی خاص کھانے کا مشتاق ہوتا ہے اوراس کی تخصیل میں سعی بلیغ کرتا ہے، یہاں تک کہ وہ اُن چیز وں سے اپنی حاجت پوری کر لیتا ہے تو ضروری ہے کہ تھوڑی دیر کے لئے وہ اُن معاملات میں اس طرح مشغول ہوجائے کہ کوئی دوسری چیز قطعاً اس کے پیش نظر نہ رہے۔ یہی حال اس وقت ہوتا ہے جب غصہ چڑ ھتا ہے یا آ دمی کسی چیز کی لا کی میں پھنستا ہے ہے جہ رجب وہ حالت ختم ہوجاتی ہے تو دوصور تیں ہوتی ہیں:

🕕 اگرآ دمی کانفس فیاض اور حوصله مند ہوتا ہے تو وہ ان معاملات سے اس طرح نگل جاتا ہے جیسے بھی ان میں



مشغول ہوا ہی نہیں تھا وہ ان تنگ گھا ٹیوں سے صاف نے نکاتا ہے، کیونکہ دنیا اس کے دل میں بسی ہوئی نہیں ہوتی۔

ادرا گرنفس فیاض نہیں ہوتا بلکہ لا لچی ہوتا ہے تو دنیوی معاملات نفس کے ساتھ گڈٹہ ہوجاتے ہیں اور اس کے نقوش دل میں اس طرح ابھرآتے ہیں جس طرح موم پر مہر کے نقوش ابھرآتے ہیں۔ اس لئے وہ شخص ہروفت انہی خیالات میں گم رہتا ہے۔ سوتے جا گئے حتی کہ نماز میں بھی اس کو وہی خیالات آتے رہتے ہیں۔

پھر جب پہلا تخص دنیا ہے گذرجا تا ہے،اس کی روح جسم سے جدا ہوجاتی ہے،ونیا کے تہ بہتے ظلمانی تعلقات سے وہ ہاکا ہوجا تا ہے اورا پنے احوال کی طرف لوٹنا ہے تو چونکہ نفس فیاض تھا اس لئے ملکیت کے برخلاف کیفیات میں سے پچھ بھی نہیں پاتا،دنیا کے جسمیل دنیا ہی میں رہ جاتے ہیں، پس اس کوانسیت محسوس ہوتی ہے اور نہایت خوش گوارزندگی حاصل ہوتی ہے۔ اور دوسرا شخص جو دنیا کا لا لچی تھا مرکز بھی ظلمانی علائق سے نجات نہیں پاتا،ملکیت کے برخلاف کیفیات مرنے کے بعد بھی اس میں انجری رہتی ہیں اس لئے اس کو وحشت محسوس ہوتی ہے اور وہ نہایت تنگی کا جینا جیتا ہے۔ مثلاً بعض لوگوں کا کوئی عمدہ مال چوری ہوجا تا ہے، پس اگر وہ تخی ہوتا ہے تو اس کی کوئی پرواہ نہیں ہوتی اور خسیس ہوتا ہے تو تم میں پاگل ہوجا تا ہے، پس اگر وہ تن ہوتا ہے تو اس کی کوئی پرواہ نہیں ہوتی اور خسیس ہوتا ہے تو تم میں پاگل ہوجا تا ہے، پس اگر وہ تنہ ہوتا ہے تو اس کی کوئی پرواہ نہیں ہوتی اور خسیس ہوتا ہے تو تم میں پاگل ہوجا تا ہے اور چوری شدہ مال ہروقت اس کی نظر وں کے سامنے گھومتار ہتا ہے۔

مختلف القاب: متعلقات کے اعتبار سے ساحت اوراس کی ضد کے مختلف القاب ہیں۔ جب بید ونوں مال متعلق ہوتے ہیں توسخاوت اورشُح (حرص) کہلاتے ہیں۔ اور جب شہوت بطن اورشہوت فرج سے متعلق ہوتے ہیں توعِقت (پاکدامنی) اور شرئ و (بنفسی) کہلاتے ہیں اور جب آسودگی ، آرام طبی اور محنت کے کاموں سے جی چرائے کے ساتھ ان کا تعلق ہوتا ہے تو صبر اور هَلَاتے ہیں اور جب معاصی کے ساتھ ان کا تعلق ہوتا ہے تو تقوی اور فجور کہلاتے ہیں۔ باقی القاب کا بیان قتم ثانی میں ابواب الاحسان میں آئے گا۔

ساحت کا فائدہ جب آ دمی میں صفت ساحت رائخ ہوجاتی ہے یعنی ملکہ بن جاتی ہے تونفس د نیوی خواہشات سے خالی ہوجا تا ہے ،اس کوکسی چیز سے غیر معمولی دلچین نہیں رہتی ،اس کا تعلق د نیا ہے بس ضابطہ کارہ جاتا ہے اور اس میں اعلی روحانی لذتیں حاصل کرنے کی استعداد پیدا ہوتی ہے نیز کمالات علمی اور مملی کی اضداد کوآ دمی میں پیدا ہونے سے بھی ساحت روکتی ہے، یعنی جہالت اور بے مملی سے انسان کی حفاظت کرتی ہے۔

والثالثة: السماحة، وحقيقتها: كونُ النفس بحيث لاتنقاد لدواعى القوة البهيمية، ولا يتشبح فيها نقوشها، ولا يلحق بها وضَرُ لونها؛ وذلك لأن النفس إذا تصرفت في أمر معاشها، وتَاقَتُ للنساء، وعافست اللذاتِ، أو قَرِمَتُ لطعام، فاجتهدت في تحصيله، حتى استوفَتْ منه حاجتَها، وكذلك إذا غَضِبَتْ، أو شَحَتْ بشيئ، فإنها لابد في تلك الحالة تستغرق

ساعةً في هذه الكيفية، لاترفع إلى ماوراء ها النظر ألبتة؛ ثم إذا زالت تلك الحالة: فإن كانت سَمِحة خرجت من تلك المضايق، كأن لم تكن فيها قَطَّ، وإن كانت غير ذلك، فإنهاتشتبك معها تلك الكيفيات، وتتشبح كما تتشبح نقوش الخاتم في الشَمْعَة؛ فإذا فارقت الجسد، وتَخَفَفَت عن العلائق الظلمانية المتراكمة، ورجعت إلى ماعندها، لم تجد شيئًا مما كان في الدنيا من مخالفات الملكية، فحصل لها الأنس وصارت في أرغد عيش؛ والشحيحة تتمثل نقوشها عندها كما ترى بعض الناس، يُسرَق منه مال نفيسٌ: فإن كان سخيا لم يجد له بالاً، وإن كان ركيك النفس صار كالمجنون، وتمثّلتُ عنده.

والسماحة وضدُها لهما ألقاب كثيرة، بحسب مايكونان فيه: فما كان منهما في المال يسمى سخاوة وشُحَّا، وماكان في داعية شَهوة الفرج أو البطن يسمى عِفَّة وشِرَّة، وما كان في داعية الرَّفاهية والنُّبُوِّ عن المشاقِ يسمى صبرًا وهَلَعًا، وماكان في داعية المعاصى الممنوعة عنها في الشرع يسمى تقوى وفجورًا.

وإذا تمكنت السماحةُ من الإنسان بقيت نفسُه عُرْيَةً عن شهوات الدنيا، واستعدت لِلَّذَا ت العليَّة المجردة؛ والسماحة:هيئةٌ تمنع الإنسانَ من أن يتمكن منه ضدُّ الكمال المطلوب علما وعملًا.

ترجمہ: اور تیسری صفت: ساحت ہے۔ اور ساحت کی حقیقت: نفس کا ایسا ہونا ہے کہ وہ قوت بہیں کے تقاضوں کی اطاعت نہ کرے۔ اور اس میں بہیمیت کے نقوش نہ پائے جا ئیں۔ اور اس کے ساتھ بہیمیت کے رنگ کا میل نہ بلے۔ اور اس کی تفصیل بد ہے کہ جب نفس اپنے و نیوی معاملات میں تصرف کرتا ہے اور عور توں کی خواہش کرتا ہے اور لذتوں کی مزاولت کرتا ہے یا کسی گھانے کا مشاق ہوتا ہے، پھر وہ اس کو حاصل کرنے کی پوری کوشش کرتا ہے، یہاں تک کہ وہ اس سے اپنی حاجت پوری وصول کر لیتا ہے، اور اس کھیے مضبناک ہوتا ہے یا کسی چیز کی لا پھے کرتا ہے تو اس حالت میں ضروری ہے کہ نفس ایک گھڑی کیلئے اس کیفیت میں ڈوب جائے، وہ اس چیز کی طرف قطعا نظر نہ اٹھائے جو اس کیفیت ہیں ضروری ہے کہ نفس ایک گھڑی کیلئے اس کیفیت میں ڈوب جائے، وہ اس چیز کی طرف قطعا نظر نہ اٹھائے جو اس کیفیت ہے بلند ہے ۔ پھر جب وہ کیفیت زائل ہوجاتی ہے تو اگر نفس اس کے علاوہ ہوتا ہے ( یعنی دنیا کالا لی ہوتا ہوتا ہے کہ وہ گو گھا ہوتا ہے اور ہوتا ہے ( یعنی دنیا کالا لی ہوتا ہے ) تو وہ وہ ذنیوی کیفیات نفس کے ساتھ گھ جاتی ہیں۔ اور وہ کیفیات پائی جاتی ہیں جیسے مہر کے نقوش موم میں پائے جو اس کے پاس ہوتا ہے اور اس کینیا ہوتا ہے اور اس کیزی طرف لوٹنا ہے جو اس کے پاس ہوتی ہو اس کے پاس ہوتی ہوتا ہے اور اس کونہایت خوش گوارز ندگی حاصل ہوجاتی ہے ۔ اور و نیا کے لا کی کوفس کے پاس مکست ہوتا ہوتا ہے۔ اور اس کونہایت خوش گوارز ندگی حاصل ہوجاتی ہے ۔ اور و نیا کے لا کی کوفس کے پاس مکست

کے برخلاف چیزوں کے نقوش پائے جاتے ہیں ،جیسا کہ آپ بعض لوگوں کو دیکھتے ہیں کہ اس کا کوئی قیمتی مال چرایا جا تا ہے، پس اگروہ تخی ہوتا ہے تو اس کی کوئی پرواہ نہیں کرتا۔اورا گروہ نفس کا کمزور ہوتا ہے تو وہ پاگل جیسا ہوجا تا ہے اور چرائی ہوئی چیزیں اس کی آئکھوں کے سامنے پھرتی ہیں۔

اورساحت اوراس کی ضد کے لئے بہت سے القاب ہیں اُس چیز کے اعتبار سے جس میں وہ دونوں پائے جاتے ہیں۔ پس جوان میں سے مال میں پائے جاتے ہیں وہ سخاوت اور شُئے کہلاتے ہیں۔ اور جوشہوت فرج اور شہوت بطن کے نقاضوں میں پائے جاتے ہیں، وہ عِفَّتْ اور شِرَّة (بَنْفُسی، حدت، تندی)) کہلاتے ہیں۔ اور جوآسودگی اور بھاری کامول سے جی چرانے میں پائے جاتے ہیں، وہ صبراور هَلَع (کم بمتی) کہلاتے ہیں۔ اور جوشر بعت میں ممنوع معاصی کے نقاضوں میں پائے جاتے ہیں، وہ تقوی (پر ہیزگاری) اور فجور (بدکاری) کہلاتے ہیں۔

اورساحت جب انسان میں جم جاتی ہے تو آ دمی کانفس دنیا کی خواہشات سے خالی رہ جاتا ہے اوروہ مجرد (روحانی) اعلی لذتوں کے لئے تیار ہوجاتا ہے۔اور ساحت ایک ایسی کیفیت ہے جوانسان کوروکتی ہے اس بات سے کہ اس میں علم اور ممل کے اعتبار سے کمال کی ضد جگہ پائے۔

#### لغات:

# چوهی صفت: عدالت (انصاف)

یعنی مذکر کا صیغہ تھا۔ سیجے صیغہ واحد مؤنث ہےا ورضمیرنفس کی طرف لوٹتی ہے تصحیح مخطوط کراچی ہے گ<sup>ا</sup>ئی ہے۔

چوتھی بنیادی صفت عدالت ہے، جس کی طرف شریعت کی تفاصیل لوٹتی ہیں۔عدالت کے معنی مساوات اور برابری



کے ہیں۔ کہاجا تا ہے عَدَلَ فلافا ہفلانِ : فلاں کوفلاں کے برابر کیا۔ جانور کی چیٹے پرایک طرف کا بو جھے عِدْل کہلا تا ہے ،

کیونکہ وہ دوسری جانب کے بوجھ کے برابر ہوتا ہے۔ اور انسص اف باب افعال کا مصدر ہے، اس کے معنی ہیں آ دھالین لیعنی مشترک چیز کوقشیم کر کے اپنا آ دھا حصہ لینا ۔ اور شریعت کی اصطلاح بیں عدل وانصاف کے معنی ہیں باعطاء کی فعی عیس ختی حق حق ہے وقت معنی ہیں وقت ملے الشیبی فعی عیس فدی حق حق حق الشیبی فعی عیس محتل ہے : چیز کو بے کل رکھنا۔ غرض عقا کہ اعمال ، اخلاق ، معاملات اور جذبات وغیرہ میں ہر حقدار کو اس کا حق دینا عدل وانصاف ہے اور اس کی حق تلفی کر ناظم وجو رہے۔ مثلاً شرک کوسور ہو لقمان آ بیت ۱۱ میں بھاری ظلم کہا گیا ہے ، کیونکہ اللہ تعلی وانصاف کی بات ہے ہے کہ مرض اللہ تا کی واللہ کے برابر تھم رانا جو خالق و ما لک ہیں گئی تعلی بھالی بھا تھا کہ بات کی مثال سے ہے کہ بعض دریاد کی مشتحق نوریاد کی مشتحق ہوں میں ہے مشتحق کی ہو جو میں ہو حقال سے بالہ کو بات ہے ہے کہ مرض اللہ تا کی واللہ کے برابر کھم رانا جو خالق و ما لک ہیں گئی مستحق کی کو بھی فیل کردیتے ہیں یہ جو کی میاں کہ جو کہ کے میں انسانی ہے اور بعض بیاں کہ رویتے ہیں ، وہ کا میابی کے مستحق کی کو بھی فیل کردیتے ہیں یہ جو کا میابی کے مستحق کی کہ بی کھی فیل کردیتے ہیں یہ جو کی میاں انسانی ہے کہ ہم طالب علم کو خود فر ہی میں مبتلا کردیتی ہو اللہ علم کو واجی نمبر دیئے جا کیں ، ای میں فریقین کی جملائی ہوری کو گھوٹوں کے برابر کرنا ہے۔ انصاف کی راہ ہوری کی ہمال کی جو دیا گھوڑوں کو گھوٹوں کے برابر کرنا ہے۔ انصاف کی راہ ہاتی میں فریقین کی جملائی ہے ، بے جارعا یہ طالب علم کو خود فر ہی میں مبتلا کردیتی ہو اور طلم حصلی کو کرتا ہے۔ جاد ہو تقیم انصاف کی راہ ہاتی میں فریقی کی انصاف کی راہ ہاتی کی دوروں کو گھوٹوں کی میں مبتلا کردیتی ہو اور کیا ہو کہ کی کرنا ہو ہوں گوگوں کرنا ہو اس کی کرنا ہو کہ کہ کی کرنا ہو کہ کی کرنا ہو کہ کو کرنا ہوں کی کہ کرنا گوگوں کرنا ہو کرنا ہو کرنا گوگوں کرنا ہو کرنا ہوں کی کرنا ہو کرنا ہو

اور بیرسب عدالت کی شکلیں اور اس کے مظاہر ہیں۔اصل عدالت ایک کیفینی ہے۔ جب کی شخص میں بیوصف پیدا ہوجاتا ہے تو اس سے الیے اعمال صادر ہونے لگتے ہیں ، جن سے گھر ، خاندان ، محلّہ ، بستی ، قبیلہ اور ملک کا نظام استوار ہوتا ہے۔ بید ملکہ کس طرح پیدا ہوتا ہے؟ اس کے مظان (مواقع) شاہ صاحب رحمہ اللہ نے کتاب کی دوسری قسم میں بیقیة أبواب الإحسان کے عنوان کے تحت بیان کئے ہیں۔ وہاں دیکھ لئے جائیں۔ وہیں عدل کی مثالیں بھی ہیں۔ فہاں دیکھ لئے جائیں۔ وہیں عدل کی مثالیں بھی ہیں۔ غرض جب آدمی میں بیدا ہوجاتا ہے تو اس کے لئے انصاف والے کام کرنا فطری امر جیسا ہوجاتا ہے۔ اب وہ بے تکلف عدل وانصاف کرنے لگتا ہے۔

آورملکہ بن جانے کے بعد عدالت فطری امر جیسی اس لئے ہوجاتی ہے کہ عدالت ارواح مجروہ کی جبلت اور فطرت ہے۔ اس لئے جب نفس (روح) کا مادہ (جسم) کے ساتھ اقتران ہوتا ہے، اس وقت بھی انصاف کرنا فطری نہیں، تو فطری امر جیسا ضرور ہوتا ہے۔ فطرت کا اثر اس حالت میں بھی کچھ نہ کچھ باتی رہتا ہے مثلاً جس شخص کی گھٹی میں بہادری اور سخاوت پڑی ہوئی ہو، جب اس کے چھوٹے چھوٹے بچے ہوں تو اس میں بر دلی اور بخیلی پیدا ہوتی ہے۔ حدیث میں ہوئی مرتبہ آپ میل نفو ہے کہ ایک مرتبہ آپ میل ایک مرتبہ آپ میل اندی کے مول تو اس میں بر دلی اور بخیلی پیدا ہوتی ہے۔ حدیث میں ہوئی موٹ میں اندی کے مول تو اس میں بر دلی اور بخیلی پیدا ہوتی ہے۔ حدیث میں و شہر نیف لائے اور ارشاد فر مایا اندی ہو گئو دمیں لئے ہوئے باہر تشریف لائے اور ارشاد فر مایا اندی ہوگر ہوتم اللہ کا پھول!)

گراس حالت میں بھی فطری بہاوری اور دریاد لی کچھ نہ کچھ باقی رہتی ہے، بالکلیہ زائل نہیں ہوتی۔اس طرح ارواح کی فطرت میں جوعدالت رچی بسی ہے، وہ جسم کے ساتھ ملنے کے بعد بھی باقی رہتی ہے جسم نہیں ہوجاتی۔البتہ کمزور پڑجاتی ہے اس کئے فطری امر جیسی ہوتی ہے بالکل فطری نہیں رہتی۔

اورعدالت ارواح مجردہ کی جبلت اس لئے ہے کہ ملائکہ اللہ میں جو کہ ہر طرح سے ارواح مجردہ ہیں اور اُن بشری ارواح میں جوجسمانی تعلقات سے جدا ہوگئی ہیں، اور ملائکہ کے زمرہ میں شامل ہوگئی ہیں، جیسے انبیا ہے کرام اور اولیائے عظام کی ارواح ، ان حضرات میں وہ با تیں مرتم اور مقش ہوتی ہیں جو نظام عالم کی اصلاح کے لئے اللہ تعالی چاہتے ہیں، فطری علوم کی طرح یہ باتیں ان پرٹیکتی ہیں۔ اور نظام عالم کی صلاح وفلاح عدل وانصاف پربئی ہے۔خوداللہ پاک کی ایک صفت المعدل کی ہے۔خوداللہ پاک کی ایک موات ہوتی ہوتی ہیں تو ان کی مرضیات کی اونی حق تعلق نہیں کرتے۔ پھر جب'' انصاف کی باتیں'' اُن حضرات پر مترشح ہوتی ہیں تو ان کی مرضیات کی اونی حق تعلق نہیں کرتے۔ پھر جب'' انصاف کی باتیں'' اُن حضرات پر مترشح ہوتی ہیں تو ان کی مرضیات (پہند یدگیاں) اُن کا موں کی طرف پلیٹ جاتی ہیں۔ اور وہ دل عصان باتوں کو پہند کرنے گئے ہیں۔ اس طرح نظام عالم کوسنوار نے والی چیزی یعنی عدل وانصاف کی باتیں ارواح مجردہ کی جبلت وفطرت ہوجاتی ہیں۔

اور عدالت کا فائدہ: موت کے بعد ظاہر ہوتا ہے۔ جب ارواح اجسام ہے الگ ہوتی ہیں اورلوگ دنیا ہے گذر جاتے ہیں، توجن میں وصف عدالت کی درجہ میں موجود ہوتا ہے، ان کونہایت درجہ خوشی حاصل ہوتی ہے اوران لوگوں کو ایسی روحانی لذت نصیب ہوتی ہے جو خسیس لذتوں ہے بالکل جداگانہ ہوتی ہے۔ اورا گرفش عدل وانصاف ہے نہ صرف یہ کہ تبی دست ہوتا ہے، بلکہ اس کی ضدظلم وجوراس میں جگہ پکڑے ہوئے ہوتے ہیں تو مرنے کے بعد اس پر تنگی کی جاتی ہے، وہ متوحش ہوتا ہے اور وہ دکھ اور تکلیف ہے دوجیار ہوتا ہے۔ مثلاً جولوگ متعلقین میں عدل وانصاف کرتے ہیں وہ آخرت میں عرش کے سابے میں ہوں گے اور ظلم وجور کرنے والے اللہ تعالی کی رحمت سے محروم ہوں گے۔

عدالت کی اعانت و مخالفت کاثمرہ: جب اللہ تعالیٰ کسی پنجمبر کومبعوث فرماتے ہیں تا کہ وہ دین کوقائم کرے اور لوگوں کو تاریکیوں سے روشنی میں لائے اور لوگ انصاف پر کار بند ہوں تو جولوگ اس نور کی اشاعت کرتے ہیں ،عدل وانصاف کو پھیلاتے ہیں اور اس کے لئے لوگوں میں راہ ہموار کرتے ہیں ، وہ مور دِ الطاف خداوندی بنتے ہیں ۔ اور جولوگ انصاف کو پھیرنے کی بینی رد کرنے کی اور اس کو گھنام اور بے قدر کرنے کی فکر کرتے ہیں وہ ملعون ومردود ہوتے ہیں۔

عدالت کی برکت: جب آ دمی انصاف پرور ہوجا تا ہے اور عدل و انصاف اس کی طبیعت ٹانیہ بن جاتی ہے تواس کے درمیان اور مقربین کے درمیان اور مقربین ایک نقط اشتراک پیدا ہوجا تا ہے۔ اس طرح اس کے درمیان اور مقربین بارگاہ خداوندی یعنی حظیر ۃ القدس کے فرشتوں کے درمیان بھی اشتراک ہوجا تا ہے۔ اور ان کے درمیان فیضان کا دراز ہ واہوجا تا ہے اور ملائکہ کے انوار کے نزول کی اس میں استغداد پیدا ہوجاتی ہے، جیسے نفس میں ملائکہ کے انہام کی اور ان سے درمیان کے انوار کے نزول کی اس میں استغداد پیدا ہوجاتی ہے۔ چسے نفس میں ملائکہ کے انہام کی اور ان

کے تھم کی تغیل گی استعداد پیدا ہوتی ہے ای طرح نزول انواروبر کات کی بھی استعداد پیدا ہوتی ہے۔اس کی نظیر ہے ہے کہ جب طالب علم''معین مدرس''بن جاتا ہے تو اس میں اور دیگر اساتذہ میں ایک نقطہ اشتراک پیدا ہوجاتا ہے۔وہ بھی من وجہ مدرس شار ہونے لگتا ہے اور اساتذہ سے کسب علم کا دروازہ کھل جاتا ہے اوروہ بڑے اساتذہ کے الطاف کا، بہنبت طلباء کے زیادہ حقد ار ہوجاتا ہے۔

صفات اربعہ کی اہمیت: اگرآپ مذکورہ صفات اربعہ کے تعلق سے بیہ با تیں سمجھ گئے ہوں تو آپ کو بڑی خیر کی چیز مل گئی۔سورۃ البقرۃ آبیت ۲۹۹ میں اس کو حکمت کہا گیا ہے اور آپ کو'' دین کافہم''نصیب ہو گیا، جوانہی بندوں کو حاصل ہوتا ہے جن کے ساتھ اللّٰد کوخیر منظور ہوتی ہے۔مغیمون حدیث منفق علیہ میں آبا ہے اوروہ چار باتیں بیہ ہیں:

ا-صفات اربعه کی حقیقت و ما ہیت کوخوب اچھی طرح سمجھ لینا۔

۲-صفات اربعه کمالات علمی اورعملی کوئس طرح حیامتی ہیں ،اس کو جان لینا۔

۳-صفات اربعہ کے ساتھ اتصاف آ دمی کو کس طرح ملائکہ کی لڑی میں پروتا ہے،اس سے واقف ہو جانا۔

٣- ہرز مانے کے نقاضے کے مطابق صفات اربعہ ہے شرائع الہیکس طرح پھوٹتی ہیں اس کو سمجھ لینا۔

فطرت صفات اربعہ کا آمیزہ ہے: مذکورہ صفات اربعہ ہے مرکب حالت'' فطرت'' کہلاتی ہے،اس لئے آگے صفات اربعہ کے بجائے لفظ'' فطرت''استعال کیا جائے گا۔اب اس مبحث کے تین مضامین باقی رہ گئے ہیں جواگلے تین ابواب میں بیان کئے جائیں گے:

پہلے باب میں قطرت کے اسباب بیان کئے جائیں گے ان میں سے بعض اسباب میں ہیں اور بعض عملی۔ دوسرے باب میں وہ حجابات (پردے) ذکر کئے جائیں گے جو تصیل قطرت میں مانع بنتے ہیں۔ تیسرے باب میں وہ حجابات (پردے) ذکر کئے جائیں گے جو تصیل قطرت میں مانع بنتے ہیں۔ تیسرے باب میں وہ تدبیریں مذکور ہیں جو اُن حجابات کوتو ڑتی ہیں۔ ان تین ابواب پریہ مبحث ختم ہو جائے گا۔ آپ آئندہ ابواب خوب غورسے پڑھیں، وہی اس مبحث کا نچوڑ ہیں۔

والرابعة: العدالة، وهي ملكة في النفس، تصدر عنها الأفعالُ التي يُقام بها نظامُ المدينة والحَيِّ بسهولة، وتكون النفسُ كالمجبول على تلك الأفاعيل؛ والسَّرُ في ذلك: أن الملائكة والنفوس المجردة عن العلائق الجسمانية، ينطبع فيها ما أراد الله في خلق العالم من إصلاح النظام ونحوه، فتنقلب موضياتُها إلى ما يناسب ذلك النظام، فهذه طبيعة الروح المجردة؛ فإن فارقت جسدها وفيها شيئ من هذه الصفة؛ ابتهجت كلَّ الابتهاج، ووجدت سبيلًا إلى اللذة المفارقة عن اللذات الخسيسة؛ وإن فارقت وفيهاضدُ هذه الخصلة: ضاق عليها الحالُ، وتوجّشت وتألَّمت، فإذا بعث الله نبيا لإقامة الدين، وليُخرج الناسَ من الظلمات

إلى النور، ويقوم الناسُ بالعدل؛ فمن سعى في إشاعة هذا النور، ووَطَّأَله في الناس كان مرحوماً، ومن سعى لردِّها وإخمالها كان ملعونامرجومًا.

وإذا تمكنت العدالة من الإنسان: وقع اشتراك بينه وبين حَمَاية العرش ومُقَرَّبِي الحضرة من الملائكة الذين هم وسائط نزول الجودوالبركات، وكان ذلك بابامفتوحًا بينه وبينهم، ومُعِدًّا لنزول ألوانهم وصِبْغِهم، بمنزلة تمكين النفس من إلهام الملائكة، والانبعاث حَسَبَهَا.

فهذه الخصال الأربع إن تَحَقَّفُتَ حقيقتَها، وفَهِمْتَ كيفية اقتضائِها للكمال العلمى والعملى، وإعدادِها للانسلاك في سلك الملائكة، وفطنتَ كيفية انشعابِ الشرائع الإلهية بحسب كل عصر منها، أوتيت الخير الكثير، وكنت فقيها في الدين ممن أراد الله به خيراً. والحالة المركبة منها تسمى بالفطرة؛ وللفطرة أسبابٌ تُحَصَّلُ بها، بعضُها علمية، وبعضُها عملية، وحَمَّلُ بها، بعضُها علمية على هذه عملية، وحُجُبٌ تَصُدُّ الإنسانَ عنها، وحِيَّلُ تَكُسِرُ الحُجُب، ونحن نريد أن تُنبَّهَكَ على هذه الأمور، فاستمع لما يُتلى عليك، بتوفيق الله تعالى، والله أعلم.

ترجمہ: اور چوتھی صفت: عدالت ہے۔اور عدالت نفس میں رائے ایک کیفیت ہے، اس ہے وہ افعال صادرہوتے ہیں جن سے قبیلہ اور مملکت کا نظام ہہ ہوات قائم ہوتا ہے۔اورنفس گویاان کا موں کے کرنے پر پیدا کیا ہوا ہوتا ہے لیجن اپنی فطرت کے لخاظ ہے ہجور ہوتا ہے۔اور راز اس میں بیہ ہے کہ ملائکہ میں اور جسمانی تعلقات سے جداشدہ لوگوں میں وہ با تیں چھپتی ہیں جواللہ تعالی عالم کی تخلیق میں چاہتے ہیں لیجنی نظام عالم کی اصلاح اور اس کے مانند چیزیں۔ پس ان حضرات کی مرضیات پلٹ جاتی ہے اُن چیزوں کی طرف جواس نظام کے مناسب ہوتی ہیں۔ پس بیروح مجرد کی فطرت ہے ہے گھراگرروح اس کے جمع ہوتا ہے تو اس کو نہایت درجہ خوتی مصل ہوتی ہے۔اوروہ اس لذت کی طرف داہ پالیتا ہے جو نسیس لذتوں سے جدا گانہ ہے سے اور اگر نفس اس حال میں جدا ہوتی ہے۔اوروہ متو حش ہوتا ہے اوروہ کھی ہوتا ہے ہواس میں اس حال میں جدا ہوتی ہے۔اوروہ متو حش ہوتا ہے اوروہ کھی ہوتا ہے ہوتی ہوتا ہے۔ اور وہ کو کئی کی طرف نکا لے، اور لوگ جو الشاف پر کار بند ہوں نو جو خوش اس نور کی اشاعت میں کوشش کرتا ہے، اور اس کے لئے لوگوں میں راہ ہموار کرتا ہے تو وہ مہر بانی کیا ہوا ہوتا ہے۔اور جواس کو پھیر نے کی اور اس گوشش کرتا ہے، اور اس کے لئے لوگوں میں راہ ہموار کرتا ہے تو وہ مہر بانی کیا ہوا ہوتا ہے۔اور جواس کو پھیر نے کی اور اس گوشش کرتا ہے، اور اس کے لئے لوگوں میں راہ ہموار کرتا ہے تو وہ مہر بانی کیا ہوا ہوتا ہے۔اور جواس کو پھیر نے کی اور اس گوشش کرتا ہے، اور اس کے لئے لوگوں میں راہ ہموار کرتا ہوتو وہ

اور جب عدالت آ دمی میں رائخ ہوجاتی ہے تواشتر اک پیدا ہوجاتا ہے اس میں اور حاملین عرش ملائکہ میں ،اوراُن مقربین بارگاہ ملائکہ میں جو جودو برکات کے نزول میں واسط ہیں۔اور بیصفت ایک دروازہ کھول دیتی ہے اس کے اور ملائکہ کے درمیان میں ،اور بیصفت ملائکہ کے انوار والوان کے نزول کو تیار کرنے والی ہوجاتی ہے ، جیسے نفس کا موقعہ دینا ملائكہ كے الہام كواوران الہامات كے موافق تغميل حكم كے لئے اٹھ كھڑا ہونا۔

پس اگر آپ ان چاروں صفتوں کی حقیقت خوب سمجھ گئے ہوں ،اوران کے کمال علمی اور مملی کو چاہنے کی کیفیت کو بھی سمجھ گئے ہوں اور ان کے کمال علمی اور مملی کو چاہنے کی کیفیت کو بھی سمجھ گئے ہوں اور ہرز ماند کے نقاضے کے موافق ان خصال اربعہ سے شرائع الہید کے نگلنے کی کیفیت کا بھی آپ نے ادراک کرلیا ہوتو آپ کو ہڑی خو بی حاصل ہوگئی ،اورآپ کودین کی سمجھل گئی ،جوانہی لوگوں کو ملتی ہے جن کے ساتھ اللہ تعالی کو خیر منظور ہوتی ہے۔

اور چاروں صفتوں سے مرکب حالت'' فطرت'' کہلاتی ہے۔اور فطرت کے لئے پچھاسباب ہیں۔جن کے ذریعہ اس کو حاصل کیا جاتا ہے ،ان میں سے بعض علمی ہیں اور بعض عملی۔اور پچھ حجابات ہیں جوانسان کو فطرت سے روکتے ہیں۔اور پچھ تدبیریں ہیں جو حجابات کو توڑتی ہیں اور ہم چاہتے ہیں کہ آپ کو ان باتوں سے آگاہ کریں۔پس آپ وہ باتیں سنئے جو آپ کے سامنے برتو فیتی الہی بیان کی جاتی ہیں واللہ اعلم

### باب \_\_\_ه

# خصال اربعه کی مخصیل بھیل ،اور تلافی ٔ ما فات کا طریقه

گذشتہ باب میں جن خصال اربعہ: طہارت، اخبات، ساحت اور عدالت کا تذکرہ آیا ہے، اگر کسی شخص میں یہ انھی صفات نہ پائی جاتی ہوں یا بعض نہ پائی جاتی ہوں اور وہ ان کو حاصل کرنا چاہے، یا ناتمام ہوں اور وہ ان کی تحمیل کرنا چاہے، یا وہ محمیل تو بھی حجمیل کرنا چاہے، یا ناتمام ہوں اور وہ ان کی تحمیل کرنا چاہے، یا وہ محمیل وہ تھے ہے تھے ہے؟ اس باب میں اس کا میان ہے۔ یاد دو تحصیل کا طریقہ ہے وہی تحمیل وہ تلائی کا بھی ہے ۔ یہ خصال اربعہ دو تدبیروں سے حاصل کی جاسمتی ہیں۔ ایک تدبیر ملمی ، دوسری تدبیر مملی ۔ دونوں تدبیروں کو ایک ساتھ ممل میں لا ناضروری ہے ۔ کسی ایک پراکتفا کرنا درست نہیں۔ تدبیب تحریم کی مطبع ہوتی ہے، چنا نچہ محمل میں تعریم کی تعریم کی ضرورت اس لئے ہے کہ طبیعت تو می علمیہ (دل ود ماغ) کی مطبع ہوتی ہے، چنا نچہ خطرات کے وقت جبکہ نفس کوشرم یا خوف لاحق ہوتا ہے تو اسکی جماع اور مباشرت کی خواہش بالکل شھنڈی پڑ جاتی ہے اس طرح جب دل ود ماغ فطرت کے مناسب حال علوم سے لبرین ہوجاتے ہیں تو خصال اربعہ نفس میں ایک امر واقعی بن جاتے ہیں۔ جب دل ود ماغ فطرت کے مناسب حال علوم سے لبرین ہوجاتے ہیں تو خصال اربعہ نفس میں ایک امر واقعی بن جاتے ہیں۔ جب دل ود ماغ فطرت کے مناسب حال علوم سے لبرین ہوجاتے ہیں تو خصال اربعہ نفس میں ایک امر واقعی بن جاتے ہیں۔ جب دل ود ماغ فطرت کے مناسب حال علوم سے لبرین ہوجاتے ہیں تو خصال اربعہ نفس میں ایک امر واقعی بن جاتے ہیں۔

# تدبيركمي كابيان

تدبیر علمی: اللہ تعالیٰ پراوران کی صفات ایجابیہ اور سلبیہ پر جزم ویقین اوراس کا استحضار ہے یعنی بیاعتقادر کھے کہ اس کارب بشری کمزوریوں سے منزہ ہے۔ وہ ضعف ونا توانی، بے بسی و بے کسی اور نادانی و بے خبری سے پاک ہے۔ اس کاعلم ایسامحیط ہے کہ زمین وآسان میں ذرہ برابر چیز اس کے علم سے غائب نہیں ہو سکتی۔ تین آدمی سرگوشی کرتے ہیں تو چوتھا وہ ہوتا

ہاور پانچ آ دی سرگوشی کرتے ہیں تو چھٹاوہ ہوتا ہے۔وہ قادراییا ہے کہ جو جا ہتا ہے کرتا ہے،اور جو حیا ہتا ہے حکم کرتا ہے۔ اس کے فیصلہ کو نہ کوئی روکنے والا ہے نہ کوئی بچھیرنے والا۔ وہ انعام واکرام فرمانے والا ہے۔اس نے ہمیں وجود بخشا ہے۔اگروہ ہمیں نیست سے ہست نہ کرتا تو کوئی طاقت تھی جوہمیں حامہ وجود پہناتی ؟!اس نے ہمیں جسمانی اورروحانی نعمتوں ہے سرفراز فرمایا۔اوراشرف المخلوقات بنایا۔وہ ہرمخص کواس کے اعمال کا بدلہ دینے والا ہے:اگرا چھےاعمال کئے ہیں تواچھابدلہ دےگا۔اور برے کرتوت کئے ہیں تو وہ ان کی سز ابھگتے گا۔ بیضمون ایک متفق علیہ حدیث قدی میں آیا ہے۔مسلم شريف باب قبول التوبة من الذنوب، وإن تكورت الذنوب والتوبة ، كتاب التوبة (٢١:١٧) كي روايت اس طرح ہے۔حضرت ابو ہر ریرہ رضی اللہ عند نے رسول اللہ عَلاَئِقَاقِیَام ہے ، ان با توں میں جوآپ اپنے پرورد گارعز اسمہ وجل جلالہ سے نقل کرتے ہیں،روایت کیا ہے کہ اللہ پاک نے ارشاوفر مایا: ''میرے بندے نے ایک گناہ کیا، پس (اس نے تو ہہ کی اور) کہا:اےاللہ!میرا گناہ بخش وے،تواللہ تبارک وتعالیٰ نے فرمایا کہ میرے بندے نے ایک گناہ کیا پس اس نے جانا کہ اس کا ایک ایسارب ہے جو گناہ کومعاف کرتا ہے اور گناہ پر پکڑتا ہے۔ پھروہ لوٹااور ( دوسرا ) گناہ کیا۔ پھراس نے تو بہ کی توالٹد نے ندکورہ بات ارشاد فرمائی۔ پھراس نے تیسری بارگناہ کیا، پھرتو بہ کی تواللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ میرابندہ بار بارگناہ کرتا ہے اور توبه کرتا ہے۔ کیونکہ وہ جانتا ہے کہ اس کا ایک ایسار ب ہے جو گناہ بخشا بھی ہے اور گناہ پر پکڑتا بھی ہے،تو جو حاہے کر، میں نے تیرا گناہ بخش دیا''یعنی بندہ گناہ کے بعد تھی تو بہرے تو پروردگار عالم بار بارگناہ بخشتے ہیں،ان کی بارگاہ ،رحمت کی بارگاہ ہے، ناامیدی کی بارگاہ نہیں ہے، وہ صرف غفور ورجیم ہی نہیں ہے بلکہ اس کی پکڑبھی بڑی سخت ہے۔ وہ انتقام لینے والا بھی ے۔اس کئے ایک ساتھ دونوں ہاتوں پرایمان لا ناضروری ہے۔جواللہ کی غفاریت پرتکی کر لیتا ہےوہ بے ملی کاشکار ہوجا تا ہاورجو قَهَّاریت کاتصور جمالیتا ہے۔وہ قُنُوطیت سے دوجار ہوتا ہے ای لئے سورۃ المجرجو (آیات ۴۹ و۵۰) میں دونوں صفتول كى أيك ساتھ خبر دى گئى ہے۔ ﴿ نَبِّيءُ عِبَادِيْ أَنِّي أَنَا الْعَفُورُ الرَّحِيْمُ، وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الألِيمُ ﴾ (آپّ میرے بندوں کواطلاع دے دیجئے کہ میں بڑامغفرت اور رحمت والا ہوں اور میری سز ادر دناک سزاے )

خلاصہ بیہ کہ ایسا پختہ اعتقاد ہو جودل میں رب کی ہیبت اور غایت درجہ عظمت پیدا کرے۔ اور پچھر کے پر کے برابر بھی غیر اللہ کی نیاز مندی اور خوف باقی نہ چھوڑے اور آ دمی بیا عتقاد رکھے کہ انسان کا کمال بیہ ہے کہ وہ پروردگا ہی کی طرف متوجہ رہا اور اس کی بندگی کر تارہ اور رہ بھی اعتقاد ہو کہ بہترین بشری حالت فرشتوں سے مشابہت پیدا کر نا اور ان سے متوجہ رہا اور ایس کی بندگی کر تارہ ہو کہ بیعقا کہ واعمال پروردگار سے قریب کرنے والے ہیں۔ اور یہ بھی اعتقاد رکھے کہ اللہ نعالی کو بندوں کی بیہ چیزیں بہند ہیں۔ اور بیہ چیزیں بندوں پر اللہ تعالی کا ایک ایسا حق ہیں جس کا ایفاء ضروری ہے بات کا کی باب بیہ ہو کہ بیہ جزم ویقیں ہو کہ نیک بختی خصال اربعہ کی خصیل پرموقوف ہے اور بد بختی ان کے ترک میں ہے جا بہ باب بیہ ہوگھوڑے کے لئے ہو ابوتا ہے اور بوقت حیا بک کی ضرورت: چا بک سوار ہاتھ میں ہنٹر (Hunter) گئے رہتا ہے، جو گھوڑے کے لئے ہو ابوتا ہے اور بوقت

ضرورت اس سے گھوڑے کو تنبیہ بھی کی جاتی ہے، ای طرح تدبیر علمی کے لئے بھی ایک '' کوڑا'' ضروری ہے۔ جو بہیت کونہایت مؤثر تنبیہ کر سے اور اس کوسخت ڈانے۔ انبیائے کرام میں مالصلوٰ ہوالسلام کی راہیں اس سلسلہ میں مختلف رہی ہیں:

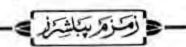
حضرت ابراہیم علیہ السلام پراس سلسلہ میں بہترین چیز تذکیر بآیات اللہ نازل فرمائی گئی تھی یعنی اللہ تعالیٰ کی آیات باہرہ، صفات کاملہ اور آفاقی اور انفسی نعمتوں کی یا دوہانی کے ذریعہ بندوں کوفسیحت کرنا، تا کہ لوگ خوب اچھی طرح سمجھ لیس کہ اللہ تعالیٰ اس بات کے لائق ہیں کہ ان کے لئے دلچے پیوں کواور مزوں کوخیر باد کہہ دیا جائے ، ان کے ذکر کوہر چیز پر ترجیح دی جائے ، ان سے بے حدمجت کی جائے اور اپنی یوری کوشش سے ان کی بندگی کی جائے۔

اور حضرت موی علیہ السلام کے لئے تذکیر بگیات اللہ کے ساتھ تذکیر بایام اللہ کا اضافہ فرما گیا، اور ایام اللہ (اللہ کے دنوں) سے مراد جزاؤ سزاکے دن ہیں یعنی مختلف زمانوں میں فرما نبردار بندوں کو اور نافرمان لوگوں کو دنیا ہیں کس طرح جزاؤ سزا ملی ؟ اس کو بیان کر کے لوگوں کو بہجھایا جائے تاکہ لوگ نافرمانی سے باز آئیس اور اطاعت شعاری اختیار کریں۔ اور اللہ تعالی کا نعمت کو فقمت سے اور فقمت سے بدلنا بیان کیا جائے تاکہ لوگوں کو تنبیہ ہو، دلوں میں معاصی کا خوف بیشے جائے اور اطاعت کا شوق پیدا ہو، مثلاً کس طرح اللہ تعالی نے فرعون کو غرقاب کیا، اور وہ باغات، چشم، کھیتیاں ،عمدہ مکانات اور آرام کے سامان چھوڑ کرچل دیئے جس میں وہ خوش رہا کرتے تھے اور اللہ تعالی نے ان سب چیزوں کا ان کول کو وارث بنادیا جوز مین میں بالکل کمزورشار کئے جاتے تھے اور ان کوز مین کے پورب و پچھم کاما لک بنادیا؟ پھراس کو گوگوں کو وارث بنادیا جہاں پر فضیلت بخش تھی ، جتلادیا کہتم زمین میں دومر تبد فساد پھیلاؤگے اور بڑازور چلار کو عمیں یہ تو اس وقت ہم تمہاری سرکو بی کریں گے، چنانچہ ایسا ہوا اور ان کو سخت سزادی گئی۔ سورہ بنی اسرائیل کے پہلے رکوع میں یہ وات ساوت بیان کئے گئے ہیں۔

اوراللہ تعالیٰ نے ہمارے پنجیبر حضرت محمد میلائی کیا گئے گئے ان دوامور کے ساتھ تذکیر بالموت و مابعد و کو ملایا یعنی قبر، حشر اوراس کے بعد پیش آنے والے واقعات کے ذریعہ لوگوں کو سمجھا نااور نیکیوں اور گناہوں کی خصوصیات کو تفصیل ہے بیان کرنا۔ کیونکہ آدمی نفع ونقصان سوچنے کا عادی ہے۔ جب اس کو نیکی کی بھلائی اور گناہ کی خرابی معلوم ہوگی تو وہ ضرور نیکی کی طرف جھکے گااور گناہ سے باز آئے گا۔

فائدہ:(۱) آلاءاللہ، ایام اللہ اور موت اور اس کے بعد کے واقعات کامحض جاننا کافی نہیں۔ بلکہ ضرورت ہے کہ ان باتوں کو بار بار وُہرایا جائے اور مکر رسہ کر ران باتوں کی یا دو ہائی کی جائے ہر لحظہ ان کو ملاحظہ کیا جائے ، اور ہمہ وقت ان کو پیش نظر رکھا جائے ، جتی کہ دل ود ماغ ان مضامین سے لبریز ہوجا ئیں اور اعضاء ان کے مطبع ہوجا ئیں اس لئے قرآن کریم میں یہ مضامین بار بار بیان کئے گئے ہیں اور ہمیشہ تلاوت کرتے رہنے کا تھم دیا گیا ہے۔

فاكده: (٢) فذكوره بالا تذكيرات ثلاثة اور دوسرے دومضامين علم الاحكام اورعلم المخاصمه كوملاكركل پانچ علوم ہوتے



## ہیں جوقر آن کریم کےعمودی (مرکزی)مضامین ہیں۔

### ﴿باب طريقِ اكتساب هذه الخصال، وتكميل ناقِصِها، وردِّفائِتِها ﴾

اعلم: أن اكتسابَ هذه الخصالِ يكون بتدبيرين: تدبيرِ علمي، وتدبير عملي:

أما التدبير العلمي: فإنما احْتِيْجَ له، لأن الطبيعة منقادةٌ للقُوى العلمية، ولذلك ترى سقوطَ الشهوة والشبقِ عند خطور مايورث في النفس كيفية الحياء أو الخوف، فمتى امتلأ علمُه بما يناسب الفطرة جَرَّ ذلك إلى تَحَقُّقِهَا في النفس.

وذلك: أن يعتقد أن له ربا منزّها عن الأدناس البشرية ، لا يعزُب عنه مثقالُ ذرةٍ في الأرض ولافي السماء ، ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ، ولاخمسة إلا هو سادسهم ، يفعل مايشاء ويحكم مايريد ، لاراد لقضائه ، ولامانع لحكمه ، مُنعِم بأصل الوجود وتوابعه من النّعَم الجسمانية والنفسانية ، مجازٍ على أعماله: إن خيرًا فخير ، وإن شرًا فشر ، وهو قوله تعالى: ﴿ أَذنب عبدى ذنبًا ، فعلِم أنه له ربا يغفر الذنب ، ويأخذ بالذنب : قد غفرتُ لعبدى ﴾

وبالجملة : فيعتقد اعتقاداً: مؤكّدًا مايفيد الهيبة وغاية التعظيم، وما لايبقى و لايَذَرُ في قلبه جَنَاحَ بَعوضةٍ من إخباتِ غيره ورهبته، ويعتقد أن كمالَ الإنسان أن يتوجّه إلى ربه ويعبُده، وأن أحسن حالات البشر أن يتشبه بالملائكة ويَدْنُو منهم، وأن هذه الأمورَ مُقَرِّبة له من ربه، وأن الله تعالى ارتضى منهم ذلك، وأنه حق الله عليه لابد له من تَوْفِيَتِه؛ وبالجملة فيعلم علما لا يحتمل النقيض: أن سعادته في اكتساب هذه، وأن شقاوته في إهمالها.

ولابد له من سوط ينبّه البهيمية تنبيها قويا، ويُزْعِجُها أزعاجاً شديدا؛ واختلفت مسالك الأنبياء في ذلك: فكان عمدة ما أنزل الله تعالى على إبراهيم عليه السلام التذكِيْر بآيات الله الباهرة، وصفاتِه العُلياء، ونِعَمِهِ الآفاقية والنفسانية. حتى يصحِّح بما لامزيد عليه: أنه حقيق أن يبذلوا له الملاذ، وأن يُؤْثِرُوا ذِكْرَه على ما سواه، وأن يحبوه حباشديدا ويعبدوه بأقصى مجهودهم؛ وضَمَّ الله معه لموسى عليه السلام التذكِيْر بَأيام الله، وهو بيان مجازاة الله تعالى للمطيعين والعصاة في الدنيا، وتقليبه النعم والنَّقَم، حتى يتمثل في صدورهم الخوف عن المعاصى، ورغبة قوية في الطاعات؛ وضَمَّ معهما لنبينا صلى الله عليه وسلم الإنذار والتبشير بحوادث القبر ومابعده، وبيانَ خواص البر والإثم.

ولايفيد أصلُ العلم بهذه الأمور، بل لابد من تكرارها وتَردادها، وملاحظتِها كلَّ حين، وجَعْلِهَا بين عينيه، حتى تمتلئ القوى العلمية بها، فتنقادُ الجوارح لها.

﴿ أُوكُ وْمَ كُورُ بِيَكُ الْشِيرُ لُهُ ﴾

وهذه الثلاثةُ مع اثنين آخَرَين: أحدهما: بيانُ الأحكام من الواجب والحرام وغيرهما، وثانيهما: مخاصمة الكفار: فنونٌ خسمةٌ،هي عمدةُ علوم القرآن العظيم.

ترجمہ:ان صفات کوحاصل کرنے اوران کے ناقص کی تھیل کرنے اوران کے فوت شدہ کوواپس لانے کے طریقہ کا بیان : جان لیس کدان خصلتوں کا حاصل کرنا دوتہ ہیروں ہے ہوتا ہے: ایک تدبیر علمی اور دوسری تدبیر مملی :

ر بی تدبیر علمی تو اس کی ضرورت اس لئے ہے کہ طبیعت قوائے علمیہ کی مطبع ہوتی ہے۔ چنانچہ آپ دیکھیں گے کہ شہوت اور جماع کی شدید خواہش ختم ہوجاتی ہے جب کوئی الی بات پیش آتی ہے جونفس میں حیایا خوف کی کیفیت پیدا کرتی ہے۔ پس جب اس کاعلم لبریز ہوجاتا ہے اس چیز سے جوفطرت (خصال اربعہ) کے مناسب حال ہوتی ہے تو وہ چیز گھینچی ہے نفس میں فطرت کے امرواقعی بن جانے کی طرف۔

اوروہ (یعنی تدبیرعلمی) یہ ہے کہ آ دمی اعتقاد رکھے کہ اس کا ایک پروردگار ہے جو بشری میل کچیل سے پاک ہے۔

اس کے علم سے کوئی ذرہ برابر چیز غائب نہیں ہوتی ، نہ زمین میں اور نہ آسان میں ۔ کوئی سرگوشی تین آ دمیوں کی الی نہیں ہوتی جس میں چوتھا وہ نہ ہو، اور نہ پائچ کی جس میں چوشا وہ نہ ہو۔ وہ جو چا ہتا ہے کرتا ہے اور جو چا ہتا ہے تھم کرتا ہے۔

اس کے فیصلہ کوکوئی پھیرنے والانہیں اور اس کے تعلم کوکوئی رو کنے والانہیں ۔ اصل وجود کے ذریعہ اور جسمانی اور روحانی نعمتوں میں سے جو تعمیں وجود کے تابع ہیں ، ان کے ذریعہ انعام فرمانے والا ہے۔ وہ آ دمی کے اعمال پر بدلہ دینے والا ہے: اگر اچھے اعمال ہیں تو اچھا بدلہ دے گا، اور اگر برے اعمال ہیں تو برا بدلہ (سز ا) دے گا۔ اور یہی اللہ پاک کا ارشاد ہے: ''میرے بندے نے ایک گناہ کیا، پس اس نے جانا کہ اس کا ایک ایسا پر وردگار ہے جو گناہ کو معاف بھی کرتا ہے اور گئاہ کو معاف بھی کرتا ہے ایس نے بعدے کو بخش دیا'' (بخاری ۱۹۹۸مری)

اور حاصل کلام ہے ہے کہ وہ ایسا پڑت اعتقادر کھے جو ہیبت اور غایت درجہ تعظیم پیدا کرے۔ اور اس کے دل میں پچھر کے پرابر غیر اللہ کی نیاز مندی اور ڈرباتی نہ چھوڑے۔ اور بیا عتقادر کھے کہ انسان کا کمال ہے ہے کہ وہ اپنے پروردگار کی طرف متوجہ ہو، اور اس کی بندگی کرے اور بیا عتقادر کھے کہ بشری احوال میں بہترین حالت ہے ہے کہ وہ فرشتوں کے مشابہ ہے اور ان سے قریب ہو، اور بیا عتقادر کھے کہ بیچ پزیں اس کواس کے پروردگار سے نزد یک کرنے والی ہیں۔ اور بیا عتقادر کھے کہ بیچ پزیں اللہ تعالیٰ کا والی ہیں۔ اور بیا عتقادر کھے کہ اللہ تعالیٰ کو بندوں کی بیچ پزیں پند ہیں۔ اور بیا عتقادر کھے کہ بیچ پزیں اللہ تعالیٰ کا بندوں پرایک ایسا جق ہے جس کو پورا پورا اور ادا کر نا ضروری ہے۔ اور خلاصہ بیہ ہے کہ وہ ایسا جانے جس میں فیض کا احتمال نہ ہوکہ آدمی کی نیک بختی ان صفات کو چھوڑنے ہیں ہے۔ ہوکہ آدمی کی نیک بختی ان صفات کو چھوڑنے ہیں ہے۔ اور اس کی بدختی ان صفات کو چھوڑنے ہیں ہے۔ اور اس کی بدختی ان صفات کو چھوڑنے ہیں ہے۔ اور اس کی بدختی ان صفات کو چھوڑنے ہیں ہے۔ اور اس کو سخت مور تندیم کی کے لئے کوئی ''کوڑا'' ہونا بھی ضروری ہے، جو بہیمیت کو نہایت مؤثر سنبیہ کرے، اور اس کو سخت وصف کا رہیں اس سلسلہ میں مختلف ہیں۔ اور ان تعلیمات میں جو اللہ تعالی نے حضر ت ابر اہیم علیہ السلام

پرنازل فرمائیں، بہترین چیز اللہ تعالیٰ کی آیات باہرہ، صفات عالیہ اور داخلی اور خارجی نعمتوں کے ذریع سمجھانا ہے تاکہ آدی اس طرح تھی کہ کر لے دینی اچھی طرح جان لے ) جس پرکوئی اضافہ نہ ہوسکے کہ اللہ تعالیٰ اس بات کے سر اوار ہیں کہ انسان ان کے لئے لڈتوں کوخرج کرے۔ اور یہ کہ لوگ اللہ کے ذکر کودوسری چیز وں پرتر جیح دیں، اور یہ کہ وہ اس سے بعد محبت کریں اور اس کی عابیت درجہ کی کوشش ہے بندگی کریں۔ اور اللہ تعالیٰ نے موئی علیہ السلام کے لئے اس چیز کے ساتھ ایا ماللہ سے مجھانے کو ملایا۔ اور ایام اللہ سے مراد اللہ تعالیٰ کے بدلہ دینے کا بیان ہے دنیا میں اطاعت شعاروں کو اور نافر مانوں کو۔ اور اللہ تعالیٰ کا نعمتوں اور سرز اور کو تبدیل کرتے رہنا ہے، تاکہ لوگوں کے دلوں میں معاصی کا خوف جاگزیں ہوجائے اور طاعات کی مضبوط رغبت پیدا ہوجائے۔ اور ہمارے نبی سے اور ان اور گناہ کی خصوصیات کی تفصیل کو ملایا۔ اور ان کے بعد کے واقعات کے ذریعہ ڈرانا اور خوش خبری دینا، اور ٹیکی اور گناہ کی خصوصیات کی تفصیل کو ملایا۔ اور ان کے بعد کے واقعات کے ذریعہ ڈرانا اور خوش خبری دینا، اور ٹیکی اور گناہ کی خصوصیات کی تفصیل کو ملایا۔ اور ان کو پیش اور کہ نام مفایین کو کہ ہمانا من مور کا می کو ملایا۔ اور ان چیز وال کا محض جانا مفید نہیں، بلکہ ان مضامین سے بھر جائیں۔ لیس جوارح تو کی علمیہ کے مطبع ہوجائیں۔ اور یہ تین مضامین ، دوسرے دعم ہو تو تا کہ وہ علیہ ہو وہ علوم خمسہ ہیں جوعلوم قرآنی کا نیح ڈ ہیں۔ اس تھ مباحث ہے دو علوم خمسہ ہیں جوعلوم قرآنی کا نیح ڈ ہیں۔

#### لغات:

تَحَقَّق النحبر مُن ابت ہونا،امر واقعی بننا ..... اصلُ الوجو دیعنی وجود بذات خود ..... تو ابع الوجو دیعنی و محتیں جو وجود پذیر ہونے کے بعد ملتی ہیں۔ جسمانی نعمیں جیسے ماکولات ، مشروبات ، تندر سی وجمال وغیرہ اور نفسانی نعمیں جیسے عقل وہم ، علم وادراک اور ایمان وتو فیق عمل وغیرہ۔اور آسمان وز مین اور دیگر کا مُناتی نعمیں وہ ہیں جوانسان کے وجود میں آنے سے پہلے،اس کے لئے مہیا کی گئی ہیں ..... بھر کو (ن) بھڑا : غالب ہونا، فضیلت میں بڑھ جانا الباھر ق (اسم فاعل مؤنث) ..... اَذْعَجَ نهانا، وه تکارنا .... یُصَحِّے : ای یُشِتُ حقَّ الثبوت أن الله تعالى حقیق بان یَبذل له الملاق ای پیتر کون لذاته اللذاتِ اھ (سندی) ..... اَلْمَلَدَّة : شہوت وخواہش جمع مَلاَدٌ .

تصحیح وترکیب:اذعاجًامفعول مطلق،اصل میں انزاعاجًا(بابانفعال ہے) ہے، یضحیف ہے مخطوط کرا جی ہے گ گئی ہے۔۔۔۔اس عبارت میں تین جگہ حتی بیانِ علت کے لئے ہے، غایت کے لئے نہیں ہے۔ کئے

# تدبيركي كابيان

تخصیل فطرت کی تدبیرلی بیہ ہے کہ آ دمی الیم شکلیں ،ایسے اعمال اور الیمی چیزیں اختیار کریے جونفس کومطلوبہ صفت

یاددلاتی رہیں،اور چوکنا کرتی رہیں۔اورمطلوبہ صفت گی خصیل پرنفس کو برا پیخنة کرتی رہیں،اورا بھارتی رہیں۔اس وجہ سے کہ امور مذکورہ میں اورصفت مطلوبہ میں'' تلازم عادی'' ہے بینی جب بھی امور مذکورہ انجام ویئے جاتے ہیں توصفت مطلوبہ حاصل ہوجاتی ہے۔یا کسی فطری مناسبت کی وجہ سے امور مذکورہ ،صفت مطلوبہ کے ملنے کی جگہ ہیں یعنی ظن غالب یہ ہوتا ہے کہ مذکورہ کام کرنے سے صفت مطلوبہ حاصل ہوگی، جیسے:

① جب کوئی شخص اپنے اندر غیظ وغضب کی کیفیت پیدا کرنا چاہتا ہے تو وہ اس گالی گلوچ کو یا دکرتا ہے جواس کے مخالف نے دی ہے، نیز اس سے جو عار اور ذلت اس کو پیچی ہے اس کو یا دکرتا ہے تو غصہ بھڑک اٹھتا ہے، کیونکہ ان کے درمیان تلازم عا دی ہے بعنی عادۃً بیرچیزیں یا دکرنے سے غصہ آجاتا ہے۔

﴿ ماتم کرنے والی عورت جب اپنی مصیبت زدگی کی یاد تازہ کرنا جاہتی ہے تو میت کے محاس کو یاد کرتی ہے اور خیالات کے گھڑ سوار اور پیادے بیعنی ہر طرح کے خیالات میت کی خوبیوں کی طرف بھیجتی ہے اور سوچ سوچ کراس کے گن یاد کرتی ہے تو رویڑتی ہے۔ کیونکہ ان دونوں چیزوں میں تلازم عادی ہے۔

جوشخص جماع کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو وہ مباشرت کے مقد مات اور دواعی کواختیار کرتا ہے۔ کیونکہ دواعی فطرت کے نقاضے سے جماع کی تحریک پیدا کرتے ہیں۔

علاوہ ازیں اس کی بےشار مثالیں ہیں ، اگر کوئی ان کوجمع کرنا چاہے تو بہ سہولت کرسکتا ہے ، اس کو کوئی دشواری پیش نہیں آئے گی ،اس لئے ہم انہی تین مثالوں پراکتفا کرتے ہیں۔

رہی یہ بات کہ وہ اُشکال واعمال اور وہ اسباب کیا ہیں جن کے ذریعہ اُن صفات اربعہ کو حاصل کیا جاسکتا ہے؟ تو اسسالہ میں ذوق سلیم رکھنے والے لوگوں کے مذاق پراعتاد کرنا ضروری ہے۔ انھوں نے جو اسباب تجویز کئے ہیں ان کوتشلیم کرنا ہوگا۔ ذیل میں وہ اسباب بیان کئے جاتے ہیں ، طہارت کے اسباب نصیل سے بیان کئے گئے ہیں اور اسباب ہی نہیں ، موانعات بھی مفصل بیان کئے ہیں کیونکہ تحلیہ ، تخلیہ کے بعد ہی ہوسکتا ہے۔ اور باقی تمین صفات کے صرف اسباب بیان کئے ہیں ، موانعات کا تذکر ہیں کیا۔ ان پرسیر حاصل گفتگو کتاب کی قسم دوم میں بقیہ مساحث صرف اسباب بیان کئے ہیں ، موانعات کا تذکرہ نہیں کیا۔ ان پرسیر حاصل گفتگو کتاب کی قسم دوم میں بقیہ مساحث الإحسان کے عنوان سے آرہی ہے۔

صدف کے اسباب :- ول کاسفلی احوال سے بھر جانا جیسے صحبت سے یا ہم خوابی سے لطف اندوز ہونا ۲- جق کی مخالفت ول میں رکھنا جس کی وجہ سے ملاً اعلی کی لعنت احاطہ کر لیتی ہے ۳: - بول و براز کا شدید تقاضا ۲: - بیشاب پاخانہ یاری خارج کر کے فارغ ہونا۔ بیتینوں معدہ کے فضلات ہیں ۵: - بدن کا چرکیں ہونا ۲: - گندہ دہنی کے - رینٹ کا ناک میں جمع ہونا ۸: - زیریاف یا بغل میں بالوں کا بڑھنا 9: - غلیظ نجاستوں سے بدن اور کیڑوں کا ملوث ہونا ۱۰: - الی صور واشکال سے حواس کا بحر جانا جو فضلی حالت یا دولا کیں ۔ جیسے گندگیاں ، اپنی یا بیوی کی شرمگاہ کو دیکھنا، چویایوں کی جفتی کو دلچیسی سے حواس کا بحر جانا جو فضلی حالت یا دولا کیں ۔ جیسے گندگیاں ، اپنی یا بیوی کی شرمگاہ کو دیکھنا، چویایوں کی جفتی کو دلچیسی سے

د یکھنااور گہری نظر سے جماع کرنا لیعنی گدھوں کی طرح ننگا ہوجانااورایک دوسرے کی شرمگاہ کود یکھنااور صحبت کرنا اا: – ملا تکہ اللہ اوراللہ کے نیک بندوں پرطعن وشنیع کرنا ۱۲: –لوگوں کوستانااوران کو تکلیف پہنچیانا۔

یا کی کے اسباب: ا- ندکورہ رزائل کو دور کرنا اور ان کی اضداد کو حاصل کرنا ۲- ایسے کام کرنا جن کا عادۃ نظافت بالغہ ہونا ثابت ہو چکا ہے جیسے وضوء ہمل، جواجھے کپڑے میسر ہوں وہ پہنتا اور خوشبولگانا۔ ان چیز وں کا استعال طہارت کے طریقوں کی طرف نفس کو منعطف کرتا ہے۔

اخبات کے اسباب: ہارگاہ خداوندی میں نیاز مندی اور عجز وانکساری پیدا کرنے کے لئے ایسے اعمال اختیار کرنا اور نفس کوان کے کرنے پرمجبور کرنا جواس کے نزد یک اللہ تعالی کی عظمت و کبریائی کے لئے سب سے زیادہ موزون ہوں ، مثلاً سرگوں ہوکر کھڑا ہونا ہجدہ کرنا ، ایسے کلمات کا ورد کرنا جوخشوع وخضوع ، عجز وانکساری اور مناجات پر دلالت کرتے ہوں ، اللہ تعالیٰ کے سامنے اپنی حاجتیں پیش کرنا ۔ بیسب کا م اعلی درجہ کی نیاز مندی اور غایت درجہ کا خشوع وخضوع پیدا کرتے ہیں ۔ فیاضی کے اسباب : سخاوت ، انفاق اور خطا وارسے درگذر کی عادت ڈالنا۔ اور ناگواریوں میں صبر کرنے پرنفس کو مجبور کرنا وغیرہ ۔

انصاف کے اسباب: سنت راشدہ (انصاف کی راہ) کی مع اس کی تفصیلات کے نگہداشت کرنا یعنی زندگی کے ہر معاملہ میں اسلام کی بتائی ہوئی انصاف کی راہ پرمضبوط رہنا۔

أما التدبير العملى: فالعمدة فيه: التلبس بهيئات وأفعال وأشياء تُذَكِّرُ النفسَ الخصلة المطلوبة، وتُنبَّهُها لها، وتُهيِّجُها إليها، وتَحُثُّها عليها، إما لتلازم عادي بينها وبين تلك الخصلة، أو لكونها مَظِنَّة لها بحكم المناسبة الجبلية؛ فكما أن الإنسان إذا أراد أن ينبه نفسه للغضب، ويُحضِرَه بين عينيه، يتخيَّل الشتم الذي تَفَوَّه به المغضوبُ عليه، والذي يلحقُه من العار، ونحو ذلك؛ والنائحة إذا أرادت أن تجدد عهدها بالفَجع تذكِّدُ نفسها محاسِنَ الميتِ، وتتخيَّلها، وتبعث من خواطرها الخيل والرَّجلَ إليها؛ والذي يريدالجماع يتمسك بدواعيه؛ ونظائر هذا الباب كثيرة جدًا، لاتعصى على من يريد الإحاطة بجوانب الكلام؛ فكذلك لكل واحد من هذه الخصال أسباب تُكتسب بها؛ والاعتمادُ في معرفة تلك الأمور على ذوق أهل الأذواق السليمة:

فأسباب الحدث: امتلاء القلب بحالة سفلية، كقضاء الشهوة من النساء جماعاً ومباشرة، وإضمارُه مخالفة الحق، وإحاطة لعن الملا الأعلى به، وكونه حاقبا حاقنا، وقُرْبُ العهدبالبول والنائط والريح، وهذه الثلاثة فُضول المعدة، وتوسُّخُ البدن، والْبَخْر، واجتماع المُخَاطِ، ونباتُ الشعر على العانة والإبط، وتلطُّخُ الثوب والبدن بالنجاسات المستقذرة، وامتلاء الحواس

بصورة تُذكِّرُ الحالةَ السِّفلية، كالقاذورات، والنظرِ إلى الفرج ومسافدةِ الحيوانات، والنظرُ الممعن في الجماع، والطعنُ في الملائكة والصالحين، والسَّغيُ في إيذاء الناس.

وأسباب الطهارة: إزالة هذه الأشياء ،واكتساب أضدادها، واستعمالُ ما تقرر في العادات كونه نظافةً بالغةً، كالغسل والوضوء، ولُبْسِ أحسنِ ثيابه، واستعمال الطيب، فإن استعمال الطيب، فإن استعمال هذه الأشياء تُنَبِّهُ النفسَ على صفة الطهارة.

وأسباب الإخبات :مؤاخذة نفسه بما هو أعلى حالات التعظيم عنده: من القيام مُطْرِقًا، والسجود، والنطقِ بألفاظ دالة على المناجات، والتذلل لديه، ورفع الحاجات إليه، فإن هذه الأمورَ تُنَبِّهُ النفسَ تنبيها قويا على صفة الخضوع والإخبات.

وأسباب السماحة : التمرُّن على السخاوة، والبذلِ، والعفوِ عمن ظَلَمَ، ومؤاخَذَةُ نفسه بالصبر عند المكاره، ونحوُ ذلك.

وأسباب العدالة: المحافظةُ على السنة الراشدة بتفاصيلها؛ والله أعلم.

ترجمہ: رہی تدبیر عملی تو اس سلسلہ میں بہترین طریقہ ایس شکلوں ،افعال اور چیزوں کے ساتھ تعلق پیدا کرنا ہے جونفس کومطلوبہ صفت یاد دلائمیں اور وہ چیزینفس کومطلوبہ صفت سے خبر دار کریں اور وٹفس کومطلوبہ فت ( کے حاصل کرنے) یر برا بھیختہ کریں اورنفس کومطلوبہ صفت برا بھاریں یا توان چیزوں کے درمیان اوراس صفت کے درمیان عادۃً تلازم ہونے کی وجہ سے یااس وجہ سے کہ کسی فطری مناسبت کے باعث وہ چیزیں اس صفت کے'' ملنے کی جگہ'' ہیں۔ پس جس طرح یہ بات ہے کہ انسان جب جا ہتا ہے کہ وہ نفس کوغصہ سے خبر دار کرے اور وہ اس غصہ کواپنی دونوں آئکھوں کے سامنے حاضر کرے تو وہ اس گالی کا تصور کرتا ہے جومغضوب علیہ نے کبی ہے اور اس عار اور اس کے مانند چیزوں کو یا دکرتا ہے جواس کو (گالی کی وجہ سے ) لاحق ہوئی ہیں۔ اور بین کرنے والی عورت جب جا ہتی ہے کہ اسنے و کھ در د کا زمانہ تازہ کرے تو وہ اپنے نفس کومیت کی خوبیاں یا د دلاتی ہے اور ان کوسوچتی ہے اور اپنے خیالات کے سوار اورپیا دہ ان خوبیوں کی طرف جیجتی ہے۔اور جو محض جماع کا ارادہ کرتا ہے وہ مباشرت کے دواعی کواختیار کرتا ہے۔اوراس باب کی نظائر بہت زیادہ ہیں، جو تخص کلام کے گوشوں کا احاطہ کرنا جا ہتا ہے وہ نظائرًا شخص سے بھاگ نہیں سکتیں (بلکہ بہسہولت قابو میں آ جاتی ہیں) پس اسی طرح ان صفات اربعہ میں سے ہرایک کے لئے ایسے اسباب ہیں جن کے ذریعہ اس صفت کو حاصل کیا جاسکتا ہے۔اوران چیزوں کے پہچاننے میں ذوق سلیم رکھنے والےلوگوں کے مذاق پراعتاد ہے۔ پس حدث کے اسباب: دل کاسفلی حالت سے لبریز ہوجانا ہے ، جیسے عورتوں سے جماع اور ساتھ لٹا کرخواہش یوری کرنا۔اورآ دمی کا دل میں حق کی مخالفت کو چھیا نا اور ملاً اعلی کی لعنت کا اس کو گھیر لینا اوراس کو بیشا ب یا خانہ کا شدید

- ﴿ وَمُؤْمِرِ مِبَاشِرَ لِهِ ﴾

تقاضا ہونا اور ابھی ابھی پیشاب پاخانہ کر کے اور رخ خارج کر کے فارغ ہونا ،اور بیتنوں چیزیں معدہ کے فضلات ہیں ،
اور بدن کا میلا ہونا ،اور منہ کا بد بودار ہونا ،اور رینٹ کا ناک میں اکٹھا ہونا اور زیرناف اور بغل میں بالوں گا اُگنا اور غلیظ نجاستوں کے ساتھ بدن اور کیٹر وں کالت بت ہونا اور حواس کا ایسی صورتوں سے بھرجانا جونفس کوسفلی حالت یا دولا ئیں ،
جیسے گندگیاں اور شرمگاہ کی طرف دیکھنا اور جانوروں کی جفتی دیکھنا اور جماع میں گہری نظر کرنا اور ملائکہ اور صالحین پرطعن کرنا اور کو گئا اور جہاع میں گہری نظر کرنا اور ملائکہ اور صالحین پرطعن کرنا اور کو گئا اور کو گئا اور کو گئا اور جہائے میں گہری نظر کرنا اور ملائکہ اور صالحین پرطعن کرنا اور کو گئا اور جہائے میں گہری نظر کرنا اور ملائکہ اور صالحین پرطعن کرنا اور کو گئا ہوں کو ستانے کے دریے ہونا۔

اور پاکی کے اسباب: اِن(مذکورہ بالا) چیز وں گودور کرنا، اوران کی اضداد کو حاصل کرنا ہے۔ اوران چیز وں کو استعمال کرنا ہے جن کاعادۃ ُ نظافت بالغہ(اعلی درجہ کی پاکی) ہونا ثابت ہو چکا ہے، جیسے شسل اور وضواورا پیے بہترین کیڑے پہننا اورخوشبواستعمال کرنا۔ کیونکہ ان چیز وں کا استعمال نفس کو طہارت کی صفت سے خبر دار کرتا ہے۔

اور نیاز مندی کے اسباب: اپنے نفس کا مواخذہ کرنا ہے (یعنی اس کو مجبور کرنا ہے) ایسے کا موں پر جواس کے نزدیک نغظیم کے حالات میں سب سے اعلی ہیں یعنی سر جھکا کر کھڑا ہونا اور سجدہ کرنا اور ایسے الفاظ بولنا جو مناجات (سرگوشی) پر دلالت کرنے والے ہیں، اور اللہ تعالی کے روبرو خاکساری اور فروتنی کرنا، اور اس کے سامنے اپنی حاجتیں پیش کرنا۔ پس بیشک میہ چیزیں نفس کونہایت خوب خبر دار کرتی ہیں عاجزی اور نیاز مندی کی صفات ہے۔

اور فیاضی کے اسباب: سخاوت کی اورخرچ کرنے کی اورظلم کرنے والے سے درگذر کرنے کی عادت ڈالنا ہے۔ اور نا گواریوں کے وقت صبر کے ساتھ اپنے نفس کو پکڑنا ہے اور اس قتم کے اور کام ۔

اورانصاف کے اسباب: سنت راشدہ (ہدایت کے راستہ) کی اس کی تفصیلات کے ساتھ ( یعنی ہر ہرمعاملہ میں ) گہداشت کرنا ہے ( یعنی عمل کرنا ہے ) باقی اللہ تعالی بہتر جانتے ہیں۔

### باب \_\_\_\_

## ظهورفطرت كے حجابات

صفات اربعہ بینی طہارت، اخبات، ساحت اور عدالت کی مرکب حالت کا نام'' فطرت''ہے۔اس فطرت کے ظہور ونمود کو چند چیزیں روکتی ہیں ۔ بیعنی بیموانع آ دمی میں خصال فطرت کو پیدانہیں ہونے دیتے۔ بیموانع تین ہیں بنفس، دنیا اور بدعقیدگی ۔ بھی نفسانی تقاضے حصولِ کمال کی راہ میں روڑ ابن جاتے ہیں ، بھی دنیا طبی سدراہ ہوجاتی ہے، اور بھی بدعقیدگی آ ڑ بن جاتی ہے کیونکہ عقیدے کی درستی کے بغیر کمل بے فائدہ ہے، بلکہ بھی مصر ہوتا ہے۔ تفصیل درج ذیل ہے:

﴿ جَالِبُس کا بیان:اللہ تعالیٰ نے انسان میں کھانے پینے اور نکاح وغیرہ کے تقاضے رکھے ہیں۔اوراس کا ول ہمیشہ طبعی احوال:حزن وملال،فرحت ونشاط،غیظ وغضب اورخوف و ہراس کی سواری بنار ہتا ہے۔انسان ہر وفت ان

حالات میں گھرار ہتا ہے۔اورانسان کو جو بھی حالت پیش آتی ہے اس کے تین مرحلے ہوتے ہیں ایک حالت پیش آنے سے پہلے کا مرحلہ، دوسراعین حالت پیش آنے کا مرحلہ، اور تیسراوہ حالت بٹنے کے بعد کا مرحلہ۔مثلاً بھوک، پیاس، رنج وغم ، محبت یا عشق کی حالت پیش آتی ہے تو پہلے مرحلہ میں نفس اس حالت کے اسباب کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور اس حالت کے مناسب چیزیں آ دی کے دل و د ماغ اور حواس پر حاوی ہو جاتی ہیں۔مثلاً محبت یکدم پیدانہیں ہوتی ، پہلےنفس اسباب محبت کی طرف متوجه ہوتا ہے۔ نگاہ حسن و جمال دیکھتی ہے۔ کان دلکش آ واز سنتے ہیں۔ ہاتھ گدازجسم کوچھوتاہے ، د ماغ اس کی خوبیوں کوسوچتاہے۔ پھر جب دل ور ماغ ''پیند'' سے بھر جاتے ہیں۔ نگاہ کوصورت کی خوبی ، لامیہ کوجسم کی گدازی اورسامعہ کوآ واز کی دککشی بھا جاتی ہے اور قوت خیالیہ اور قوت ادرا کیہ بھی ان کی ہمنو ائی کرتے ہیں تو دوسرا مرحلہ شروع ہوتا ہےاورنفس محبت میں پھنس جاتا ہےاوروہ اس حالت میں ایسامتنغرق ہوجاتا ہے کہاس کواور چیزوں کی کچھ خبرنہیں رہتی۔ دل برابرمحبوب میں کھویا رہتا ہے۔خواہ محبوب سامنے ہویا نہ ہویا کوئی دوسری حالت بھوک پیاس وغیرہ پیش آ جائے تب بھی دل محبوب ہے نہیں ہٹتا، پھر تیسرامرحلہ شروع ہوتا ہے یعنی جب وہ حالت چلی جاتی ہے تب بھی وہ ا پنارنگ اورمیل چھوڑ جاتی ہے اور دل میں محبت کی کسک باقی رہتی ہے محبوب تصور سے نہیں نکلتا۔ای طرح اس کے دن رات گزرتے رہتے ہیں اوراس کو تحصیل کمال کی فرصت ہی نہیں ملتی ۔ پھر کچھ لوگ تو عرصہ وَارز کے بعداس حالت ے نکل جاتے ہیں ۔اور کچھ مدت العمر ای میں بھنے رہتے ہیں ،اور کچھ عشق ومحبت میں دیوانے ہوجاتے ہیں ،وہ نہ ریت رواج کی برواہ کرتے ہیں، نعقل کی سنتے ہیں۔ان کونصیحت یاملامت کی جائے تو وہ بھی کارگرنہیں ہوتی۔ بیحالت ''حجا نِفْس'' کہلاتی ہے۔ کیونکہ جبنفس اُس حالت کےاسباب کی طرف متوجہ ہوتا ہے تبھی وہ حالت پیش آتی ہےاور ای کو'' حجاب طبیعت'' بھی کہتے ہیں۔ کیونکہ بیتجاب طبیعت کے نقاضے سے پیدا ہوتا ہے۔

ساتھ دنیا کی دوڑ میں شریک ہوجاتے ہیں۔اوران میں جو تحصیل کمالات کا جذبہ ائجراتھا وہ خواب شرمندہ تعبیر نہیں ہو پاتا۔ یہ' حجاب رسم'' کہلاتا ہے۔ کیونکہ قوم کی ریت رواج اور رائج اقدار نے اس شخص کو فطری کمالات کی تحصیل سے روک دیا ہے۔اور یہی'' حجاب دنیا'' کہلاتا ہے۔ کیونکہ بیٹمام امور جن میں آدمی مشغول ہوا ہے دنیوی چیزیں ہیں،اور فطری کمالات سے فر وتر ہیں۔اور گووہ مفید ہیں مگر دنیا کی حد تک مفید ہیں۔آخرت میں یہ چیزیں کچھکام آنے والی نہیں۔

آ جاب سوئے فہم کا بیان: اور جو دانا موت تک دنیا میں تھنے رہتے ہیں، وہ جب مرجاتے ہیں تو تمام تر دنیوی فضائل و کمالات سے تہی دست رہ جاتے ہیں۔ کیونکہ دنیوی کمالات جسم داعضاء کے تاج ہیں۔ اور دہ اب رہنیں، اس لفضائل و کمالات سے تہی دست رہ جاتے ہیں۔ کیونکہ دنیوی کمال ان کے پاس باقی نہیں رہتا اور ان کا حال اُس باغ والے جینا ہو جاتا ہے جس کو کوئی بگولا آ کر خاکستر کردے یا ان کا حال اس را کھ جیسا ہو جاتا ہے جس کو موسم گرمائی تیز و تندآ ندھی اڑلے جائے یعنی ان کی ساری یونجی برباد ہو جائے اور وہ کف افسوس ملتے رہ جا کیں۔

لیکن اگروہ دانا، بینا بھی ہوتا ہے اور وہ عقل مند نہایت چوکنا اور بے حد سمجھ دار ہوتا ہے تو وہ دلیل بر ہانی ہے یا دلیل خطابی سے یاشر بعت کی تقلید کے ذریعہ دب کا یقین پیدا کر لیتا ہے۔ وہ کا مُنات میں پھیلی ہوئی ہر سوخدا کے وجود اور قدرت کی نشانیوں میں غور کرتا ہے یا کسی واعظ کی دلنشیں اور موثر تقریر سنتا ہے یا کسی مذہب کو مانتا ہے اور اس مذہب کی روسے وہ مان لیتا ہے کہ اس کا ایک رہ ہے جو بندوں پر غالب ہے، جو بندوں کے تمام کا موں کا نظم وانتظام کرتا ہے اور جو بندوں کو ہمہ قسم کی نعتوں سے سرفراز فرما تا ہے۔ جب دل میں بیدیقین جاگزیں ہوجاتا ہے تو اس میں پر وردگار کی طرف میلان اور اس کی محبت پیدا ہوتی ہے اور وہ قرب خداوندی کا طالب ہوتا ہے، پی تمام تر حاجتیں اس کے سامنے پیش کرتا ہے اور اپنے تمام اختیارات اس کے حوالہ کردیتا ہے۔ ان لوگوں میں سے بعض برحق ہوتے ہیں اور بعض گراہ۔

اور گرائی کے بڑے اسباب دو ہیں:

يہلاسبب:اللّٰدتعالیٰ میں مخلوق کی صفات مان لینا۔

دوسراسبب بمخلوق میں اللہ تعالیٰ کی صفات مان لینا۔

پہلی گراہی تثبیہ (مانند مظہرانا) کہلاتی ہے اور دوسری اِشراک (شریک مظہرانا) اور پہلی گراہی اس وجہ سے پیدا ہوتی ہے کہ غائب (اللہ تعالیٰ) کو حاضر (مخلوق) پر قیاس کیا جاتا ہے بعنی اللہ تعالیٰ کو بھی مخلوقات جیسا سمجھ لیا جاتا ہے اس لئے مخلوقات کی کمزوریاں اللہ تعالیٰ میں بھی مان کی جاتی ہیں۔ اور دوسری گراہی اس لئے پیدا ہوتی ہے کہ بعض مخلوقات سے خلوقات کی کمزوریاں اللہ تعالیٰ میں بھی مان کی جاتی ہیں۔ اور دوسری گراہی اس لئے پیدا ہوتی ہے کہ بعض مخلوقات سے خارق عادت کام دیسے میں اور خودان کاموں کے خالق ہیں اور پیدا کرتا )ان کی ذاتی صفت ہے جیسے عیسیٰ علیہ السلام کا گارے سے پرندہ بنانا اور اس میں بھوتک مارنے سے پرندہ کا زندہ ہوجانا اور مادر زاداندھوں کو اور برص کے بیاروں کو اچھا کرنا اور مردوں کو قبروں سے زندہ کر کے نکالناوغیرہ۔

یداوراس کےعلاوہ دوسری چھوٹی موٹی بدعقید گیاں''سوئے فہم کا حجاب''اور''جہالت کا حجاب'' کہلاتی ہیں۔ یہ بھی مختصیل کمالات کی راہ سے بے راہ کرتی ہیں۔ کیونکہ ادنی شرک وتشبیہ کے ساتھ بھی کوئی عبادت قبول نہیں کی جاتی۔ قرآن وحدیث اس مضمون ہے بھرے پڑے ہیں۔

حاصل کلام: پیہے کہ اگر آپ لوگوں کا جائزہ لیں تو آپ کو وہ سب باتیں بلائم وکاست لوگوں میں مل جائیں گی جوہم نے بیان کی ہیں۔ آپ ان باتوں میں ادنی تفاوت نہیں پائیں گے۔ آپ دیکھیں گے کہ ہرانسان خواہ وہ کسی ندہب کو مانتا ہو بعض اوقات میں کم وہیش حجابِنفس میں ڈوبار ہتا ہے۔ اگر چہوہ اس حالت میں بھی رسی کام (Routine Work) کرتار ہتا ہے۔

اوربعض اوقات میں وہ ریت رواج کے چکر میں پڑار ہتا ہے۔اس وقت اس پربس یہی فکرسوار رہتی ہے کہ وہ قوم کے عقل مندوں کی موافقت کرے۔ان کی طرح بات چیت کرے،ان کے جیسالباس و پوشاک پہنے،انہیں جیسے اخلاق وعادات اپنائے اورانہیں جیسیار ہن بہن اختیار کرے۔

اوربعض اوقات میں وہ شرک و تشبیہ اور دوسری بدعقید گیوں کی اُن باتوں کی طرف سر جھکائے رہتا ہے جو وہ آباء واجداد سے سنتا آیا ہے اور جروت کی باتوں پر کان نہیں دھرتا یعنی اللہ تعالیٰ کو اس طرح پہچانے کی کوشش نہیں کرتا جس طرح اس کو پہچانے کا حق ہے۔ اس طرح اس کو پہچانے کی زحمت نہیں کرتا کہ اللہ تعالیٰ بعض بندوں کے ہاتھ سے کیوں خارق عادت امور ظاہر فرماتے ہیں اور اس میں کیا حکمت ملحوظ ہوتی ہے؟ مثلاً انبیائے کرا ملیہم الصلوۃ والسلام کے ہاتھوں پر معجزات اس لئے ظاہر کئے جاتے ہیں کہ نبوت ورسالت خودا کی خرق عادت امر ہے، جو اللہ کی قدرت میں ہے۔ یہ بات ظاہر کرنے کے لئے نبی کے دست مبارک سے دیگر خرق عادت امور ظاہر کرائے جاتے ہیں تا کہ وہ لوگوں کے لئے دلیل اور نظیر بنیں کہ جس طرح بی خرق عادت امور ظاہر کرائے جاتے ہیں تا کہ وہ لوگوں کے لئے دلیل اور نظیر بنیں کہ جس طرح بی خرق عادت امور خلاج ای اور خل کا بربی کا کی کی کو سے انہوں کی ایک مکن امر ہے، پھراس کا انکار کیوں گیا جائے!

### ﴿باب الحُجُبِ المانعة عن ظهور الفطرة ﴾

اعلم: أن مُعَظَّمَ الحجب ثلاثة: حجاب الطبع، وحجاب الرسم، وحجاب سُوء المعرفة: و ذلك: لأنه رُكِّبَ في الإنسان دواعي الأكل والشرب، والنكاح، وجُعل قلبُه مطيةً للأحوال الطبيعية، كالحزن والنشاط والغضب والوَجَل وغيرها، فلايزال مشغولا بها، إذ كُلُّ حالةٍ يتقدمها توجهُ النفس إلى أسبابها، وانقيادُ القوى العلمية لمايناسبها، ويجتمع معها استغراقُ النفس فيها، وذهو لها عما سواها، ويتخلَف عنها بقيةٌ ظِلَها ووَضَرُ لونها، فتمر الأيام والليالي وهو على ذلك،

لا يتفرغ لتحصيل غيرها من الكمال؛ وربَّ إنسان ارتَّطَمَتْ قدماه في هذا الوَحَل، فلم يخرج منه طولَ عمره؛ ورب إنسان غلب عليه حكم الطبع، فخلع رقبتُه عن رِبقة الرسم والعقل، ولم ينزجر بالملامة؛ وهذا الحجاب يسمى بالنفس.

لكن من تم عقله، وتوقر تيقظه، يختطف من أوقاته فُرَصًا يركد فيها أحواله الطبيعية، ويتسع نفسه لهذه الأحوال وغيرها، ويستوجب لفيضان علوم أخرى غير استيفاء مقتضيات الطبع، ويشتاق إلى الكمال النوعى بحسب القوتين: العاقلة والعاملة، فإذا فتح حَدَقة بصيرته أبصر في أول الأمر قومَه في ارتفاقات، وزئ، ومباهات، وفضائل من الفصاحات والصناعات، فوقعت من قلبه بموقع عظيم، واستقبلها بعزيمة كاملة، وهمة قوية؛ وهذا حجاب الرسم، ويسمى بالدنيا.

ومن الناس من لايزال مستغرقا في ذلك إلى أن يأتيه الموت، فتزول تلك الفضائل بأسرها، لأنها لاتتم إلا بالبدن والآلات، فَتَبْقَى النفسُ عَارِيةً ليس بها شيئ وصار مَثَلُه كمثل ذى جَنَّة أصابها إعصار، أو كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف، فإن كان شديد التنبُّه، عظيم الفطنة، استيقن بدليل برهاني، أو خطابي، أو بتقليد الشرع: أن له رَبًّا قاهرًا فوق عباده، مدبرًا أمورهم، منعما عليهم جميع النعم، ثم خُلق في قلبه ميل إليه، ومَحبة به، وأراد التقرب منه، ورفع الحاجاتِ اليه، واطر ح لديه، فمن مصيب في هذا القصد ومخطئ.

ومُعْظَمُ الخطأ شيئان:

- [١] أن يُعتقد في الواجب صفاتُ المخلوق.
- [٢] أو يُعتقد في المخلوق صفاتُ الواجب.

فالأول: هو التشبيه، ومنشؤه قياس الغائب على الشاهد؛ و الثاني: هو الإشراك، ومنشؤه رؤيةُ الآثارِ الخارقة من المخلوقين، فَيُظَنُّ أنها مضافةٌ إليهم بمعنى الخلق، وأنها ذاتيةٌ لهم.

وينبغي لك أن تستقرئ أفراد الإنسان، هل ترى من تفاوتٍ فيما أخبرتك؟ لا أظنك تجد ذلك! بل كلُّ إنسان، وإن كان في تشريع مَّا، لابدله من أوقات يستغرق في حجاب الطبع، قلَّت أو كثرت، وإن لم يزل مباشِرًا للأعمال الرسمية، ومن أوقاتٍ يستغرق في حجاب الرسم، ويهمه حينذ التشبه بعاقلي قومه كلامًا وزِيًّا وخُلُقا ومعاشرة، وأوقاتٍ يُصغى فيها إلى ما كان يسمع، ولايُصغى من أحاديث الجبروت والتدبير الغيبي في العالم، والله أعلم.

ترجمہ:ان حجابات کا بیان جوفطرت کوظاہر ہونے سے روکنے والے ہیں: جان کیس کہ بڑے حجابات تین ہیں: —
﴿ وَصَادَعَ مِبَالِيَا لَهِ ﴾ — طبیعت (نفس) کا حجاب،ریت رواج ( دنیا) کا حجاب اور بدنبی ( جہالت ) کا حجاب:

اوروہ اس لئے ہے کہ انسان میں کھانے پینے اور نکاح کے تقاضے مرکب کئے گئے ہیں۔ اور اس کا دل فطری احوال کی سواری بنایا گیا ہے جیسے غم ، ہشاش بشاش ہونا، غصہ اور خوف وغیرہ۔ پس انسان برابر ان احوال میں مشغول رہتا ہے۔ کیونکہ ہر حالت سے پہلے فس اس کے اسباب کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔ اور قوی علمیہ اس چیز کے مطبع ہوتے ہیں جو اس حالت کے مناسب حال ہوتی ہے۔ اور اکٹھا ہوتا ہے اس حالت کے ساتھ فض کا اس میں مستغرق ہونا، اور اس حالت کے ماسواء سے بخبر ہونا۔ اور اس حالت سے بیچھے رہ جاتا ہے اس کا باقی سایہ اور اس کے رنگ کا میل ۔ پس حالت کے ماسواء سے بخبر ہونا۔ اور اس حالت میں ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ کمال کی خصیل کے لئے فارغ نہیں ہوتا۔ اور مناسب ہوتا۔ اور عضل لوگوں کے پاؤں اس کیچڑ میں ہونا ہے ہیں، پس وہ اس سے زندگی بھر نہیں نکلتا۔ اور بعض لوگوں پر طبیعت کا بعض لوگوں کے پاؤں اس کیچڑ میں ہونا ہے ہیں، پس وہ اس سے زندگی بھر نہیں نکلتا۔ اور بعض لوگوں پر طبیعت کا تقاضا غالب آ جاتا ہے۔ پس وہ رہیت رواج اور قل کے حلقہ سے اپنی گردن نکال لیتے ہیں۔ اور وہ ملامت کرنے سے بھی بازنہیں آئے۔ اور یہ ''کہلا تا ہے۔

لیکن جس کی عقل تام ہوتی ہے اور بیداری ہے اس کو وافر حصہ ملا ہوتا ہے، وہ اپنے اوقات میں ہے پھھ کھات جھیٹ لیتا ہے جس میں اس کے طبعی احوال تھم جاتے ہیں۔ اور اس کے نفس میں اُن احوال کے لئے اور ان کے علاوہ دیگر امور کے لئے گنجائش نکل آتی ہے۔ اور وہ طبیعت کے تقاضوں کی تخصیل کے علاوہ دیگر علوم کے فیضان کو واجب ولازم جانتا ہے۔ اور وہ قوت عا قلہ اور قوت عاملہ کے اعتبار سے کمال نوعی کا مشتاق ہوتا ہے۔ پس جب وہ اپنی بصیرت کی آئکھ کھولتا ہے تو وہ اول امر میں اپنی قوم کو دیکھتا ہے۔ تدبیرات نافعہ اور پوشاک اور فخر اور فصاحت و کاریگر یوں کے کمالات میں۔ پس بید چیزیں اس کو بہت ہی پند آجاتی ہیں۔ اور وہ عزیمت کا ملہ اور پوری توجہ سے ان چیزوں کا استقبال کرتا ہے۔ اور بیدریت رواج کا پر دہ ہے جو'' دنیا'' کہلاتی ہے۔

سامنے حاجتیں پیش کرنا چاہتا ہے اور اپنے آپ کواس کے سامنے ڈال دیتا ہے۔ پس کوئی تو اس مقصد میں مصیب ہوتا ہے اور کوئی غلط راہ اپنانے والا:

اور برسی غلطیال دو بین:

ا یک پیرکہ واجب تعالیٰ میں مخلوق کی صفات مان لی جا کیں۔

دوسری: یامخلوق میں واجب تعالیٰ کی صفات مان لی جائیں۔

پی اول'' تشبیه' ہے اوراس کے پیدا ہونے کی جگہ: غائب کو حاضر پر قیاس کرنا ہے اور دوسری اشراک (شریک تھہرانا) ہے اور اس کے پیدا ہونے کی جگہ: مخلوق سے خارق عادت آثار کو دیکھنا ہے۔ پس وہ گمان کرتا ہے کہ بیکام ان لوگوں کی طرف منسوب ہیں خلق (پیدا کرنے) کے معنی کے اعتبار ہے، اور بیکہ وہ ان لوگوں کے ذاتی کام ہیں۔

اورآپ کے لئے مناسب یہ ہے کہ آپ انسانوں کے افراد کا جائزہ لیں، کیا آپ کوئی تفاوت پاتے ہیں اُن باتوں میں جو میں نے آپ کو ہتلا کیں؟ جہاں تک میراخیال ہے آپ کوئی تفاوت نہیں پا کیں گے! بلکہ ہرانسان، خواہ وہ کمی نہ ہب کومانتا ، ہو،اس کے لئے پچھاوقات ایسے ضرور ہوتے ہیں جن میں وہ طبیعت کے تجاب میں ڈوبار ہے، خواہ وہ لمحات کم ہوں یازیادہ، اگر چہوہ قوم میں رائج اعمال کو ہرا ہر کر تارہ ہے ۔ اور پچھاوقات ایسے ہوتے ہیں کہ وہ ریت رواج کے تجاب میں ڈوب جائے۔ اور اس وقت اس کو صرف یو گر ہوتی ہے کہ اپنی قوم کے عقل مندوں کی مشابہت اختیار کرے، بات چیت میں، لباس ویشاک میں، اخلاق وعادات میں اور رہ س میں سے اور پچھاوقات ایسے ضروری ہیں کہ وہ ان باتوں کی طرف کان فہ ویوشاک میں، اخلاق وعادات میں اور رہ س میں کے باتوں کی طرف اور عالم میں تدبیر غیبی کی طرف کان فہ ویوشاک بیتر جانے ہیں۔

لغات: مُغظم الشيئ: چيز كابرُ احصه، جمع مَعَ اظم ..... إِرْ تَطَمَّ : كَبِحِرْ مِين كَرنا ...... وَبُقة اور وِبُقَة: رَى كَا پَصَدا ..... الفِطْنة: بمجه جمع فِطَنْ ..... إطَّرَ حَهُ: وُ الدينا، كِينِك وينا يعنى وه اين آپ كوالله كسامنے وُ الدينا به المَّمَةُ أَهُمَّهُ: فَكَرَمند كرنا عَمْ مِين وُ النا \_

باب \_\_\_

# حجابات مذکورہ کودور کرنے کا طریقہ

پچھلے باب میں تخصیل فطرت کی راہ کے تین حجابات ذکر کئے گئے ہیں۔ا۔نفس کا حجاب۲- دنیا کا حجاب۳- بدنہی یعنی اللہ کے معاملات کوچیج نہ جاننے کا حجاب۔اب اِس باب میں اُن حجابات کو دورکرنے کا طریقہ بیان کیا گیاہے۔

# ① حجا نفس کے ازالہ کا طریقہ

سرکش نفس کودوطرح سے رام کیا جاسکتا ہے ایک عبادتوں اور ریاضتوں کے ذریعہ دوسرے جرائم پرسزا کیں مقرر کرنے کے ذریعہ، پہلے طریقہ کا صرف تھم دیا جائے گا یعنی ترغیب کے ذریعہ عبادتوں اور ریاضتوں پر ابھارا جائے گا۔ اور دوسرا طریقہ او پر سے مسلط کیا جائے گا یعنی تعزیرات مقرر کی جا کیں گی۔خواہ لوگ ان پر راضی ہوں یا نہ ہوں اور گنا ہوں پر داروگیر کی جائے گی۔

پہلاطریقہ بفس کونگام دینے کے لئے ایسی ریاضتیں اور بھاری عبادتیں کرنی ضروری ہیں جو ہیمیت کو کمزور کریں۔مثلاً مسلسل روزے رکھنااورشب ہیداری کرنا بعنی رات بھر جا گنااور نفلیں پڑھنایاذ کر فکر کرنا۔

بعض جاہل صوفیاء ریاضتوں کے سلسلہ میں حدے بڑھ گئے ہیں۔ انھوں نے ''اللہ کی تخلیق'' کو بگاڑ ناشروع کردیا۔
آلاتِ تناسل کو کاٹ ڈالا اور بہترین اور کار آمداعضاء ہاتھ پاؤں کوسو کھالیا۔ بیسویل شیطانی ہے۔ سورۃ النساء آبت ۱۱۹ میں اس کا تذکرہ ہے اور حدیث شریف میں تبتل یعنی دنیا ہے بیتعلق ہوکر خدا کی طرف متوجہ ہونے کی ممانعت وارد ہوئی ہے (متفق علیہ ہشکلوۃ ، شروع کتاب الزکاح ) کیونکہ بہترین راہ میاند روی کی راہ ہے۔ نفس کو ندتو بالکل بے لگام چھوڑ دینا مناسب ہے ، نداس کی خواہشات کو ہر طرح سے پامال کردینا، بلکہ جائز خواہشات پوراکرنے کے مواقع فراہم کرنا ضروری ہے۔ یہاں یہ نکتہ بھی یا در کھنا چاہئے کہ خت ریاضتیں ، سلسل روزہ اور شب بیداری وغیرہ زہریلی دواؤں کی طرح ہیں۔ یہاں سے نکتہ بھی یا در کھنا چاہئے کہ خت ریاضتیں ، سلسل روزہ اور شب بیداری وغیرہ زہریلی دواؤں کی طرح ہیں۔ اس لئے ان کا بقدر ضرورت ہی استعال ہونا چاہئے۔ حدیث شریف میں سود صوم (مسلسل روزہ رکھنے) کونا پہندگیا آخر جسم اور آنکھوں کا بھی تو حق ہے (رواہ البخاری ، کتاب الصوم)

دوسراطریقہ: جو محص نفس پرسی کا شکار ہوجائے اور سنت راشدہ کی خلاف ورزی کرے، اس پر سخت نکیر کی جائے اور اس کو سزا دی جائے۔ سزا کا خوف آ دی کو بے راہ روی ہے روکتا ہے۔ البتہ بیضروری ہے کہ ہر نفسانی غلبہ ہے رستگاری کا طریقہ بیان کیا جائے اور سخے راستہ بتلایا جائے تا کہ لوگ اس کوا پنا ئیں۔ مثلاً شہوت ایک فطری امر ہے۔ اس کی برائیوں اور بگاڑ ہے بیخنے کا طریقہ نکاح ہے اور نکاح کے اسباب مہیا نہ ہوں تو مسلسل روز ہے رکھ کرنفس کی تیزی توڑی جائے، چنا نچے آنحضور مِلاَیْتَ ہِی ہے جو انوں سے خطاب فرمایا کہتم میں سے جو بھی گھر بسانے کی استطاعت رکھتا ہے وہ نکاح کرلے، کیونکہ نکاح نگاہ کو بہت زیادہ میچنے والا اور شرمگاہ کی خوب حفاظت کرنے والا ہے اور جس میں نکاح کی استطاعت نہ ہو، وہ روزوں کولازم پکڑے، کیونکہ روزے بھی آختگی ہیں (منفق علیہ مشکلوۃ کتاب النکاح) یہاں بینکٹے بھی یا در کھنا ضروری ہے کہ معمولی معمولی باتوں پرنگیر کرنا اور سزائیں دینالوگوں کو تنگی میں مبتلا کردے گا، یہاں بینکٹے بھی یا در کھنا ضروری ہے کہ معمولی معمولی باتوں پرنگیر کرنا اور سزائیں دینالوگوں کو تنگی میں مبتلا کردے گا،

جومناسب نہیں اور گئین جرائم پرمحض زبانی نکیر کافی نہیں۔ بلکہ در دناک ماراور کمرتو ڑجر مانہ کرناضروری ہےاورالی سخت سزائیں ان جرائم کے لئے مناسب ہیں جن کا ضرر متعدی ہے جیسے زنااور قل۔ایسے تگین جرائم پر ہلکی سزائیں دینا جرائم روکنے میں ناکافی ہے۔

### ﴿باب طريق رفع هذه الحُجُب﴾

اعلم: أن تدبير حجابِ الطبع شيئان أحدهما يُؤمر به، ويرغّب فيه، ويُحَثُّ عليه؛ والثاني يُضرب عليه من فوقه، ويُؤاخذ به، أشَاءَ أم أَبني:

فالأول: رياضاتٌ تُضْعِفُ البهيميةَ، كالصوم، والسَّهَر، ومن الناس من أفرط، واختار تغييرَ خَلْقِ اللهِ، مثلُ قطع آلات التناسل، وتجفيفِ عُضوٍ شريف، كاليد، والرِّجل؛ وأولئك جهَّال الْعُبَّادِ، وخير الأمور وَسَطُها، وإنما الصوم والسهر بمنزلة دواءٍ سَمِّئ، يجب أن يُتَقَدر بقدر ضروري.

والثانى: إقامة الإنكار على من اتَّبَعَ الطبيعة، فخالف السنَّة الراشدة ، وبيانُ طريق التفصى من كل غلبةٍ طبيعية ، وضرب سنةٍ له ؛ ولاينبغى أن يُضَيَّقَ على الناس كلَّ الضَّيْقِ ؛ ولايكفى فى الكل الإنكارُ القولى، بل لابد من ضربٍ وجِيْعٍ ، وغرامةٍ مُنْهِكَةٍ فى بعض الأمور ؛ والأليقُ بذلك إفراطاتٌ فيها ضررٌ مُتَعَد، كالزنا، والقتل.

تر جمہ: إن پردوں كوا تھانے كے طريقة كابيان: جان ليس كە تجاب طبيعت كى تدبيردو چيزيں ہيں۔ان ميں سے ايک كا تخكم ديا جائے گا اور اس كى ترغيب دى جائے گى اور اس پرابھارا جائے گا۔اور دوسرى اس پرمسلط كى جائے گى اس كے اوپر سے اور اس كے ذريعہ دارو گيركى جائے گى۔خواہ وہ جائے يا انكاركرے۔

پس پہلی چیز: ایسی ریاضتیں ہیں جو بہیمت کو کمزور کریں، جیسے روزہ اور شب بیداری۔اوربعض لوگ (ریاضتوں میں) حدے بڑھ گئے ہیں اورانھوں نے اللہ کی بناوٹ کو بدلنا پہند کیا، جیسے آلات تناسل کا کا ٹنااور کسی کارآ مدعضو کوخشک کرنا، جیسے ہاتھ اور پیراور بیلوگ بڑے ہی جاہل عبادت گزار ہیں۔اور بہترین راہ میاندراہ ہے۔اورروزہ اور شب بیداری زہریلی دواء جیسے ہی ہیں۔ضروری ہے کہ ضروری مقدار کے ساتھ وہ اندازہ کی جائے۔

اور دوسری چیز: اس شخص پرنگیر کرنا ہے جونفس کی پیروی کرتا ہے اور سنت راشدہ کی خلاف ورزی کرتا ہے اور ہر نفسانی غلبہ سے چھٹکارے کا طریقہ بیان کرنا ہے اور اس کے لئے ایک طریقہ مقرر کرنا ہے۔ اور یہ بات نامناسب ہے کہ لوگوں پر ہر طرح سے تنگی کی جائے۔ اور تمام جرائم میں محض زبانی نکیر کافی نہیں۔ بلکہ بعض امور میں در دناک ماراور کمر توڑجر مانہ ضروری ہے اوراس سزاکی زیادہ سزاواروہ زیاد تیاں ہیں جن کا نقصان دوسروں تک پہنچتا ہے، جیسے زنااور قبل۔

لغات: سَهِوَ (س) سَهَوًا: سارى رات بيدارر منا ..... وَسَط: ميانه، معتدل اور وَسُط: ورميان ..... تَفَصَّى تَفَصَّيًا: ربائى يانا ..... أَشُاءَ مِين مِمْرِه استفهام كا إور أهاس كامعاول إور بغير بمزه كربهي ورست إ

### ٣ حجاب دنيا كے از اله كاطريقه

حجاب ونیا کے از الہ کی بھی دوتر کیبیں ہیں:

پہلی ترکیب: تمام دنیوی معاملات کے ساتھ ذکر الہی شامل کردیا جائے۔ یا تو با قاعدہ دعا ٹیس یاد کرائی جا ٹیس کہ صح وشام میں، کھانے سے پہلے اور بعد میں، بیت الخلاء جاتے اور نکلتے وقت، گھر میں داخل ہوتے وقت اور باہر نکلتے وقت اور سوتے اور جاگتے وقت بیدعا ٹیس پڑھی جا ٹیس۔ یا معاملات کے لئے شرعی حدود وقیو دمقرر کی جا ٹیس کہ اس طرح معاملہ کرنا شرعاً جائز ہے اور اس طرح کرنا نا جائز ہے۔ اس طرح کرنے سے دنیا کی ہر چیز عبادت بن جائے گی اور آ دمی کسی بھی وقت اللّد کونہیں بھولے گا اور دنیا میں انہاک کی برائیوں سے محفوظ رہے گا۔

دوسری ترکیب: کچھ عبادتوں کورواج عام دیا جائے لیعنی سب لوگوں کے لئے وہ عبادتیں ضروری قرار دی جائیں، جیسے پانچ فرض نمازیں، رمضان کے روزے وغیرہ۔ان عبادتوں کی پابندی لوگوں پر لازم کی جائے،خواہ لوگ رضامند جوں یا نہ ہوں۔اوران عبادتوں کے ترک پر ملامت کی جائے۔اورا گرکوئی شخص اِن طاعات کوفوت کردے تو بطور سزا اس کی مرغوبات (مثلاً طلبہ کا کھانااورامراء کا عہدہ) ہے اس کومحروم کردیا جائے۔

ان دوتد بیروں سے ریت روائ کی خرابیاں یعنی دنیا کے جھیل کی برائیاں دفع ہوجا ئیں گی۔اور دنیا، دنیانہیں رہے گی ، بلکہ دین بن جائے گی اورعبا دات غیروں کومتا ٹر کریں گی۔اوران کے دل میں اسلام کے قق میں لیحے فکر پیدا کریں گی۔

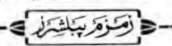
#### وتدبير حجاب الرسم: شيئان

أحدهما: أن يُنضَمَّ مع كل ارتفاقٍ ذِكْرُ الله تعالى، تارةً بحفظِ ألفاظٍ يؤمَر بها، وتارة بمراعاة حدود وقيود لاتُرَاعي إلا لله.

والثاني: أن يُجعلَ أنواعٌ من الطاعات رسمًا فاشيًا، ويُسَجَّلَ على المحافظة عليها، أشاء أم أبي، ويُلامَ على تركها، ويُكِبَعَ عن المرغوبات من الجاه وغيره، جزاءً لتفويتها.

فبه ذين التدبيرين تندفع غوائلُ الرسم، وتصير مؤيِّدَةً لعبادة الله تعالى، وتصير ألْسِنَةً تدعو إلى الحق.

ترجمه: اور حجاب رسم ( دنیا ) کی تدبیر دو چیزیں ہیں:



ان میں سے ایک: بہے کہ ہرتد بیرنافع کے ساتھ اللہ کا ذکر ملایا جائے ۔ بھی ایسے الفاظ یا دکرنے کے ذریعہ جس کے پڑھنے کا آ دمی کو تکم دیا جائے اور بھی ایسی حدود وقیو دکی رعایت کرنے کے ذریعہ، جن کی رعایت اللہ ہی کے لئے ک جاتی ہے (بعنی اس کوامرشری سمجھ کراس کی یابندی کرنے )

اوردوسری: یہ ہے کہ کچھ عبادتوں کورواج عام دیا جائے اور ان عبادات کی نگہداشت کا فیصلہ کیا جائے۔خواہ وہ حیا ہے ا جیا ہے یاا نکارکرے اور ان طاعات کے ترک پر ملامت کی جائے۔ اور مرغوبات یعنی جاہ وغیرہ سے وہ مخص بازر کھا جائے اُن طاعات کوفوت کرنے کی سزا کے طور پر۔

پس ان دوند بیروں سے رواج کی برائی دور ہوجاتی ہے اور ریت رواج اللہ کی عبادت کی تائید کرنے والی ہوجاتی ہیں اور وہ عبادات ایسی زبانیں بن جاتی ہیں جودین حق کی طرف دعوت دینے والی ہوتی ہیں۔

لغات: سَجَّلَ القاضى عليه: فيصله كرنا ..... كَبَحَ (ف) كَبُحًا عن الحاجة: بازر كَمُنا ..... الغَائِلَة: برالَى مصيبت ..... لا تواعى إلا لله اصل ميں لايوعى إلا الله ہے، يقحيف ہے مخطوط كرا چى سے كَ گئ ہے۔

# ۳ حجاب بدعقیر گی کوزائل کرنے کا طریقه

بدعقیدگی کی دونوں قسمیں یعنی تشبیہ واشراک دوسہوں سے پیدا ہوتی ہیں۔اس لئے علاج بھی دو ہیں: پہلاسبب اوراس کا علاج:اللہ کی ذات والاصفات بشری صفات سے برتر وبالا ہے۔وہ محسوسات اورنو پیدچیزوں کے مانند ہونے سے پاک ہے۔اس لئے کچھلوگ حق تعالیٰ کو کما حقہ پہچان نہیں سکتے اور تشبیہ یااشراک کی گمراہی میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔

گرائی کے اس سبب کاعلاج ہے ہے کہ لوگوں کوصفات باری کے بارے میں صرف اتنی بات بتائی جائے جس کی ان

کا جہنوں میں سائی ہو، زائد باتیں نہ بتائی جائیں، ورنہ وہ گمرائی کا باعث ہوں گی۔ مثلاً لوگوں سے صرف ہے کہا جائے کہ اللہ

تعالیٰ موجو ہیں، مگران کا موجود ہونا ہمارے موجود ہونے کی طرح نہیں ہے، بلکہ ان کے شایان شان ہے۔ اور وہ زندہ ہیں،

مگر ہمارے زندہ ہونے کی طرح نہیں ہیں ان کی زندگی ان کے شایان شان ہے، ہم اس کی کیفیت کوئیس مجھ سکتے۔

صفات باری کو مجھا جا سکتا ہے: انسان دوسری چیز وں کی طرح اللہ پاک کی ذات کو اور ان کی صفات کو بھی سجھ سکتا

ہے۔ کیونکہ وہ ہر موجود و معدوم کو اور ہر مکانی اور غیر مکانی (مجرد) چیز کو جان سکتا ہے۔ اور جانے کی دوصور تیں ہیں:

(۱) معلوم کی صورت ذہن میں لاکر اس کو جانا۔ تمام محسوسات جونظر کے سامنے ہوتی ہیں اس طرح جانی جاتی ہیں۔

(۲) معلوم کو سی چیز کے ساتھ تشبید دے کریا کئی چیز پر قیاس کر کے جانیا۔ تمام معنویات اور وہ محسوسات جونظر کے سامنے موجو ذہیں ہیں اس طرح جانی جاتی ہیں۔

سامنے موجو ذہیں ہیں اسی طرح جانی جاتی ہیں۔

غرض انسان ہر چیز کو جان سکتا ہے۔ وہ عدم (نه) کو بھی جان سکتا ہے اور عدم مطلق اور معدوم مطلق اور مجبول مطلق کو بھی جان سکتا ہے اور اس کی صورت ہے ہے کہ ''ن' کو جو کہ ایک مفہوم عدمی ہے، وجود (ہونے) کی جہت ہے جانا جائے بعنی ہونے کے ساتھ متصف نہ ہونے کا نام عدم (نه) ہے اسی طرح جہل علم کے ساتھ متصف نہ ہونے کا نام ہے۔ پھر فعل مجبول عجبول عجبول کو جانا جائے۔ پھر مطلق کا فعل مجبول عجبول عجبول کو جانا جائے۔ پھر مطلق کا مطلب سمجھا جائے مطلق کے معنی ہیں کا ل، عام، بے قید مجس ، ہر طرح ہے۔ پھر متینوں باتوں کو ذہن میں ملا لیا جائے تو جوم کہ ہم مور ہے۔ جس کا نہ خارج میں وجود ہے نہ ذہن میں ، وہ صرف جوم کہ ہم مطلب ہوگا وہ معدوم محض اور مجبول مطلق کا مفہوم ہے۔ جس کا نہ خارج میں وجود ہے نہ ذہن میں ، وہ صرف ایک اعتباری مفہوم ہے۔ اس کی نظیر ہے کہ جب کوئی کسی نظری چیز کو جاننا چا ہتا ہے تو تلاش کر کے اس کی چنس وفیل لاتنا ہے، پھر ان کو جوڑ کر معدوم محض اور جہول مطلق کو شمجھا جا سکتا ہے۔

ای طرح اللہ تعالٰی کی ذات کواوران کی صفات کو بھی سمجھا جاسکتا ہے بعنی ان کومخلوق پر قیاس کر کے سمجھا جائے اور اس سے جو''مخلوق کے مانند'' ہونے کا وہم پیدا ہواس کی تلافی میہ کہہ کر کی جائے کہ وہ'' ہم جیسے''نہیں ہیں بلکہ ان کی ذات وصفات ان کے شایان شان ہیں۔

اللہ تعالیٰ کے لئے کوئی صفات ثابت کی جائیں: اللہ تعالیٰ کے لئے صفات مدحیہ ثابت کی جائیں یعنی مخلوق ہیں جو خوبیاں ہیں اور جن کی وجہ سے مخلوق کی تعریف کی جاتی ہے، وہ خوبیاں اللہ کے لئے ثابت کی جائیں۔ اور جوصفات خود مخلوق کے لئے عیب اور برائی ہیں ان سے اللہ تعالیٰ کی تیزید اور پاکی بیان کی جائے اور تشبیہ کے ایہا م کو بیے کہہ کر دفع کیا جائے کہ اللہ تعالیٰ ' ہم جیے' شہیں ہیں ﴿ لَیْسَ حَمِثْ لِلهِ شَنْیٌ وَهُوَ السَّمِیْعُ الْبَصِیْرُ ﴾ (الشوری اا) کوئی چیزاس کے شل نہیں اور وہ میں وبصیر ہیں۔ یعنی قاعدہ کلیہ کے مطابق ان کاسنیا اور دیکھنا تھی مخلوقات کے سننے اور دیکھنے کے مانیز ہیں ہے۔

صفت مدح کوجاننے کا طریقہ: رہی ہے بات کہ یہ کیسے جانا جائے کہ صفت مدح کونسی ہےاورصفت ذم کونسی؟ تو اس کا طریقہ بیہ ہے کہ کسی بھی صفت کو تین مادوں میں پھیر کردیکھا جائے، پیتہ چل جائے گا کہ وہ خوبی ہے یا خرابی؟ وہ تین مادے یہ ہیں:

پہلا مادہ: جس میں وہ صفت پائی جاتی ہو۔اوراس صفت کے آثار بھی اس مادہ میں نمایاں ہوں۔ ووسرامادہ: جس میں نہوہ صفت پائی جاتی ہو، نہاس میں اس صفت کی صلاحیت ہو۔ تنیسرامادہ: جس میں بالفعل تو وہ صفت نہ پائی جاتی ہو، مگراس میں اس صفت کی صلاحیت ہو۔ مثلاً صفت حیات کوان تین مادوں میں پھیر کرد کھئے سُے ہی (زندہ) میں بیصفت پائی جاتی ہے اور جاندار میں اس کے آثار بھی نمایاں ہیں جُمّاد (بے جان چیز) میں نہ بیصفت پائی جاتی ہے، نہ اس میں اس کا کوئی امکان ہے اور مَیّتْ (مردہ) میں بالفعل تو بیصفت نہیں پائی جاتی مگراس میں اس صفت کے پائے جانے کا امکان ہے۔مردے پہلے بھی معجزہ سے زندہ ہوئے ہیں اور آئندہ قیامت میں بھی زندہ ہوں گے۔

اب غور سیجے موالید میں برتر مخلوق' جانداز' سمجھی جاتی ہے، جماد کا کوئی مقام نہیں اور میت کا کیگونہ احترام ضروری ہے ای لئے جنازہ لے کر دوڑ نامکروہ ہے اور شامی میں کراہیت کی وجہ میت کی بے تو قیری بیان کی گئی ہے۔ پس ثابت ہوا کہ حیات صفات مدحیہ میں ہے۔ اس لئے اس کواللہ تعالی کے لئے ثابت کیا جائے۔ اس طرح آپ صفت عدل کوان تین مادوں میں پھیر کردیکھیں تواندازہ ہوگا کہ رہے مصفت مدح ہے اور بُکاء (رونا) کوان مادوں میں پھیر کردیکھیں یا ظلم کودیکھیں تواندازہ ہوگا کہ رہے مصفت مدح ہے اور بُکاء (رونا) کوان مادوں میں پھیر کردیکھیں یا ظلم کودیکھیں تواندازہ ہوگا کہ بیہ مصنوب ہیں پس ان صفات سے اللہ تعالی کی یا کی بیان کرنا ضروری ہے۔

حاصل کلام ہیہ ہے کہ صفت مادحہ (خوبی) کواللہ تعالیٰ کے لئے اس دلیل سے ثابت کیا جائے کہ اللہ تعالیٰ میں اس صفت کے آثار پائے جاتے ہیں، جیسے زندہ میں زندگی کے آثار میں ہوتے ہیں اس لئے ہم اس کوزندہ کہتے ہیں۔ عادل میں عدل کے آثار پائے جاتے ہیں۔ اس طرح جن صفات کے آثار اللہ عادل میں عدل کے آثار پائے جاتے ہیں۔ اس طرح جن صفات کے آثار اللہ تعالیٰ میں پائے جاتے ہیں وہ صفات ثابت کی جائیں اور جن کے آثار نہیں پائے جاتے ان کی نفی کی جائے۔ اور تشبیہ کے ایہام کو یہ کہہ کرد فع کیا جائے کہ وہ' ہم جیسے' شہیں ہیں۔

دوسراسبب اوراس کاعلاج: اللہ تعالی کے معرفت حاصل نہ ہونے کی دوسری وجہ یہ ہے کہ لوگ دنیا کے خرخشوں میں اس بری طرح تھینے رہتے ہیں کہ ان کومعرفت خداوندی حاصل کرنے کی فرصت ہی نہیں ملتی۔ دنیاا پنی زیبائش کے ساتھ اورلذ تیں اپنی رعنائیوں کے ساتھ ہروفت ان کی نگا ہوں کے سامنے موجود رہتی ہیں۔ اور قوی علمیہ: دل ود ماغ اور حواس ظاہرہ اور باطنہ ہمیشہ حسی صور توں سے بھرے رہتے ہیں۔ اس لئے آ دمی کا دل دنیا کی چیزوں میں البجھار ہتا ہے۔ اوراس کوتی تعالیٰ کی طرف خالص توجہ کرنے کا موقعہ نہیں ملتا۔

اس حجاب کاعلاج سے ہے کہ دنیا کودل ود ماغ ہے نکالا جائے اور دنیا کی مشغولیت کم کی جائے۔اوراس کے لئے تین کام کئے جائیں:

جائے یا ہل علم کے بیانات سے جائیں۔ ایسا کرنے سے جہالت دور ہوگی اور سے جم معرفت حاصل ہوگی۔

سالٹہ تعالیٰ سے اور آخرت سے عافل کرنے والی چیزوں سے حتی الامکان کنارہ کشی اختیار کی جائے۔ سورہ کھمان آیت 7 میں ان لوگوں کی مذمت آئی ہے جوالی چیزیں اختیار کرتے ہیں جواللہ سے عافل کرنے والی ہیں۔ اور بخاری شریف (کتاب الا دب حدیث نمبر ۱۹۰۹) میں روایت ہے کہ آپ طالتہ انگیائی کے منقش پردے کو بھاڑ دیا تھا اور بخاری شریف (کتاب الصلاۃ حدیث نمبر ۱۳۵۳) میں بیروایت بھی ہے کہ آپ طالتہ انگیائی کے نے وہ چا درا تاردی تھی جس میں بھول ہوئے تھے۔ اب سوچیں وہ لوگ جو بغل میں ریڈیو، تھی میں اور ہائے اب سوچیں وہ لوگ جو بغل میں ریڈیو، تھیلے میں اور میز پر ناول ، افسانے ، اور گھر میں ٹی ، وی ، ویڈیو، وی ، ی آ راور ہائے فائے رکھتے ہیں اور پھر جنت کے بلند در جوں کو بھی حاصل کرنا چاہتے ہیں ، کیا ان لغویات میں مصروفیات کے ساتھ وہ لازوال دولت میسر آسکتی ہے؟!

#### وسوء المعرفة بكلا قسمَيْه يَنشَأُ من سببين:

أحدهما: أن اليستطيع أن يعرف ربّه حقّ معرفته، لتعالِيْهِ عن صفات البشر جدّا، وتَنَزُّهِه عن سِمَةِ المُحْدَثات والمحسوسات؛ وتدبيرُه: أن الأيُخاطَبوا إلا بما تَسَعُه أذهانُهم.

والأصل في ذلك: أنه ما من موجود أو معدوم، مُتَحَيِّزٍ أو مُجَرَّدٍ، إلا يتعلق علمُ الإنسان به: إما بحضور صورته، أو بنحوٍ من التشبيه والمقايسةِ، حتى الْمَعُدُوْم المطلق والمجهولِ المطلق، فَيُعْلَمُ العدمُ من جهة معرفةِ الوجود، وملاحظة عدم الاتصافِ به، ويُعْلَمُ مفهومُ المطلق، فَيُجْمَعُ هذه الأشياء، ويُضَمَّ بعضُها إلى المشتق على صيغة المفعول، ويُعْلَمُ مفهومُ المطلق، فَيُجْمَعُ هذه الأشياء، ويُضَمَّ بعضُها إلى بعض، فينتظم صورةٌ تركيبية، هي مِكشافُ البسيط المقصودِ تصورُه، الذي لاوجود له في الخارج ولا في الأذهان؛ كما أنه ربما يَتَوَجَّهُ إلى مفهوم نظرى، فَيَعْمِدُ إلى ما يحسبه جنسا، وإلى ما يحسبه فصلا، فيركبهما، فيحصلُ صورةٌ مركبةٌ، هي مِكشاف المطلوبِ تصورُه، فيخاطَبَوا – مثلًا – بأن الله تعالى موجود لا كوجودنا، وبأنه حي لا كحياتنا،

و بالجملة : فَيُعْمَدُ إلى صفاتٍ هو مورِدُ المدح في الشاهد، ويُلاحَظُ ثلاثةُ مفاهيمَ فيما نشاهد: شيئٌ فيه هذه الصفات، وقد صدرت منه آثارُها، وشيئٌ ليست فيه، وليست من شأنه، وشيئٌ ليست فيه، ومن شأنه أن تكون فيه، كالحي، والجماد، والميتِ، فَيُثْبَتُ هذه بنبوت آثارها، ويُجْبَرُ هذه التشبيه بأنه ليس كمثلنا.

و الثاني: تـمثلُ الصورةِ المحسوسة بزينتها، واللذاتِ بجمالها، وامتلاءُ القُوى العلمية بالصور الحسية، فينقادُ قلبه لذلك، والايصفو للتوجهِ إلى الحق؛ وتدبيرُ هذا: رياضاتٌ وأعمال يستعد بها الإنسانُ للتجليات الشامخة، ولو في المعاد، واعتكافاتٌ، وإزالةٌ للشاغل بقدر الإمكان، كما هتك رسولُ الله صلى الله عليه وسلم القِرَامَ المصوَّرَ، ونزع خميصةً فيها أعلامٌ، والله أعلم.

ترجمه: اور بدعقیرگیاس کی دونوں قسموں کے ساتھ دوسبوں سے پیدا ہوتی ہے:

ان میں سے ایک: بیہ ہے کہ آ دمی اپنے رب کو پہچان نہ سکے جیسا کہ اس کو پہچاننے کاحق ہے اس کے بشری صفات سے برتر ہونے کی وجہ سے اور حادث ومحسوس چیز ول کی علامت سے پاک ہونے کی وجہ سے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ کہ لوگول کو صرف وہی باتیں بتلائی جا کمیں جوان کے اذبان میں ساسکیں۔۔

اورحاصل کلام بیہ ہے کہ ایسی صفات کا قصد کیا جائے جوموجود میں مدح کے واردہونے کی جگہ ہیں ( یعنی جس کی بناء پر موجود کی تعریف کی جاتی ہے ) اور جو مخلوقات ہمارے مشاہدہ میں آتی ہیں ان کے تین مفہوم ( مثالیں ، مادے ) پیش نظر لائے جائیں: ایک :وہ چیز جس میں صفیت ہیں اور اس مخلوق سے اس صفت کے آثار بھی ظاہر ہوتے ہیں اور دوسر کی: وہ چیز جس میں بیصفات نہیں ہیں ۔ اور نہ ان کی شان میں سے بیصفات ہیں ۔ اور تیسر کی: وہ چیز جس میں بیصفات ( فی الحال ) نہیں ہیں ۔ اور اس کی شان سے بیات ہے کہ اس میں بیصفات ہوں ، جیسے زندہ ، ہے جان چیز اور مردہ ۔ پس سے قتیل مناب کی جائیں ان کے آثار کے جوت کے ذریعہ ۔ اور اس آتی تلافی کی جائیں سے ورکدوہ 'نہارے جیسے' نہیں ہیں ۔ اور بدعقید گی کا دوسر اسبب : محسوس صورتوں کا ان کی زیبائش کے ساتھ ، اور لذتوں کا ان کی رعنا ئیوں کے ساتھ اور بدعقید گی کا دوسر اسبب : محسوس صورتوں کا ان کی زیبائش کے ساتھ ، اور لذتوں کا ان کی رعنا ئیوں کے ساتھ

متشکل ہونا ہے۔اورقوی علمیہ کاحسی صورتوں سے لبریز ہونا ہے۔ پس آ دمی کا دل ان چیزوں کامطیع ہوتا ہے۔اور حق تعالیٰ کی طرف متوجہ ہونے کے لئے خالص نہیں رہتا ۔۔۔۔اوراس کا علاج ایس ریاضتیں اورا عمال ہیں جن سے آ دمی میں بلند تجلیات کی استعداد پیدا ہو، گووہ آخرت میں ہو،اور گوشہ نشینیاں ہیں۔اور حتی الا مکان مشغول کرنے والی چیزوں کا از الہ ہے، جیسا کہ رسول اللہ ﷺ نے منقش پردے کو پھاڑ دیا تھا،اور وہ کمبل اتار دیا تھا جس میں پھول ہوئے شھے۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

#### لغات:

تَعَالَى تَعَالِيًا: بلند مونا ..... وَسَمَهُ يَسِمُهُ وَسُمَّا وَسِمَةً : واغ لگانا السِّمةُ: ماؤ سم به البعير من ضُروب الصُّور (ليان) يهال مطلق علامت كم عنى بين ..... اغت گف في المكان: بندر منا ..... القِرَام: سرخ پرده يابار يك كير السنال علامت معنى بين يجول بوت مون (المعجم الوسيط) ..... العَلَم: كير حكافش ، جِعندًا قوم كاسروار جمع أغلامٌ

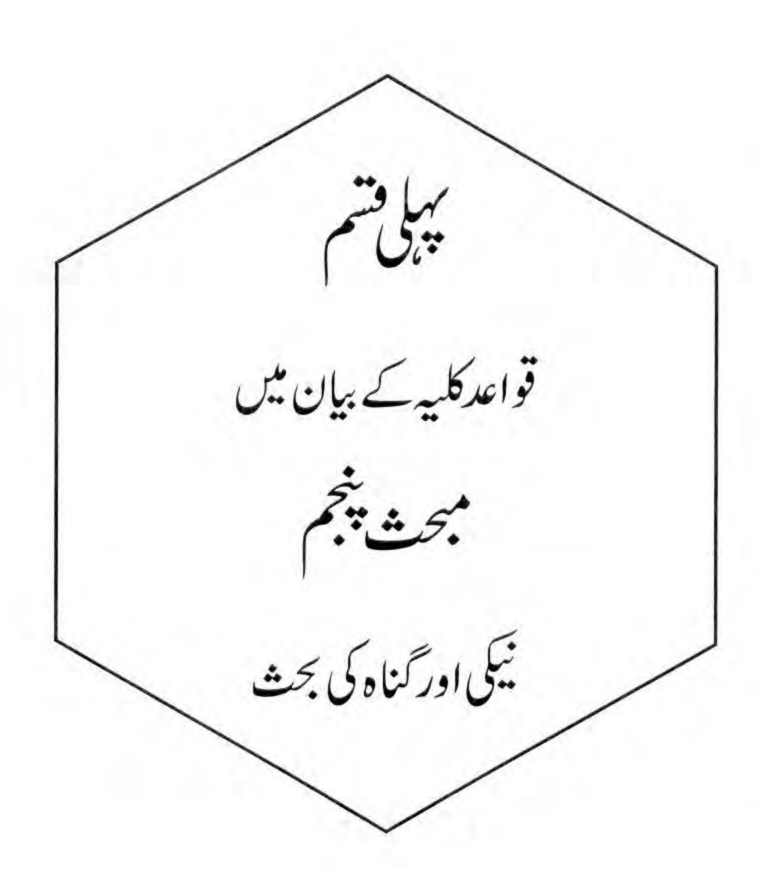
### تركيب:

نے کی ہے فجزاہ الله تعالى خيرًا

مِكشاف البسيطِ المقصودِ تصورُه إلى يمن تصوره مركب اضافى المقصود (اسم مفعول) كانائب فاعل عنه اور الم مفعول) كانائب فاعل عنه اور المدقصود صفت عنه البسيطك اور المذى الوجود إلى دوسرى صفت عنه في خاطبوا مثلاً إلى كامعنوى تعلق أن الا يخاطبوا إلا بما إلى سي منها الله عنه المعلق أن الا يخاطبوا إلا بما إلى سي منها العدم المطلق تفاريقي مولانا سندهى وحمدالله تصحيح: حتى المعدوم المطلق اصل مين حتى العدم المطلق تفاريقيف ما ورضيح مولانا سندهى وحمدالله

بفضله تعالی آج ۱۳ جمادی الاولی ۴۲۰ اهمطابق ۲۵ اگست ۱۹۹۹ء بروز بده مبحث چهارم کی شرح تکمیل پزیر موئی فالحمد لله علی ذلك





#### مبحث بيجم نیکی اور گناه کی بحث نیکی اور گناه کی حقیقت کابیان باب (۱) توحيد كابيان شرك كي حقيقت كابيان باب (۲) مظاہر شرک یعنی شرک کی صورتوں کا بیان باب (۳) صفات ِ الهميه برايمان لانے كابيان باب (۳) تقذير يرايمان لانے كابيان ياب (۵) باب (۱) عبادت اللہ تعالیٰ کا بندوں پرایک حق ہے شعائراللد كيعظيم كابيان باب (۷) وضوء وخسل کے اسرار ورموز کا بیان باب (۸) نماز کے اسرار ورموز کا بیان باب (۹) یاب (۱۰) ز کو ۃ کے اسرار کا بیان روزوں کی حکمتوں کا بیان باب (۱۱) مجج کی حکمتوں کا بیان باب (۱۲) نیکی کے مختلف کا موں کی حکمت باب (۱۳) گناہوں کے مدارج باب (۱۳) گناہوں کےمفاسد کا بیان باب (١٥) وہ گناہ جوآ دمی کی ذات سے تعلق رکھتے ہیں باب (۱۲) وہ گناہ جن کالوگوں سے تعلق ہوتا ہے باب (١٤)

# مبحث بنجم

# نیکی اور گناہ کی بحث

# تمهيد

# نیکی اور گناه کی حقیقت کا بیان

کتاب کے آغاز میں،مقدمہ کے آخر میں، جہاں فہرست مضامین دی گئی ہے،حضرت شاہ صاحب نے ارشاد فر مایا ہے کہ:

''میں نے دیکھا کہ اسرار شریعت کی تفصیلات دوبنیا دوں کی طرف لوٹتی ہیں:ایک نیکی اور گناہ کی بحث، دوسری سیاست ملیہ ( مذہبی حکومت ) کی بحث، پھر میں نے دیکھا کہ نیکی اور گناہ کی حقیقت کا سمجھنا اس پر موقوف ہے کہ پہلے مجازات، ارتفاقات اور سعادت نوعیہ کی ابحاث جان لی جائیں''

اب شاہ صاحب ارشاد فرماتے ہیں کہ جب مبحث اول ودوم میں جزاؤسزا کی اِٹی وٹی ، ہرطرح کی دلیلیں ذکر کی جا چکییں ، پھر مبحث سوم میں ارتفا قات بعنی تدبیرات نافعہ کو بیان کر دیا گیا ، جوانسان کی گھٹی میں پڑی ہوئی ہیں ، چنانچہ وہ انسانوں میں مسلسل چلی آرہی ہیں ، بھی بھی انسانی معاشرہ ان سے خالی نہیں رہا ، پھر مبحث چہارم میں مخصیل سعادت کی راہ بیان کر دی گئی تواب وقت آگیا کہ ہم نیکی اور گناہ کی حقیقت بیان کریں۔

نیکی: چارشم کے کام ہیں:

ا – وہ کام جوملاً اعلی کی اطاعت کے تقاضے سے اور الہام الٰہی کو قبول کرنے اور مرضیات خداوندی میں فنا ہونے گی وجہ سے انجام دئے جائیں یعنی کمالِ عبودیت واطاعت کے تقاضے سے جو کام کئے جائیں وہ نیکی کے کام ہیں۔ ۲۔جن کاموں پر دنیامیں یا آخرت میں اچھا بدلہ ملے وہ نیکی کے کام ہیں۔

۳-جوکام ارتفا قات کوسنوار نے والے ہیں،جن پرانسانی معاشرہ کامدار ہے،وہ نیکی کے کام ہیں۔ ۴-جوکام اطاعت خداوندی کی حالت پیدا کریں اور حجابات کو دور کریں تا کہ قرب وحضور میسرآئے وہ سب نیکی

کے کام بیں۔

اور گناہ بھی جارطرح کے کام ہیں:

ا - جو کام شیطان کی اطاعت کے تقاضے ہے اور اس کی مرضیات میں فنا ہونے کی وجہ سے کئے جائیں وہ گناہ کے کام ہیں۔

۲-جن کامول پردنیامیں یا آخرت میں سزاملے وہ گناہ کے کام ہیں۔

٣-ارتفا قات كوبگاڑنے والے كام بھى گناہ كے كام ہيں۔

۴-جو کام خدا کی نافر مانی کی حالت پیدا کریں اور حجابات کو پخته کریں وہ سب گناہ کے کام ہیں۔

سُنُنِ پر کی نظایل: جس طرح سجھ دارلوگ آسائش کی زندگی بسر کرنے کے لئے مفید تدبیریں وجود میں لاتے ہیں،
اورلوگ ان کومفید سمجھ کر قبول کرتے ہیں اور فقہ رفتہ وہ عام ہوجاتی ہیں، ای طرح ''نیکی کے طریقے''اللہ تعالی ان لوگوں کو البہام فرماتے ہیں جو ملکوتی انوار ہے بہرہ ور ہوتے ہیں، اور جن پر امور فطرت (طہارت، اخبات، ساحت اور عدالت) کا غلبہ ہوتا ہے یعنی انبیائے کرام علیہم الصلاۃ والسلام کو وہ طریقے اس طرح البہام کئے جاتے ہیں، جس طرح مہال کے دل میں وہ باتیں ڈالی جاتی ہیں جن سے ان کا طریقہ زندگی سنورتا ہے۔ انبیاء اُن طریقوں کو اپنا لیتے ہیں، اور دوسروں کو ان کی دعوت و ترغیب دیتے ہیں۔ پس لوگ ان کی پیروی کرتے ہیں اور رفتہ رفتہ نیکی کے وہ طریقے عام ہوجاتے ہیں۔ اب ہمام لوگ ان سُنٹن پڑ پڑھن ہیں، خواہ وہ کہیں کے رہنے والے ہوں، اور خواہ ان کا کوئی ندہب ہو۔ اور بیہ بات ظاہر ہے کہ کسی فطری مناسبت اور نوعی تقاضے کی وجہ ہی سے ہو سکتی ہے۔ خواہ مخواہ یا اتفا قائمیں ہو سکتی، پس فابت ہوا کہ دشئن پڑ' فطری امور ہیں۔

سوال: برواثم کا تصورتو تمام اقوام و مِلْلُ میں پایاجا تا ہے، مگر ہرقوم میں اس کی شکلیں مختلف ہیں۔ مثلاً کوئی صرف اللہ تعالیٰ کی بندگی کرتا ہے اور اس کو نیکی سمجھتا ہے اور کوئی شرک کا بھی روا دار ہے اور اس کو بھی نیکی گر دانتا ہے۔ پھر''سئن پڑ' برار باب ملل کا اتفاق کہاں رہا؟ اس طرح کچھلوگ نیکی کے کاموں سے کوسوں دور ہوتے ہیں، وہ زنا، چوری اور سود خوری جیسے اعمال بداختیار کئے ہوئے ہوتے ہیں، پھر''سئن پڑ'' فطری امور کیسے ہوئے؟

جواب: نیکی کی شکلوں کا اختلاف مصر نہیں یعنی اس سے اعتراض درست نہیں، کیونکہ اصول پرسب کا اتفاق ہے اور وہ کافی ہے، مثلاً بندگی کی ضرورت کے سب قائل ہیں، اگر چہاس کی صورتوں میں اختلاف ہے۔ اور جولوگ سنن برسے روگر دانی کرتے ہیں وہ انسانوں کا ناقص گروہ ہیں۔ اہل بصیرت ان کے احوال میں غور کریں گے تو ان کی سمجھ میں بیات آ جائے گی کہ وہ خلاف فطرت طریقۂ زندگی اختیار کئے ہوئے ہیں۔ اور انسانوں میں ان کی حیثیت اس زائد عضو کی سے بہتر ہے، پس ان کے اطوار سے اعتراض بھی درست نہیں۔

باراحسان: جس طرح سنن برانبیائے کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام کی تعلیم سے لوگوں کو نصیب ہوئی ہیں، ان کی اشاعت کی تدبیریں بھی انہیں حضرات نے ہتلائی ہیں۔ پس ان کا دنیا جہاں کی گردنوں پر عظیم باراحسان ہے۔ ( ان اسباب و تدبیرات کا بیان مبحث سادس میں آئے گا)

آئندہ ابواب کے مضامین: اس مبحث کے آئندہ ابواب میں تین باتیں بیان کی گئی ہیں:

اسنن برکی بنیادی با تیں بیان کی گئی ہیں یعنی نیکی کے اہم کا موں کا تذکرہ کیا گیا ہے جیسے تو حید (اللہ کوایک مانا)
صفات پرایمان ، نقد بر پرایمان وغیرہ نیکی کے تمام کا موں کو بیان نہیں کیا گیا ، کیونکہ اس میں طول ہے۔ اور بیاصول بروہ
ہیں جن پراقلیم ہائے صالحہ کی بڑی بڑی اقوام متفق ہیں۔ ان اقوام میں ایسے ایسے لوگ اٹھے ہیں جواللہ والے ، سلاطین
اور صائب الرائے دانشمند تھے ، عرب وجم ، یہود وہنود ، اور مجوں بھی اقوام میں ایسے لوگ پیدا ہوئے ہیں اور وہ سب ان
اصول بر مِرْضَق ہیں۔

جَبِقوت بہیمیہ ،قوت ملکیہ کی مطیع ہوجاتی ہے تو نیکی کے کام کس طرح وجود میں آتے ہیں؟اس کی کیفیت بیان گی گئی ہے۔

ا سنن بر کے بعض وہ فوائد بیان کئے گئے ہیں جو تجربہ ہے معلوم ہوئے ہیں اور جنہیں عقل سلیم تشکیم کرتی ہے۔

### المبحث الخامس: مبحث البِرِّ والإثم مقدِّمة: في بيان حقيقة البر والإثم

إذ قد ذكرنا لِمَيَّة المجازاة وإِنَّيَّهَا، ثم ذكرنا الارتفاقاتِ التي جُبل عليها البشر، فهي مستمرة فيهم، لاتنفك عنهم، ثم ذكرنا السعادة وطريق اكتسابِها، حان أن نشتغل بتحقيق معنى البر والإثم. فالبر : كل عمل يفعله الإنسان قضية لانقياده للملا الأعلى، واضمحلاله في تلقى الإلهام من الله، وصير ورتِه فانياً في مراد الحق ، وكلُّ عمل يُجازى عليه خيرًا في الدنيا أو الآخرة، وكلُّ عمل يُصلح الارتفاقاتِ التي بُني عليها نظامُ الإنسان، وكلُّ عمل يفيد حالة الانقياد، ويدفع الْحُجُبَ.

والإثم: كلُّ عمل يفعله الإنسان قضية لانقياده للشيطان، وصير ورتِه فانيًا في مراده، وكلُّ عمل يُجازى عليه شرًا في الدنيا أو الآخرة، وكلُّ عمل يُفسد الارتفاقاتِ، وكُلُّ عمل يفيد هيئةً مضادَّةً للانقياد، ويؤكِّدُ الْحُجُبِ.

وكما أن الارتفاقاتِ استنبطها أولو الخُبرة، فاقتدى بهم الناس بشهادة قلوبهم، واتفق عليها أهل الأرض، أو من يُعتدُّ به منهم، فكذلك للبر سُنَنَّ، ألهمها الله تعالى في قلوب المؤيَّدِيْن بالنور المَلكي، الغالب عليهم خُلُقُ الفطرة، بمنزلةِ ما ألهم في قلوب النحل مايصلح به معاشها، فجَرَوْا عليها، وأخذوا بها، وأرشدوا إليها. وحثُّوا عليها، فاقتدى بهم الناس، واتفق عليها أهلُ الملل جميعها في أقطار الأرض، على تباعُدِ بلدانهم، واختلاف أديانهم، بحكم مناسبة فطرية، واقتضاء نوعى.

ولا يَضُرُّ ذلك اختلاف صورِ تلك السنن بعد الاتفاق على أصولها، ولاصدودُ طائفةٍ مُخْدَجَةٍ، لو تأمل فيهم أصحابُ البصائر، لم يشكُّوا أن مادَّتهم عصت الصورةَ النوعية، ولم تمكَّنُ لأحكامها، وهم في الإنسان كالعضو الزائد من الجسد، زوالُه أجملُ له من بقائه.

ولشيوع هذه السنن أسباب جليلة، وتدبيرات محكمة، أحكمها المؤيَّدون بالوحى، صلوات الله عليهم، فأثبتوا لهم مِنَنًا عظميةً في رقاب الناس.

ونحن نريد أن ننبهك على أصول هذه السنن، مما أجمع عليه جمهور أهل الأقاليم الصالحة، من الأمم العظيمة التي يَجْمَع كلُّ واحد أقوامًا من المتألَّهين، والملوك، والحكماء ذوى الرأي الشاقب، من عربهم، وعجمهم، ويهودهم، ومجوسهم، وهنودهم؛ ونشرح كيفية توليدها من انقياد البهيمية للقوة الملكية، وبعض فوائدها، حَسَبَمَا جربنا على أنفسنا غير مرة، وأدى إليه العقل السليم. والله أعلم.

ترجمہ: مبحث پنجم: نیکی اور گناہ کی بحث تمہید: نیکی اور گناہ کی حقیقت کا بیان: جب ہم مجازات کے لِسمّسی اور اِنّا کی حقیقت کا بیان کر چکے، پھر ہم نے وہ مفید تدبیریں بیان کیس، جن پرلوگ پیدا کئے گئے ہیں، پس وہ انسانوں میں مسلسل چلی آرہی ہیں، وہ ان سے جدانہیں ہوتیں پھر ہم نے نیک بختی اوراس کو حاصل کرنے کی راہ ذکر کر دی تواب وقت آگیا کہ ہم نیکی اور گناہ کے معنی کی تحقیق میں مشغول ہوں۔

پس نیکی ہروہ عمل ہے جس کوانسان کرتا ہے ملا اعلی کی اطاعت کے اقتضاء ہے، اور اس کے پاش پاش ہونے کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کی طرف ہے البہام حاصل کرنے ہیں، اور اس کے فناہونے کی وجہ سے مرضیات خداوندی ہیں ۔ اور ہر وہ عمل ہے جس پرونیا ہیں یا آخرت ہیں اچھا بدلہ و یا جا تا ہے ۔ اور ہروہ عمل ہے جو اُن ارتفا قات کو سنوار تا ہے جن پر نظام انسانی کا مدار ہے ۔ اور ہروہ عمل ہے جس سے تابعداری کی حالت پیدا ہوتی ہے اور ججا بات دور ہوتے ہیں۔ اور گناہ ہروہ عمل ہے جس کو انسان کرتا ہے شیطان کی اطاعت کے اقتضاء ہے، اور اُس کے شیطان کی مرادوں میں فناہونے اور گناہ ہروہ عمل ہے جس پر دنیا میں یا آخرت میں برابدلہ دیا جا تا ہے ۔ اور ہروہ عمل ہے جوارتفا قات کو بگاڑتا کی وجہ سے اور ہروہ عمل ہے جوارتفا قات کو بگاڑتا ہے ۔ اور ہروہ عمل ہے جس سے تابعداری کے برخلاف حالت پیدا ہوتی ہے اور جو تجابات کو پختہ کرتا ہے۔

اورجس طرح ہے بات ہے کہ مجھ دارلوگوں نے ''مفید تدبیر ہے'' نکالی ہیں، پس دل کی گواہی سے لوگوں نے ان کی پیروی کی ہے، اوران پر زمین کے تمام ہاشندوں نے ، یاان میں سے قابل لحاظ لوگوں نے اتفاق کرلیا ہے، پس اسی طرح نیکی کے لئے بھی'' طریقے'' ہیں، جواللہ تعالی نے ان لوگوں کے دلوں میں الہام فرمائے ہیں جوملکوتی انوار سے تائید یافتہ ہیں۔ اورجن پر فطرت کی ہاتیں چھائی ہوئی ہیں، جس طرح اللہ تعالی نے شہدگی تھیوں کے دلوں میں وہ ہاتیں ڈالی ہیں جن سے ان کا طریقہ کرندگی سنورتا ہے۔ پس وہ مُلْهَم خضرات ان سُنن پر چلے، اور انھوں نے اُن طریقوں کو بکڑا اور انھوں کو بکڑا اور انھوں نے (لوگوں) کو ان طریقوں کی راہ دکھائی اور ان پر ابھارا، پس لوگوں نے ان کی بیروی کی ، اور ان پر تمام اہل مِسَلَّم نے اتفاق کیا، چاردا نگ عالم میں ، ان کے علاقوں کے دور در از ہونے اور ان کے مذا ہب کے مختلف ہونے کے باوجودا کی فطری مناسبت اور نوعی اقتضاء کی وجہ ہے۔

اور ضرر نہیں پہنچا تا اس ( دعوی ) کو اُن سنن برگی شکلوں کا مختلف ہونا ، ان کی بنیادی باتوں پر اتفاق کرنے کے بعد ، اور نہاں '' ناقص گروہ'' کا بازر ہنا ، جن میں اگر اہل بصیرت غور کریں گے تو ان کو ذراشک نہیں رہے گا کہ ان کے مادہ نے صورت نوعیہ کے احکام کو ( روبعمل آنے کا ) موقعہ ہی نہیں دیا ہے۔ اور وہ لوگ جسم انسانی میں اس زائد عضو کی طرح ہیں جس کا ختم ہوجانا ، اس کے باقی رہنے سے انسان کے لئے زیادہ خوبصورتی کی بات ہے۔

اوران طریقوں کے پھیلنے کے لئے بڑے اسباب اور مضبوط تدبیرین ہیں، جن گواُن حضرات نے پختہ کیا ہے جو وحی کے ساتھ مؤید ہیں۔ ان پراللہ تعالیٰ کی بے پایاں رحمتیں نازل ہوں! - پس انھوں نے اپٹے لوگوں کی گردنوں پر بڑے احسانات ثابت کئے ہیں۔

اورہم آپ کوان طریقوں کی بنیادی ہاتوں ہے آگاہ کرنا چاہتے ہیں، جوان ہاتوں میں ہے ہیں جن پر قابل رہائش علاقوں کے ہاشندوں میں سے جمہور نے اتفاق کیا ہے۔ جوان بڑی امتوں میں سے ہیں، جن میں سے ہرامت اللہ والوں، ہادشاہوں اور درست رائے رکھنے والے دانشمندوں کی گروہوں کو جمع کرتی ہے، جوعرب وعجم ، یہود ومجوس اور ہندوں میں سے ہیں ۔ بہیمیت کی تابعداری ہندوں میں سے ہیں ۔ بہیمیت کی تابعداری ہندوں میں سے ہیں ۔ بہیمیت کی تابعداری کرنے سے قوتِ ملکیہ کی سے اور ہم ان طریقوں کے بیدا ہونے کی کیفیت کی تشریح کرنا چاہتے ہیں۔ بہیمیت کی تابعداری کرنے سے قوتِ ملکیہ کی سے اور ہم ان طریقوں کے بعض فوائد کی تشریح کرنا چاہتے ہیں، جس طرح ہم نے ان کا بذات خود ہار ہار تجربہ کیا ہے اور جس تک عقل سلیم پہنچاتی ہے۔ ہاتی اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔

#### غات:

الاضمحلال: الانحلال: كل جانا، پاش پاش مونا، فنامونا، نيست ونابودمونا ..... تَأَكَّهُ: باخدامونا، الله والامونا

...... السمتألّهون: هم علماء الحكمة الإلّهية ..... المرأى الثاقب (سوراخ كرنے والى رائے يعنی روثن رائے جو زبرغورمسّله میں سوراخ کردے یعنی حل کردے)

### تشريخ:

(۱) کسی عظم کواس کی علت واقعیہ سے نابت کرنادلیل لمی ہے اور کسی علامت سے نابت کرنادلیل انی ہے، جیسے آگ دھویں کی علت ہے اور دھواں علامت ہے آگ کی ،، پس اگر کسی نے بھٹی میں آگ جلتی دیکھی جس کا دھواں چنی کے ذریعہ اور بہا ہے اور اس نے وہ دھواں نہیں دیکھا ہے اور کہا گہ آگ موجود ہے اور جب آگ موجود ہے تو دھواں بھی موجود ہوگا، پس دھوال موجود ہے تو یددلیل لمی ہے۔ اور اگر کسی نے صرف چمنی سے دھواں نکلتے دیکھا اور آگ نہیں دیکھی اور کہا کہ '' دھواں موجود ہے تو یددلیل انی ہے۔ اور اگر کسی نے صرف چمنی سے دھواں نکلتے دیکھا اور آگ نہیں دیکھی اور کہا کہ '' دھواں موجود ہوگا، پس آگ موجود ہے 'نیددلیل انی ہے۔ دلیل انی کو استدلال کہتے ہیں اور تعلیل، استدلال سے قوی ہوتی ہے کیونکہ علت سے معلول دلیل کی کو تعلیل اور دلیل انی کو استدلال کہتے ہیں اور تعلیل، استدلال سے قوی ہوتی ہے کیونکہ علت سے معلول متحلین ہوتی ہے کہ محت اول میں مجازات کو ہوتم کے دلیک سے نابت کیا جاچکا ہے۔ دلیک سے نابت کیا جاچکا ہے۔ دلیک سے نابت کیا جاچکا ہے۔

 (٢)قوله: بحكم مناسبة فطرية أى بسبب مناسبة البر لفطرة الإنسان، وبسبب اقتضاء النوع للبر(سندى)

(٣) قوله: حَسَبَمًا جربنا أي نشرح بعد تجربة، لا بسمع ولابتخمين.

باب — ١

### توحيد كابيان

نیکی کے کاموں میں اصل الاصول اور بہترین نیکی تو حید (ایک خدا پرایمان لانا) ہے اور تو حید کی اہمیت جاروجوہ

پہلی وجہ: نیک بختی حاصل کرنے کے لئے جو جارصفات ضروری ہیں (دیکھئے مبحث چہارم کاباب چہارم) ان میں سب ہے اہم صفت اخبات (بارگاہ خداوندی میں نیاز مندی) ہے۔ اور اس صفت کا حصول تو حید پر موقوف ہے، کیونکہ چند خداؤں کا پرستار سششدر رہتا ہے، وہ کسی کا بھی نہیں ہوتا۔ سورۃ الزمر آیت ۲۹ میں موحدومشرک کی مثال بیان کی گئ ہے کہ ایک غلام وہ ہے جس میں کئی ساجھی ہیں، جن میں ضداضدی بھی ہے اور دوسر اغلام پورا کا پوراا کیک ہی شخص کا ہے،

تو کیاان دونوں غلاموں کی حالت کیساں ہوسکتی ہے؟! یعنی مشرک ہمیشہ ڈانواڈول رہتا ہے، کبھی غیراللہ کی طرف دوڑتا ہے، کبھی خدا کی طرف، پھر غیراللہ میں ہے جھی کسی ایک پروہ طمئن نہیں ہوتا، کبھی کسی کی طرف رجوع کرتا ہے کبھی کسی کی طرف، ایسی صورت میں کسی ایک کے ساتھ کمال نیاز مندی کیسے پیدا ہوسکتی ہے؟ اخبات و نیاز مندی تو خالص تو حید ہی ہے پیدا ہوسکتی ہے پس اب قیاس کی صورت ہی ہے گی کہ:''سعادت مقیقیہ کا حصول اخبات پرموقوف ہے، اوراخبات کی تھے سے پیدا ہوسکتی ہے کیا تھی ہوگا ہوگی '۔

دوسری وجہ: نیک بختی کی تخصیل جن صفات اربعہ پر موقوف ہے،ان کواپنے اندر پیدا کرنے کی دو تدبیریں ہیں: ایک علمی دوسری عملی،اور دونوں میں مفید ترعلمی تدبیر ہے۔اوراس کی بنیا داوراس کامدار تو حیداور صفات باری تعالیٰ کی صحیح معرفت پر ہے (تفصیل کے لئے مبحث چہارم، باب پنچم ملاحظہ فرمائیں) اور سعادت کی تخصیل انسان کی غابت قُصوی (سب سے بڑامقصد) ہے پس اس کے موقوف علیہ یعنی تو حید کا بھی یہی درجہ ہوگا۔

تیسری وجہ: تو حید یعنی ایک خدا پر ایمان لانے سے انسان کی پوری توجہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہوجاتی ہے۔ اور عمده طریقہ پراللہ کے ساتھ وصل کی نفس کے اندراستعداد پیدا ہوجاتی ہے۔ اور جوایک خدا پر ایمان نہیں رکھتا، بلکہ در به در بھتکتا ہے، وہ کہیں کا بھی نہیں رہتا۔ سورہ لقمان آیت ۲۲ میں ہے کہ: '' جو خص اپنارخ اللہ تعالیٰ کی طرف جھکا دے اور وہ مخلص بھی ہو، تو اس نے بڑا ہی مضبوط حلقہ (کڑا) تھام لیا'' اور وہ ہلاکت وخسران سے محفوظ ہوگیا۔ اب وہ توجہ تام کی وجہ سے لمحہ بہلے۔ اللہ تعالیٰ سے قریب ہوتارہے گا، تا آئکہ اس کو وصال میسر آجائے گا۔

چوتھی وجہ:احادیث شریفہ میں تو حید کی اہمیت اور عظمت مرتبہ پر تنبیہ وارد ہوئی ہے اوراس کوتمام انواع ہر (نیکی کے کاموں) میں ''دل' کی حیثیت دی گئی ہے لیخنی جس طرح جسم کے صلاح وضاد کا مدارد ل پر ہے، وہ سنورتا ہے تو تمام اعضاء سنورجاتے ہیں اسی طرح نیکی کے کاموں کی قبولیت وعدم اعضاء سنورجاتے ہیں اوروہ مگرتا ہے تو تمام اعضاء کے اعمال غلط ہوجاتے ہیں ،اسی طرح نیکی کے کاموں کی قبولیت وعدم قبولیت کا مدارتو حید پر ہے۔اگرایمان درست ہے تو ہر نیکی مقبول ہے۔اورایمان میں کھوٹ ہے تو ہر نیکی ضائع ہے۔ اورتو حید کا مدارتو حید کا مدارتو حید پر ہے۔اگرایمان درست ہے تو ہر نیکی مقبول ہے۔اورایمان میں کھوٹ ہے تو ہر نیکی ضائع ہے ہات اورتو حید کا مدارتو حید کا مدارت ہوگا ہوگا' ہوگا' کی ہے کہ:'' جس کی موت اس حالت میں ہو کہ اس نے اللہ کے ساتھ کسی کوشر یک نہیں کیا تو وہ جنت میں داخل ہوگا' (مسلم (مقلوۃ شریف حدیث نبر ۲۷ اور ۲۸ میں اور جس کی ایک دوسری روایت میں ہے کہ:'' دوز خ کی آگ اس پر حرام ہے'' (مشلوۃ شریف حدیث نبر ۲۵ اور ۲۸ میں اس تھے کی ایک دوسری روایت میں ہے کہ:'' دوق تھی جنہ ماکان من العمل (اللہ تعالی اس کو جنت میں واخل کریں گے،خواہ اس نے پھے جھی عمل کیا ہو) (مشکوۃ شریف حدیث نبر ۲۷ میں ا

اوُرسلم شریف میں حدیث قدی ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں کہ:'' جو مخص مجھ سے زمین کے برابر گناہ لے کر ملے اور اس نے میر ہے ساتھ کسی کوشر یک نہ کیا ہو، تو میں اس سے ای کے بفتر رمغفرت کے ساتھ ملوں گا'' ( جامع الاصول ۱۰: ۳۴۰)

### ﴿ باب التوحيد ﴾

أصلُ أصولِ البَّرِ، وعمدةُ أنواعه: هو التوحيد؛ وذلك: لأنه يتوقف عليه الإخباث لرب العالمين، الذي هو أعظم الأخلاق الكاسبةِ للسعادة، وهو أصل التدبير العلمي الذي هو أفيدُ التدبيرين، وبه يحصل للإنسان التوجُّهُ التامُّ تلقاءَ الغيب، وتستعد نفسُه للُحوق به بالوجه السمقدس، وقد نبه النبيُّ صلى الله عليه وسلم على عِظَم أمره، وكونِهِ من أنواع البر بمنزلة القلب: إذا صلَح صلَح الجميعُ، وإذا فسد فسدالجميعُ، حيث أطلق القولَ فيمن مات لايشرك بالله شيئًا: ﴿ أنه دخل الجنة ﴾ أو ﴿ حَرَّمه الله على النار ﴾ أو ﴿ لا يُحجَبُ من الجنة ﴾ ونحوُ ذلك من العبارات، وحكى عن ربه تبارك وتعالى: ﴿ ومن لَقِيني بِقِرَابِ الأرض خطيئةً لايشرك بي شيئًا، لقيتُه بمثله مغفرةً ﴾

ترجمہ: نیکی کے کاموں میں اصل الاصول اور اس کی انواع (اقسام) میں سب سے عمدہ بینی سب کی بنیاد: تو حید ہے۔
اور یہ بات اس لئے ہے کہ رب العالمین کے حضور میں اخبات (انکساری) تو حید پر موقوف ہے۔ اور اخبات وہ صفت ہے جو سعادت کو حاصل کرنے والے اخلاق میں سب سے بڑی (اہم) صفت ہے ۔ اور تو حید تدبیر علمی کی بنیاد ہے، جو دونوں تدبیر ول میں مفیدترین تدبیر ہے ۔ اور تو حید کی وجہ سے انسان کوغیب (اللہ تعالیٰ) کی طرف توجہ تا محاصل ہوتی ہا اور نہیں مفیدترین تدبیر ہے ۔ اور تو حید کی وجہ سے انسان کوغیب (اللہ تعالیٰ) کی طرف توجہ تا محاصل ہوتی ہا اس بہایت عمدہ طریقہ پرغیب کے ساتھ ملئے کی فنس کے اندر استعداد پیدا ہوتی ہے ۔ اور نبی کریم صلاقتی ہے ہوتے ہیں اور جب شان پر اور اس کے انواع بر میں بمنز لدُول ہونے پر تنبید فرمائی ہے، جب وہ ٹھیک ہوتا ہے تو سب ٹھیک ہوتے ہیں اور جب شان پر اور اس کے انواع بر میں بمنز لدُول ہونے کہ تنبیر کی ارشاد فرمایا ہے کہ: " وہ جت میں جائے گا' یا' دوز خ پر اللہ تعالیٰ ہے کہ: " وہ جت میں جائے گا' یا' دوز خ پر اللہ تعالیٰ ہے کہ: " وہ جت میں جائے گا' یا در اس قسم کی (دیگر) تعبیرات۔ اور آپ سے اللہ تعالیٰ اللہ کی استھ کی اور آپ سے اللہ تعالیٰ ہے کہ: " جو تھی بھو ہے گا' اور اس قسم کی (دیگر) تعبیرات۔ اور آپ سے اللہ تعالیٰ اس نے اللہ تعالیٰ ہو کہ بھوں کے بیات تھ کی استھ کی کوشر کے برابر خطاؤں کے ساتھ در انعالیا۔ اس نے میں حاتھ کی کوشر کے بدا تھ کی کوشر کے برابر خطاؤں کے ساتھ در انعالیا۔ اس نے میں حات تھ میں کوشر کی کہ نہ کیا ہو، تو میں اس سے اس کے بھرے ساتھ ملوں گا' '

لغات: بالوجه المقدُّس أي بالوجه الأحسن (سندي) .... قِرَابُ الشيئ ( قاف كرره اورضم ك

ساتھ):اندازے میں برابر۔

# توحید کے جارمرتبے

جاننا چاہئے کہ توحید کے چارمرتبے ہیں:

پہلام رتبہ: تو حیدِذات کا ہے بیعنی صرف اللہ تعالیٰ کو واجب الوجود ماننا، کسی اور کواس صفت کے ساتھ متصف نہ ماننا۔ واجب: وہ ہستی ہے جس کا عدم (نہ ہونا) ممتنع ہولیعنی اس کا وجود (ہونا) ضروری ہو۔ و جوب، وَ جَبَ یَجِب کا مصدر ہے، جس کے معنی ہیں ثابت ہونا، لازم ہونا۔ اور وَ آجِبٌ (اسم فاعل) بمعنی ثابت ہے۔ اور واجب الوجود کے معنی ہیں ثابت الوجود اور لازم الوجود ہے۔ پھر واجب کی دو تشمیس ہیں: واجب لذانۃ اور واجب لغیرہ۔

ا- واجب لذاته: وه ہستی ہے جس کا وجود ذاتی ہو یعنی خانہ زاد ہو، وہ اپنے وجود میں غیر کامحتاج نہ ہو۔الی ذات صرف اللہ تعالیٰ کی ہےاور کوئی ہستی واجب لذاتہ نہیں ہے۔

۲-واجب لغیر ہ:وہ بستی ہے جس کواللہ تعالیٰ کی طرف سے وجود ملا ہو، مگر وہ بھی معدوم نہ ہو، جیسے عقول عشرہ فلاسفہ کے خیال کے مطابق واجب لغیر ہ ہیں، مگراسلامی تعلیمات کی روسے کوئی چیز واجب لغیر ہنمیں ہے۔ دوسرا مرتبہ: تو حیر خلق کا ہے یعنی عرش ، آسمان ، زمین اور دیگر تمام جواہر کا خالتی صرف اللہ تعالیٰ کو خالق ماننا۔ دنیا میں جو بھی چیز موجود ہے وہ یا تو جو ہر ہوگی یا عرض:

جو ہر: وممکن ہے جوکل کے بغیر موجود ہو سکے یعنی وہ کسی ایسے کل کامختاج نہ ہو جواس کوموجود کرے، جیسے کپڑا، ستاب قلم وغیرہ بے شار چیزیں جواہر ہیں۔

عرض: وممکن ہے جو کسی کی پایا جائے یعنی وہ پائے جانے میں، باتی رہنے میں اور متمکن ہونے میں کسی ایسے کل کا تحتاج ہو جواس کو سہارا دے، جیسے مقدار، زمانہ، اعداد، کیفیات، الوان، احوال، صفات، ملکات اور افعال عباد وغیرہ۔

اس کے بعد جاننا چاہئے کہ تمام اقوام جواہر کا خالق صرف اللہ تعالی کو مانتی ہیں اور شاہ صاحب نے اس کو توحید کا دوسرا مرتبہ قرار دیا ہے۔ کیونکہ آگے اس کو شفق علیہ بتلایا ہے۔ اور اعراض کا خالق گراہ اقوام غیر اللہ کو بھی مانتی ہیں مثلاً شفادینا، بیار کرنا، فقر سے ہمکنار کرنا وغیرہ کا خالق مشرکین دیوی دیوتا وَں اور اولیاء کو بھی مانتے ہیں اور معتزلہ تو افعال عباد کا خالق خود بندوں کو مانتے ہیں۔

اس کے بعد شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ تو حید کے ان دونوں مرتبوں ہے آسانی کتابوں میں بحث نہیں کی گئی۔ کیونکہ ان میں کسی کا خشار نہیں تھا۔ عرب کے مشرکین اور یہود ونصاری جوقر آن کریم کے اولین مخاطب تھے، تو حید کی ان دونوں قسموں کے قائل تھے۔ بلکہ قرآن کریم کی صراحت کے مطابق تو حید کے بید دونوں مرتبے مقد مات مسلمہ میں ہے۔ دونوں قسموں کے قائل تھے۔ بلکہ قرآن کریم کی صراحت کے مطابق تو حید کے بید دونوں مرتبے مقد مات مسلمہ میں ہے۔ وانوں قسموں کے قائل تھے۔ بلکہ قرآن کریم کی صراحت کے مطابق تو حید کے بید دونوں مرتبے مقد مات مسلمہ میں ہے۔

تھے۔اس لئے قرآن کریم نے ان دونوں مرتبوں کو''مسلمہ باتوں'' کی طرح ذکر فرمایا ہےان پر دلائل قائم نہیں گئے۔ تیسرا مرتبہ: تو حید تدبیر کا ہے یعنی بیعقیدہ رکھنا کہ آسان وزمین اوران کے درمیان کی تمام چیزوں کانظم وانتظام صرف اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے وہی کا ئنات کے مدبر وہنتظم ہیں ،ان کے ساتھ کا ئنات کے نظم وانتظام میں کوئی شریک نہیں ہے۔ وہی پروردگارویا لنہار ہیں۔اس مرتبہ گادوسرانا م تو حیدر ہو بیت ہے۔

چوتھا مرتبہ: تو حیدالوہیت کا ہے بعنی بیعقیدہ رکھنا کہ اللہ تعالیٰ ہی معبود برحق ہیں۔ بندگی اور عبادت انہیں کاحق ہے۔ان کےعلاوہ کوئی عبادت کامستحق نہیں۔

توحید کے بید دونوں آخری مرتبے باہم مربوط اور لازم وملزوم ہیں یعنی تدبیر اور عبادت کے درمیان فطری ارتباط اور عادی تلازم ہے،اس لئے ایک دوسرے سے جدانہیں ہوسکے، جومد برونتظم اور پروردگار و پالنہار ہوگا وہی عبادت کا حق دار ہوگا۔اور عبادت ای کاحق ہے جو کا ئنات کانظم وانتظام اور پروردگاری کرتا ہے۔ نوٹے: تو حید کے ان آخری دومرتبول میں اختلاف ہے جو آگے آرہا ہے۔

واعلم أن للتوحيد أربع مراتب:

إحداها: حَضْرُ وجوبِ الوجودِ فيه تعالى، فلا يكون غيره واجبًا.

والثانية: حصر خلق العرش، والسماوات والأرض، وسائر الجواهر فيه تعالى — وهاتان المرتبتان لم تَبْحَثِ الكتبُ الإلهيةُ عنهما، ولم يُخالف فيهما مشركو العرب، ولا اليهودُ ولا النصارى، بل القرآنُ العظيم ناصٌّ على أنهما من المقدِّمات المسلَّمة عندهم.

و الثالثة: حصر تدبير السماوات والأرض وما بينهما فيه تعالى

و الرابعة: أنه لايستحق غَيْرُه العبادة - وهما متشابكتان متلازمتان لربط طبيعي بينهما.

ترجمه: اورجانا جائے كو حير كے جاردر جين:

اول: وجود (ہونے) کے ضروری ہونے کو اللہ تعالی میں مخصر کرنا، پس ان کے علاوہ کوئی واجب نہ ہوگا۔
دوم:عرش، آسمان، زمین اور دیگر جواہر کے پیدا کرنے کو اللہ تعالیٰ میں مخصر کرنا — اوران دومر تبوں ہے کتب الہیے نے بحث نہیں کی۔ اوران میں نئوب کے مشرکوں نے اختلاف کیا ہے، نہ یہود نے ، اور نہ نصاری نے۔ بلکہ قرآن عظیم نضرت کرتا ہے کہ تو حید کے بیدونوں مرتبے ان لوگوں کے نزدیک 'دمسلم باتوں' میں سے تھے۔
سوم: آسمانوں، زمین اور جو پچھائن دونوں کے درمیان ہے، اس کے ظم وانتظام کو اللہ تعالیٰ میں مخصر کرنا۔
چہارم: بیہے کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی عبادت کا مستحق نہیں ۔ اور بیدونوں مرتبے باہم گھتے ہوئے اور لازم

وملزوم ہیں ،ان دونوں کے درمیان کسی فطری ارتباط کی وجہ ہے۔

الغات: نَاصُّ (اسم فاعل) نَصَّ (ان) نَصَّا الشيئ: نمايال كرنا، بلندكرنا ـ نَصَّ عليه صراحت كرنا .... تَشَابكتِ الأمورُ: بابم مختلط مونا .... تَلازَمَ الشيئانِ: ايك ووسر عكساته لازم مونا، وو چيزول كابا بم لازم وملزوم مونا ـ الأمورُ: بابم مختلط مونا ... تلازَمَ الشيئانِ: ايك ووسر على عادى المناف أحدهما تشريحُ: قوله: لوبط إلخ اى بين التدبير والعبادة ارتباط فطرى وتلازم عادى، لاينفك أحدهما عن الآخر (سندى)

### توحيرتد بيراورتوحيدالوهيت ميں اختلاف

تو حید کے آخری دومرتبوں میں یعنی تو حید تدبیراور تو حیدالوہیت (معبودیت) میں مختلف جماعتوں نے اختلاف کیا ہے۔ان کے بڑے گروہ تین ہیں:

پہلاگروہ: ستارہ پرستوں کا ہے۔ان کا خیال میہ ہے کہ ستارے پرستش کا استحقاق رکھتے ہیں،اورامور دنیا میں ان کی عبادت مفید ہے،اوران کے سامنے حاجتیں پیش کرنا برخ ہے۔ان کی دلیل میہ ہے کہ ہمیں تحقیق ہے یہ بات معلوم ہوئی ہے کہ دروز مرہ کے واقعات میں، سعادت وشقادت میں اور تندری اور بیاری میں ستاروں کی واضح تا شیرات ہیں،ان کے خیال میں ستارے جاندار مخلوقات ہیں۔ان کی مادے سے مجر دارواح ہیں یعنی وہ روحانی مخلوقات ہیں اور ہمچھ بو جھر کھتی ہیں اور وہی ارواح ستاروں کی حرکت کا باعث ہیں، جولوگ ان کی پرستش کرتے ہیں ان کے احوال سے وہ باخبر رہتی ہیں، ہمچھی غافل نہیں ہوئیں۔اس قتم کے وساوس کی وجہ ہے اُھوں نے ستاروں کے بیکل (جمعے) بنائے اوران کی پوجا شروع کردی۔ مثلاً ہندوستان کے ستارہ پرستوں نے سورج کا بیکل (مجمعہ) ایسی مورت بنائی ہے جس کے ہاتھ میں سرخ ہمیرا ہے اور چاند کا بیکل ایک بچھڑا بنایا ہے جسے چارا وی کھینچتے ہیں اور مورق کے ہاتھ میں ہمیرا ہے اور چاند و نیک شہرستانی ۲۵۸:۲

وقد اختلف فيهما طوائفٌ من الناس، مُعَظَّمُهم ثلاثُ فِرَقِ:

[۱] النبج امون: ذهبوا إلى أن النجوم تستحق العبادة، وأن عبادتها تنفع في الدنيا، ورفعُ الحاجاتِ إليها حقٌ، قالوا: قد تَحَقَّفْنَا أن لها أثرًا عظيمًا في الحوادثِ اليومية، وسعادةِ المرء وشَقَاوته، وصحتِه وسُقْمِه، وأن لها نفوسًا مجردة عاقلة تبعَثُها على الحركة، والاتَغْفَلُ عن عُبَّادها، فَبَنَوْ اهياكلَ على أسمائها، وعَبَدُوها.

ترجمہ:اوران دومرتبوں میں مختلف لوگوں نے اختلاف کیا ہے۔اوران کے بڑے فرقے تین ہیں:

(۱) ستارہ پرست ہیں۔وہ لوگ اس طرف گئے ہیں کہ ستارے پرستش کے مستحق ہیں اور (اس طرف گئے ہیں) کہ

ان کی عبادت و نیا میں مفید ہے اوران کے سامنے اپنی حاجتیں پیش کرنا برحق ہے۔ان کا استدلال بیہ ہے کہ ہمیں تحقیق

■ فرمنز فریکا شیئر کے ا

ے یہ بات معلوم ہوئی ہے کہ ان ستاروں کی بڑی تا ثیر ہے روز مرہ کے واقعات میں، آومی کی نیک بختی اور بدبختی میں اور اس کی شدر سی اور بیاری میں اور یہ بات بھی شخقق ہوگئ ہے کہ ستاروں کے لئے ایسے نفوں (ارواح) ہیں جوغیر مادی اور بھی دکھے والے ہیں، جوان کو حرکت کرنے پرآ مادہ کرتے ہیں۔ اور وہ اپنی پرستش کرنے والوں کی طرف سے عافل نہیں ہوتے ۔ پس ان لوگوں نے ان ستاروں کے نام پر بیکل (مجمعے ) بنائے اور ان کی پوجا کرنے لگے۔ عافل نہیں ہوتے ۔ پس ان لوگوں نے ان ستاروں کے نام پر بیکل (مجمعے ) بنائے اور ان کی پوجا کرنے لگے۔ لغالت: تَحَقَّقَ الوجلُ الأَمْوَ ؛ يقين کرنا، وليل سے جانا ..... الله نیگ بھی کی جمعہ، پیکر ۔ قوله: نفو سا مجودة أی عن المادة أو عن الألواث البھی میں ، قال العلامة السندی رحمه الله: والصحیح أنه لیس لها نفوس و لا أرواح، بل هی جمادات و أما حرکة النجوم وغیرها من الأجرام السماویة فید الملائکة المؤکلة علیها اھ

☆ ☆ ☆

دوسرا گروہ: مشرکین یعنی مورتی پوجنے والوں کا ہے۔ بیلوگ مسلمانوں کی طرح بڑی بڑی چیزوں کا منتظم اللہ تعالی کو مانتے ہیں اور کئی بھی معاملہ میں قطعی فیصلہ کرنے کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کے لئے ثابت کرتے ہیں۔ وہ لوگ ان دونوں باتوں میں مسلمانوں کے جمعوا ہیں۔ گردیگرا مور میں وہ مسلمانوں کے ساتھ متفق نہیں ہیں۔ وہ تین باتیں کہتے ہیں۔ پہلی بات: مشرکین کہتے ہیں کہ جو نیک بندے ہم سے پہلے گذرے ہیں انھوں نے اللہ تعالیٰ کی خوب بندگی کی ہوا وراللہ تعالیٰ کا قرب خاص حاصل کرلیا ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان کو خلعت الوہیت سے سرفراز کردیا ہے اور وہ دیگر مخلوقات کی بندگی کے حق دار ہوگئے ہیں ، جیسے کوئی غلام بادشاہ کی شاندار خدمت کرتا ہے تو بادشاہ خوش ہوکر اس کو دیگر مخلوقات کی بندگی کے جو اور اپنی مملکت کے کچھ حصہ کاظم ونتی اس کوسونپ ویتا ہے، جس کی وجہ سے وہ اس علاقہ کے لوگوں کی طرف سے مع وطاعت (بات سننے اور گھم مانے) کا مستحق ہوجا تا ہے۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے ان اولیاء کو بعض امور کا اختیار دیدیا ہے اس لئے ان کی بندگی ضروری ہے۔ بعض بعض امور کا اختیار دیدیا ہے اس لئے ان کی بندگی ضروری ہے۔

مشرکین کی بیہ بات محض بے دلیل ایک دعوی ہے۔ گو کہ بیہ بات صحیح ہے کہ نیک لوگوں نے خدا کی خوب بندگی کر کے قرب خاص حاصل کرلیا ہے، مگر اللہ تعالی نے خوش ہوکر ان کوخلعت الوہیت پہنایا ہے، اس کی کوئی دلیل نہیں، اور بادشاہ اور غلام کی تمثیل سے بیہ بات ثابت کرنا غائب کوشاہد پر قیاس کرنا ہے جو کسی طرح درست نہیں قرآن کریم میں ان کا بیدعوی بیہ کہہ کرر دکردیا ہے کہ حکومت اور ملک صرف اللہ تعالیٰ کے لئے مخصوص ہے، سورۃ الانعام آیت ۵۲ میں ارشادیا کے ہے کہ سورۃ الانعام آیت ۵۲ میں ارشادیا کے ہے۔

'' آپ کہدد بیجئے کہ مجھ کواس بات کی ممانعت کی گئی ہے کہ میں ان کی عبادت کروں جن کی تم لوگ اللہ کو چھوڑ کر عبادت کرتے ہو، آپ ( پیجمی ) کہد دیجئے کہ میں تمہارے خیالات کا اتباع نہ کروں گا ( مشرکین کا پیرخیال وہی ہے جواد پر ندکورہوا) کیونکہ اس حالت میں تو میں بے راہ ہوجاؤں گا،اور راہ راست پر چلنے والوں میں ندرہوں گا۔ آپ کہدو بچئے کہ میرے پاس تو میرے رب کی طرف سے ایک واضح دلیل ہے مگرتم اس کی تکذیب کرتے ہو( سو) جس چیز کاتم تقاضا کررہے ہو( یعنی افکار پرعذاب لے آنا) وہ میرے پاس نہیں (یعنی میرے اختیار میں نہیں،اور وہ واضح دلیل بیہ کاشار کی کانہیں بجزاللہ تعالی کے ﴿ اِن الْمُحْکُمُ اِلَّا لِلْهِ ﴾ اللہ تعالی واقعی بات کو ہتلادیتا ہے اور سب سے اچھا فیصلہ کرنے والا دہی ہے''

اورسورة الكهف آيت ٢٦ ميں ارشاد ب:

'' آپ گہہ دیجئے کہ اللہ تعالی اصحاب کہف کے غار میں تھہرنے کی مدت کو زیادہ جانتا ہے، تمام آسانوں اور زمین کاعلم غیب ای کو ہے، وہ کیسا کچھ دیکھنے والا ہے اور کیسا کچھ سننے والا ہے۔ان لوگوں کا خدا کے سواکوئی بھی مددگار نہیں،اوروہ اپنے تھم میں کسی کو بھی شریک نہیں کرتا ﴿ وَ لَا يُشْوِكُ فِنَى حُکْمِهِ اَحَدًا ﴾ اور سورۃ الفاطر آیت ۱۳ میں ہے کہ:

''وہ رات کودن میں داخل کردیتا ہے اور دن کورات میں داخل کردیتا ہے، اس نے سورج کواور چاند کو کام میں لگا

رکھا ہے، ہرا کیک وقت مقررتک چلتے رہیں گے، یہی اللہ تعالیٰ تمہارا پر وردگار ہے، اس کے لئے سلطنت ہے ﴿ اُسے اُ

الْمُلْكُ ﴾ اوراس کے سواجن کوتم پکارتے ہو وہ تو تھجور کی تشکی کے چھکنے کے برابر بھی اختیار نہیں رکھتے''

یہی استدلال سورۃ الزمر آیت ۲ میں بھی ہے۔ پس جب علم صرف اللہ تعالیٰ کا ہے اور وہ اپنے حکم میں کسی کو بھی
شریک نہیں کرتے اور ملک اور سلطنت بھی انہی کی ہے تو اب یہ دعوی کیسے درست ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مقرب

ریات میں وصف الوہیت ہے سرفراز کیا ہے اوران کو بعض امور کا اختیار دے دیا ہے؟ بندوں کوخلعت الوہیت ہے سرفراز کیا ہے اوران کو بعض امور کا اختیار دے دیا ہے؟

دوسری بات: مشرکین کا بیجی استدلال ہے کہ اللہ تعالی تو غایت درجہ برتر و بالا بیں ، ہر شخص کی براہ راست ان تک پینج کہاں؟ درمیان میں واسط ضروری ہے جوہم کو اللہ سے قریب کرے۔ بیدوسا تطاولیائے کرام اوران کے پیکر ہائے محسوس اصنام ہیں، ہم ان کی پر ستش صرف اس لئے کرتے ہیں کہ وہ ہم کو خدا کا مقرب بنادیں ﴿ مَانَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَوِّ بُوْنَا اللّٰهِ ذُلُهٰی ﴾ (زمر ۳) مشرکین کے خیال میں اللہ کی بندگی اس وقت تک مقبول نہیں ، جب تک کداس کے ساتھ اولیاء کی پر ستش شامل نہ کی جائے اس لئے ان کے نزد یک صرف اللہ کی عبادت کا فی نہیں ، بلکہ ساتھ میں اولیاء کی اوراصنام کی پر ستش بھی ضروری ہے۔

پر ستش بھی ضروری ہے۔

، مشرکین کا بیاستدلال بھی باطل ہے، گو کہ بیہ بات صحیح ہے کہ اللہ تعالیٰ غایت درجہ برتر وبالا ہیں ،مگر ساتھ ہی وہ بندول سے غایت درجہ قریب بھی ہیں۔سورۃ البقرۃ آیت ۱۸۶ میں ہے:

"اورجب میرے بندے آپ سے میرے متعلق دریافت کریں ،تو (آپ میری طرف سے بتادیجے که) میں قریب ہی

ہوں، درخواست کرنے والے کی عرضی کومنظور کر لیتا ہوں جب وہ میرے حضور درخواست کرتا ہے۔سولوگوں کو چاہئے کہ میرےاحکام کوقبول کریں،اور مجھ پریفین رکھیں شاپیروہ لوگ رشدوفلاح حاصل کرسکیں'' اورسورہ ق آیت ۱۶ میں ہے:

''اورہم نے انسان کو پیدا کیا اور اس کے جی میں جو خیالات آتے ہیں،ہم اس کو جانے ہیں اورہم انسان سے اس کی شدرگ سے بھی زیادہ قریب ہیں''

اور بھلا کیوں قریب نہ ہوں؟ جو خالق و مالک ہیں وہ اپنی مخلوق کے احوال سے بے خبر کیوں کر ہو سکتے ہیں؟ اور جب وہ قریب ہیں اور بندوں کی عرضیاں براہ راست سنتے ہیں تو پھر درمیان میں وسائط گردان کر دوری پیدا کرنا کہاں کی عقلمندی ہے؟!

تیسری بات: مشرکین کا ایک استدلال بیہ ہے کہ اولیاء مرنے کے بعد سنتے ، دیکھتے ہیں ، وہ اپنے پرستاروں کی سفارش ،ان کے کاموں کانظم ونسق اوران کی مدوکرتے ہیں ،اس لئے ان کی بندگی ضروری ہے تا کہ وہ راضی رہیں ،گر چونکہ مجردات (روحانیات) کی طرف کامل توجہ نہیں ہو عتی ،اس لئے مشرکوں نے ان بزرگوں کے نام پر بت تراشے تا کہ ان کوقبلہ توجہ بنا کمیں ۔غرض مورتیاں اصل معبود نہیں تھیں ،صرف '' قبلہ نما''تھیں مگر بعد میں ایسے نا خلف پیدا ہوئے جھوں نے فرق نہیں کیااور مورتیوں ہی کو معبود بنالیا۔

اس استدلال کی سخافت (بوداین) اظهرمن انقمس ہے۔مورتیں محض بے جان جمادات ہیں۔ کیا ان کے چلنے والے پیر، پکڑنے والے ہاتھ، دیکھنے والی آئکھیں اور سننے والے گان ہیں؟ اور جب ان کے اعضاءاورخواس نہیں ہیں تو علم وادراک کہاں؟ اورنصرت وامداد کیوں کرممکن ہے؟

[٢] والمشركون: وافقوا المسلمين في تدبير الأمور العظام، وفيما أبرم وجزم، ولم يترك لغيره خِيرَة، ولم يوافقوهم في سائر الأمور: ذهبوا إلى أن الصالحين من قَبْلِهم عبدوا الله وتقربوا إليه، فأعطاهم الله الألوهية، فاستَحَقُّوا العبادة من سائر خلق الله، كما أن مَلِكَ المملوكِ يخدِمه عبده، فَيُحسنُ خدمته، فَيُعطيه خِلْعَة الْمَلِك، ويفوَّض إليه تدبيرَ بلدٍ من بلاده، فيستحق السمع والطاعة من أهل ذلك البلد.

وقالوا: لاتُ قُبل عبادةُ الله إلا مضمومةً بعبادتهم، بل الحق في غاية التعالى، فلا تفيد عبادتُه تقربا منه، بل لابد من عبادة هؤلاء، ليقَرِّبواإلى الله زلفي.

وقالوا: هؤلاء يسمعون ويبصرون ويَشْفَعون لعُبَّادهم ،ويدبرون أمورَهم، وينصرونهم، فنحتوا على أسمائهم أحجارًا، وجعلوها قبلة عند توجُّههم إلى هؤلاء، فخلف من بعدهم خَلْفٌ فلم يَفْطُنوا للفرق بين الأصنام، وبين من هي على صورته، فظنوها معبوداتٍ بأعيانها. ولذلك ردَّ الله تعالى عليهم تارةً بالتنبيه على أن الحكم والملك له خاصة، وتارة ببيان أنها جماداتُ ﴿ اَلَهُمْ أَرْجُلٌ يَّمْشُوْنَ بِهَا؟ أَمْ لَهُمْ أَيْدٍ يَّبْطِشُوْنَ بِهَا؟ أَمْ لَهُمْ أَعْيُنٌ يُبْصِرُوْنَ بِهَا؟ أَمْ لَهُمْ آذَانٌ يَّسْمَعُوْنَ بِهَا؟﴾

تر جمہ: (۲) اور مشرکین مسلمانوں کے ساتھ ہم نواہیں بڑی چیزوں کے ظم ونسق میں اور قطعی اور بالجزم فیصلہ کرنے میں، وہ لوگ کسی اور کواس کا کوئی اختیار نہیں دیتے۔ مگر وہ دیگر امور میں مسلمانوں کے ساتھ متفق نہیں ہیں۔ وہ اس طرف گئے ہیں کہ ان سے پہلے جو نیک بندے گزرے ہیں انھوں نے اللہ تعالی کی خوب عبادت کی ہے اور انھوں نے اللہ کا قرب حاصل کرلیا ہے۔ پس اللہ نے ان کو الوھیت (خدائی) بخشی ہے، پس وہ اللہ کی دیگر مخلوق کی پرستش کے حقد ار ہوگئے ہیں، جس طرح کہ شہنشاہ کی خدمت اس کا غلام کرتا ہے، پس وہ اس کی بہترین خدمت کرتا ہے تو با دشاہ اس کو 'شاہی پوشاک' عطافر ما تا ہے۔ اور اس کو انچ مملکت کے کچھ حصہ کانظم ونسق سپر دکر دیتا ہے، پس وہ اس علاقہ والوں کی طرف سے سمع وطاعت کا مستحق ہوجا تا ہے۔

اور مشرکین پہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالی کی عبادت اس وقت تک مقبول نہیں ہوتی جب تک کہ اس کے ساتھ اُن نیک لوگوں کی پیشش شامل نہ کی جائے ، بلکہ حق تعالی تو غایت درجہ برتر و بالا ہیں ، پس (صرف) ان کی عبادت سے ان کی نزد یکی حاصل نہیں ہو عتی ، بلکہ ان نیک لوگوں کی پیشش بھی ضروری ہے تا کہ وہ اللہ کا نہایت مقرب بندہ بنادیں۔
اور مشرکین پہ کہتے ہیں کہ پہلوگ (یعنی اولیاء) سنتے ہیں اور دیکھتے ہیں اور اپنے پرستاروں کی سفارش کرتے ہیں اور ان کے کاموں کا نظم ونسق کرتے ہیں اور ان کے کاموں کا نظم ونسق کرتے ہیں اور ان کی مدد کرتے ہیں ، پس انھوں نے ان بزرگوں کے ناموں پر پھرتر اشے تاکہ وہ ان اصنام کوقبلہ بنا کیں ، جبکہ وہ ان بزرگوں کی طرف متوجہ ہوں ، پھران کے بعد ایسے نا خلف پیدا ہوئے جو فرق نہیں سمجھ سکے مور تیوں کے درمیان اور ان لوگوں کے درمیان جن کی شکل پر بیمور تیاں ہیں۔ پس ان لوگوں نے ان مور تیوں ہی کو بعینہ معبور شمجھ لیا۔

اوراس بناء پراللہ تعالیٰ نے کبھی توان پر دوکیااس بات پر تنبیہ کرکے کہ تھم اور ملک صرف اللہ تعالیٰ کے لئے مخصوص ہے، اور کبھی یہ بیان فرما کر کہ وہ مور تیال محض جمادات (بے جان چیزیں) ہیں" کیاان کے ایسے پاؤں ہیں جن ہے وہ چلیں؟ یاان کے ایسے کان ہے اور کبھیں؟ یاان کے ایسے کان ہیں جن سے وہ دیکھیں؟ یاان کے ایسے کان ہیں جن سے وہ دیکھیں؟ یاان کے ایسے کان ہیں جن سے وہ سنیں؟" (سورۃ الاعراف آیت ۱۹۵)

#### لغات:

فيه ما أُبُرَم مين مامصدرييه أى في الإبرام والجزم .... النحِيرة (مصدر) انتخاب كرنا، اختيار بونا....

التعالى (مصدر) بلندى ..... الوُّلفى: نزد يكى ، درجه ، مرتبه ..... فَطَنَ (ن ، ک ، س) للأمُو : ادراك كرنا ، مجصنا ..... الجِلْعةُ: وه كيرُ ع جوعزت كيطور بِمليس خِلْعَةُ المَلِكِ أي خِلعة تدل على أن مَلِك الأملاك جعله مَلِكًا (سندى)

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

تیسرا گروہ: عیسائیوں کا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کواللہ تعالیٰ کا قرب خاص حاصل ہے، اور ان کارتبہ تمام مخلوق ہے بلند ہے سور ہ آل عمران آیت ۳۹ و ۴۵ میں آپ کو سحلہ منہ الله (اللہ کا بول) کہا گیا ہے، اس لئے ان کو' اللہ کا بندہ' نہیں کہنا چاہئے ،اییا کہنے ہے ان کو دوسرے بندوں کے برابر کرنالازم آئے گا اور اس میں ان کی کسر شان اور ان کے مقام قرب خاص کو نظر انداز کرنا ہے۔ پھر عیسائیوں میں اختلاف ہوا کہ آپ کی اس خصوصیت کی تعبیر کس لفظ ہے کی جائے ان کی دوجماعتیں ہوگئیں۔

ایک جماعت: آپکو' اللہ کا بیٹا'' کہنے گئی، کیونکہ باپ بیٹے پر مہر بان ہوتا ہے اوراپنی نگاہوں کے سامنے اس کی پرورش کرتا ہے۔اوراس کا درجہ بندوں (غلاموں) سے بلند ہوتا ہے، پس یہی نام ان لوگوں کے خیال میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے لئے موزون ہے۔

اور دوسری جماعت: نے سیدھا آپ کو' خدا'' کہنا شروع کردیا، ان کے خیال میں واجب تعالی نے آپ میں حلول کیا ہے۔ ایک عبی اللہ تعالی اور دوئی ختم ہوگئی ہے، اسی وجہ ہے آپ سے ایسے کا رنا مے صادر ہوئے ہیں جو کسی انسان سے جانے بہچانے نہیں گئے مثلاً مردول کو زندہ کرنا، مادر زادا ندھے کو اور برص کے بیار کو چنگا کرنا اور گارے سے پرندہ بنا کراس کو زندہ کرنا۔ اور جب آپ میں اللہ تعالی موجود ہیں تو آپ کا کلام، اللہ تعالی کا کلام ہواور آپ کی عبادت اللہ تعالی کی عبادت ہے۔

پھر بعد میں ایسے ناخلف بیدا ہوئے جنھوں نے وجہ سمیہ نہیں مجھی کہ آپ کو' اللہ کا بیٹا'' یا ''اللہ'' کیوں کہا گیا ہے اور انھوں نے تقریبا آپ کو حقیق بیٹا اور ہرا عتبار سے '' واجب'' سمجھ لیا تو اللہ تعالیٰ نے بیفر ماکران کی تر دید کی کہ اللہ کے اولا دکہاں ہو سکتی ہے اور اس کی کوئی بیوی تو ہے نہیں؟!' (سورۃ الانعام آیت اور) اور جو بعض'' یا گلوں' نے حضرت مریم رضی اللہ عنہا کو اللہ کی بیوی کہد دیا ہے تو اس عقیدہ کو عیسائیوں میں قبول عام حاصل نہیں ہوا۔ اور کہیں اس طرح تر دید کی کہ صفات کمالیہ لوازم ذات واجہ سے ہیں، غیر اللہ میں وہ معدوم ہیں، پھر عیسیٰ علیہ السلام اللہ کے بیٹے یا اللہ کیسے ہوسکتے ہیں؟ سورۃ البقرۃ آیات ۱۱ او کا امیں ارشاد ہے:

''اورانھوں نے کہا کہ خدا تعالیٰ اولا در کھتا ہے۔اس کی ذات اولا دے پاک ہے، بلکہ اس کامملوک ہے جو کچھ بھی

﴿ الْرَوْرُ بِبَالْشِيرُ لِهِ

آ سانوں اور زمین میں ہے،سب اس کے محکوم ہیں ، وہ آ سانوں اور زمین کا موجد (نیا پیدا کرنے والا) ہے۔ جب وہ کسی کام کا ہونا طے کرتا ہے، توبس بیفر ما تا ہے کہ 'مہوجا''پس وہ ہوجاتی ہے''

پس جومملوک ومحکوم ہووہ خدا کا بیٹا یا خدا کیونکر ہوسکتا ہے؟ اور جوموجد کا ئنات اور قادر مطلق ہواور جس کے اشارہ پر چیزیں وجود میں آجاتی ہوں اسے اولا داور مددگار کی کیا جاجت ہے؟!

نوٹ: تینوں جماعتوں کے پاس لمبے چوڑے دعاوی اور بے شارخرافات ہیں۔ شہرستانی نے اَلْمِلَلُ والنَّحٰل میں صابئیں، کواکب پرستوں اور روحانیت والوں کا اور موحدوں کا ایک لمبا مناظر ہ لکھا ہے، اس کے مطالعہ سے پہلے گروہ کے دعاوی کاعلم ہوگا۔ اور مشرکیین کی خرافات نومسلم سلفی عالم مولا ناعبیداللہ پائلی (متونی ۱۳۱۰ھ) کی مشہور زمانہ کتاب تحفۃ الہند میں دیکھی جاسکتی ہے اور عیسائیوں کے عقیدہ تثلیث وابنیت کی بھول بھیوں کے لئے اظہار الحق وغیرہ ملاحظہ فرمائیں۔ قرآن کریم نے بھی تو حید کے آخری دومر تبوں سے جگہ جگہ بحث کی ہے۔ اور کا فروں کے وساوس وشبہات کی میرحاصل تر دید کی ہے۔

[٣] والنصارى: ذهبوا إلى أن للمسيح عليه السلام قُربا من الله، وعُلُوًا على المحلق، فلاينبغى أن يُسمى عبدًا، فَيُسَوِّى بغيره، لأن هذا سوءُ أدب معه، وإهمال لقربه من الله، ثم مال بعضُهم عند التعبير عن تلك الخصوصية إلى تسميته ابن الله، نظرًا إلى أن الأب يرحم الابن، ويُربَّيْه على عينيه، وهو فوق العبيد، فهذا الاسم أولى به؛ وبعضُهم إلى تسميته بالله، نظرًا إلى أن الواجب حَلَّ فيه، وصار داخلَه، ولهذا يصدُر منه آثارٌ لم تُعُهد من البشر، مثلُ إحياء الأموات وخلق الطير؛ فكلامُه كلامُ الله، وعبادتُه هي عبادة الله، فخلف من بعدهم خَلْفٌ لم يَفُطُنوا لوجه التسمية، وكادوا يجعلون البنوة حقيقية، أو يزعمون أنه الواجب من جميع الوجوه، ولذلك ردَّ الله تعالى عليهم تارة بأنه لاصاحبة له، وتارة بأنه: ﴿ بَدِيْعُ السَّمُوَاتِ وَالْارْض، إنَّ ما أَمُرُهُ إذَا أَرَادَ شَيْنًا أَنْ يَقُولَ لَلهُ: كُنْ ، فَيكُونُ ﴾

وهذه الْفِرَقُ الشلاتُ لهم دعاوِي عريضة، وخُرافات كثيرة، لاتخفى على المتتبع؛ وعن هاتين المرتبتين بحث القرآن العظيم، ورد على الكافرين شبهتهم ردًّا مُشْبعا.

ترجمہ: (۳) اورعیسائی اس طرف گئے ہیں کہ حضرت سے علیہ السلام کو خدا سے قرب خاص حاصل ہے، اور تمام مخلوقات سے ان کارتبہ بلند ہے اس لئے ان کو'' بندہ'' کہنا مناسب نہیں، ایسا کہنے سے ان کودوسر سے بندول کے برابر کرنا لازم آئے گا، اس لئے کہ بید (برابر کرنا) ان کی شان میں بے اوبی ہے اور ان کے تقرب الہی کے لحاظ کوڑک کرنا ہے۔ پھر بعض لوگ اس خصوصیت کی تعبیر کے وقت ان کو'' اللہ کا بیٹا'' کہنے کی طرف ماگل ہوئے ، اس بات پر نظر کرتے ہوئے کہ باپ بیٹے پر مہر بانی کرتا ہے ، اور اپنی نگا ہوں کے سامنے اس کی پر ورش کرتا ہے اور اس کا درجہ غلاموں سے بلند ہوتا ہے ، پس بینا م ان کے لئے موز ون ہے ۔ اور بعض عیسائی آپ کا''خدا''نام رکھنے کی طرف ماگل ہوئے ، اس بات کی طرف نظر کرتے ہوئے کہ واجب تعالی نے آپ میں حلول کیا ہے اور واجب تعالیٰ آپ کے اندر ہوگئے ہیں اور اس وجہ سے آپ سے ایسے آٹار صادر ہوئے ہیں جو کسی بشر سے پہچانے نہیں گئے ، جیسے مردوں کو زندہ کرنا ، اس بات کی طرف نظر کرتے ہوئے کا مام ، اللہ کا کلام ، اللہ کا کلام ہ اللہ کی عبادت اللہ ہی کی عبادت ہے ۔ پھر ان کے بعد ایسے نا خلف پیدا ہوئے جضوں نے وجہ سے نہیں تھی اور قریب تھے کہ وہ بیٹا ہونے کو حقیق بیٹا ہونا سمجھ لیس یاوہ آپ کو اس من کل الوجوہ واجب سمجھ لیس ۔ اور اس بناء پر اللہ تعالیٰ نے بھی تو ان کی تر دیداس طرح کی کہ اللہ کی بیوی نہیں اور بھی اس طرح کی کہ اللہ کی بیوی نہیں اور بھی اس طرح کی کہ انڈ کی بیوی نہیں واس سے کہتے اس طرح کی کہ : ''وہ آسانوں اور زمین کے موجد ہیں جب وہ کسی چیز کو پیدا کرنے کا ادادہ فرماتے ہیں تو اس سے کہتے ہیں کہ وہ جاپی وہ فورا ہو جاتی ہے'۔

اوران تینوں جماعتوں کے پاس لمبے چوڑے دعوے اور بے شارخرافات ہیں، جوتلاش کرنے والے پر پوشیدہ نہیں ہیں، اورانہی دونوں مرتبوں سے قرآن عظیم نے بحث کی ہے۔ اور کافروں کے بوگس دلائل کی سیرحاصل تر دید کی ہے۔ اور کافروں کے بوگس دلائل کی سیرحاصل تر دید کی ہے۔ لغات: الدّاخل: اندرونی صار دَاخِلَه: الدّعیسیٰ کے اندرہوگئے۔ یہی حلول ہے۔ پس یہ جملہ پہلے جملہ کے ہم معنی ہے سات : الدّاخل: اندرونی صار دَاخِلَه: الدّعیسیٰ کے اندرہوگئے۔ یہی حلول ہے۔ پس یہ جملہ پہلے جملہ کے ہم معنی ہے۔ سے عَهِدَ الاَمْرَ: پہنچانا ۔۔۔۔۔ عَهِدَ الاَمْرَ: پہنچانا ۔۔۔۔ دعوی کی جمع دَعَاوِیْ اور دَعَاوَی آئی ہیں ۔۔۔۔۔ اللّٰہ ا

#### باب \_\_\_\_

## شرك كى حقيقت كابيان

شرک: کسی مخلوق میں واجب تعالی کی صفات کو مانے کا نام ہے۔ بدالفاظ دیگر: شرک غیر اللہ کی عبادت کرنے کا نام ہے ان دونوں باتوں میں چولی دامن کا ساتھ ہے، جب اللہ کی صفات کسی مخلوق میں مان لیس گے تو اب اس مخلوق کی بندگی لازم ہے۔ اور شرک پیدا اس طرح ہوتا ہے کہ لوگ کسی مخلوق ہے، نبی سے یا ولی سے کوئی جیرت انگیز (خارق عادت) کا م صادر ہوتا ہواد کیھتے ہیں تو وہ اس کام کواس مخلوق کا'' ذاتی ''فعل تصور کرنے لگتے ہیں لیعنی سے بھھ بیٹھتے ہیں کہ وہ بندے اس کام کواس مخلوق کا ''ذاتی ''فعل تصور کرنے لگتے ہیں لیعنی سے بھھ بیٹھتے ہیں کہ وہ بندے اس کام کے خالق ہیں۔ پھر لوگ ان بندوں کی عبادت کرنے لگتے ہیں۔

شرک کی حقیقت سمجھنے کے لئے'' صفات واجب' اور'' عبادت' کی حقیقت جاننی ضروری ہے۔ کیونکہ خالق اور مخلوق کی صفات بہ ظاہر بکسال نظر آتی ہیں۔حیات ( زندگی ) سمع وبصر ( سننا، دیکھنا) قدرت ( طاقت ) مشیت وارادہ شرف ( بزرگی ) تسخیر ( تابعدار بنانا ) اور نفاذِ تھم وغیرہ صفات کمالیہ جس طرح واجب میں پائی جاتی ہیں ،مخلوق میں بھی

- ﴿ الْمَــُورُ بِبَائِدُ إِلَ

پائی جاتی ہیں۔اس لئے دونوں کی صفات میں امتیاز کرنا ضروری ہے۔اس وفت شرک کی حقیقت لیعنی 'صفات واجب کومخلوق میں ماننے'' کا مطلب سمجھ میں آسکتا ہے۔

ای طرح ''عبادت' کسی انتهائی درجه تعظیم کرنے کا یا کسی کے سامنے غایت درجه خاکساری کرنے کا نام ہے۔نفس تعظیم اور کفن کا نام عبادت نہیں۔لہذا یہ جاننا ضروری ہے کہ ' غایت تذلل'' اور''نہایت تعظیم'' کیا ہے؟ اس سے شرک کی حقیقت سمجھ میں آئے گی۔شاہ صاحب رحمہ الله فرماتے ہیں:

عبادت: غایت درجہ تذلل کا نام ہے۔ تذلل کے معنی ہیں خاکساری۔ عاجزی اور فروتنی کرنا یعنی عمل ہے خود کو عاجز وحقیر قرار دینااب بید مسئلہ طلب رہتا ہے کہ کونساعمل غایت تذلل ہے اور کونسا کم تر درجہ کا؟ بیہ بات دوطرح سے متعین کی جاسکتی ہے۔

آ عمل کی حالت دیکھ کر، مثلاً قیام (کسی کے سامنے دست بستہ کھڑا ہونا) اور بجدہ (کسی کے سامنے ماتھا زمین پر ٹیکنا) دوعمل ہیں ظاہر ہے کہ قیام میں کم تر درجہ کی فروتنی ہے اور سجدہ میں اعلی درجہ کی ، کیونکہ اس ہے آگے عاجزی کرنے کا کوئی درجہ باقی نہیں ہے ، پس سجدہ کوعبادت کہا جائے گا اور قیام کوعبادت قر ارنہیں دیا جائے گا۔

نیت کے اعتبار سے ، نیعنی جس فعل ہے الی تعظیم مقصود ہوجیسی بندے خدا کی کیا کرتے ہیں ، وہ فعل عبادت ہے۔ اور جس فعل سے الی تعظیم مقصود ہوجیسی رعایا ہادشاہ کی یا شاگر داستاذ کی کرتے ہیں ، وہ فعل عبادت نہیں ، کیونکہ بیا کم تر درجہ کی تعظیم ہے۔

امتیاز کی یہی دوصورتیں ہیں، تیسری کوئی صورت نہیں۔ مگر جب بید یکھا جاتا ہے کہ ملائکہ نے آدم علیہ السلام کواور برادران یوسف نے یوسف علیہ السلام کو'' سلامی کاسجدہ'' کیا تھا تو''سجدہ'' کومطلقاً غایت تذلل اور عبادت قرار نہیں دیا جاسکتا۔ پس تعیین کی صورت اول مفید مطلب نہیں۔ صرف دوسری صورت ہی کومعیار بنایا جاسکتا ہے مگر بات ابھی تک غیرواضح ہے،''الدّجیسی تعظیم'' کا کیا مطلب ہے؟ لہذا تفصیل ساعت فرمائے!

جب کوئی کئی کے سامنے خاکساری کرتا ہے تو وہاں دوطرف ہوتے ہیں، ایک خاکساری کرنے والے کی جانب۔
دوسری اُس سی کی جانب جس کے سامنے خاکساری کی جارہی ہے۔ اور تذلل کا تحقق اس وقت ہوتا ہے جب خاکساری
کرنے والے میں ضعف ونا تو انی ، خست و کمینگی اور عاجزی و نیاز مندی کا لحاظ کیا جائے اور دوسری جانب میں قوت
و بزرگی، شرف وعظمت اور تنجیر ونفاذ تھم کا لحاظ کیا جائے یعنی پی تصور کیا جائے کہ خاکساری کرنے والا ہرا عتبارے ضعیف
و نا تو اس ، ناچیز و بیج اور عاجز و مغلوب ہے۔ اور جس کے سامنے خاکساری کی جارہی ہے وہ ہستی قادر مطلق ، بزرگ و برتر
ہے اور ہر چیز اس کے تابع فرماں ہے اور ہر تھم اس کا نافذ ہوکر رہنے والا ہے ، کوئی اس کوروک نہیں سکتا ، جب دونوں
عانبوں میں یہ با تیں ملحوظ ہوئی تو وہ خاکساری عایت تذلل ہوگی ، ور نہیں۔

صفات کمالیہ کے دو درجے: یہاں ذہن میں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ غایت تذلل کے لئے دونوں جانبوں میں مذکورہ بالامتضاد باتوں کا لحاظ کیے کیا جاسکتا ہے جبکہ دونوں جانب کی صفات میں یکسانیت ہے؟ یعنی خاکساری کرنے والا اور جس کے سامنے خاکساری کرتا ہے دونوں حیات، مع، بھر، مشیت، ارادہ، قوت، شرف، شخیر اور نفاذ حکم وغیرہ صفات کمالیہ کے مالک ہیں۔ پھر'' خاکسار کی طرف غایت درجہ ذلت' اور واجب تعالی کی طرف غایت درجہ علو (بلندی) کیے فرض کی جاسکتی ہے؟

اس کا جواب میہ ہے کہ صفات کمالیہ میں اگر چہ بظاہر بکسانیت نظر آتی ہے گر حقیقت میں دونوں کی صفات میں بؤن بعیدا در آسان در مین کا فرق ہے۔ اگر آدی مختی بالطبع ہو کرغور کرے۔ توبیہ بات اچھی طرح اس کی سمجھ میں آجائے گی کہ خور آدی صفات کمالیہ کے دواندازے اور دو در ہے کرتا ہے۔ ایک ادنی درجہ یعنی ایسی توت و ہزرگی اور الی سخیر وہم رانی جوخوداس غور کرنے والے میں اور اس کے مانندلوگوں میں پائی جاتی ہے دوسرااعلی درجہ یعنی ایسی توت و شرف اور ایسی سخیر وہم ناطق جواللہ تعالیٰ میں ہوتا ہے، جو حدوث وامرکان کے عیب سے پاک ہیں۔ اور جس طرح میصفات اس مخلوق میں ہوتی ہیں جس کی طرف بفرض محال اللہ تعالیٰ کی خصوصیات میں سے کوئی خصوصیت منتقل مانی جاتی ہے۔ منز فرض دونوں طرف کی صفات میں بہت ہوافرق ہے۔ تین مثالوں سے یہ بات واضح ہوگی:

پہلی مثال:غیب کی بانوں کو جائے کے دوطریقے ہیں، ایک:غور وفکر کرے اور مقد مات معلومہ (جانی ہوئی بانوں) کو ترتیب دے کر جانا، یا دانائی اور زیر کی ہے جاننا، یا خواب ورؤیا ہے جاننا، یا کشف والہام کے ذریعہ جاننا۔ مغیبات کو جائے کے ان طریقوں ہے ہرکوئی استفادہ کرسکتا ہے اور بعض غیوب کو جان سکتا ہے دوسرا:غیب کا ذاتی علم جو خانہ زاد ہوتا ہے، کسی سے مستفاذ ہیں ہوتا، نہ اس کی مخصیل کے لئے جتن کرنا پڑتا ہے۔ مغیبات کو جاننے کے ان دونوں طریقوں میں آسان وزمین کا تفاوت ہوگا، پہلا علم مخلوقات کا ہے اور دوسرا خالق کا۔ اور دونوں میں کیسانیت تو کیا، قرب و نقار ب بھی نہیں ہے۔

دوسری مثال: تا ثیر یعنی متاثر کرنا، تدبیر یعنی ظم وانظام کرنا اور تنجیر یعنی تابع فرمان کرنا اوران کے علاوہ دیگر صفات نفوذ وغلبہ کا بھی یہی حال ہے آ دمی اس کے بھی دو در ہے کرتا ہے ایک بمعنی مباشرت یعنی کسی کام کو بدست خود کرنا، اپنی صلاحیتوں کو اور اپنے اعضاء کو استعال کرنا، اشیاء کی مزاجی کیفیات: حرارت و برودت وغیرہ سے مدد لینا اور اپنی خداد اد صلاحیتوں سے کام لے کرکسی کام کو انجام دینا اور کسی مادہ کو متاثر کر کے کوئی چیز بنانا، پھراس کو اپنے زیر حکم وتصرف رکھنا، دوسرا بمعنی تکوین یعنی آلات و اسباب کی احتیاج کے بغیر کسی چیز کو بنانا، جو خدا کی شان ہے کہ جب وہ کسی چیز کو نیست سے مست کرنا چاہتے ہیں تو بس بہتے ہیں، تو وہ ہو جاتی ہے۔ پس خالق ومخلوق میں بیصفات بہ ظاہر یکسال نظر آتی ہیں مگر در حقیقت آسان و زمین کا تفاوت ہے، دونوں میں کوئی جوڑ ہی نہیں ہے۔

- ﴿ أُوْسَوْمَ لِيَالْمِيْرُ لِهِ ﴾

تیسری مثال: ای طرح عظمت وشرف اور قوت و مقدرت کے بھی آ دی دودر ہے کرتا ہے۔ ایک: بادشاہ کی عظمت جورعایا کی بہنست اس کو حاصل ہوتی ہے، جس کا تعلق عملہ کی کشرت اور مال واسباب کی فروانی کے ساتھ ہے یا بہاور آ دمی کی اور استاذ کی عظمت ، جوان کو کمز وراور شاگر د کی بہنست حاصل ہوتی ہے، بیالی عظمت ہے جس کوخو دغور کرنے والا بھی اپنا اندر کسی درجہ میں پاتا ہے۔ دوسرا درجہ: اس عظمت کا ہے جو صرف ذات متعالی (بلند و برتر) میں پائی جاتی ہے، جس کی کوئی نہایت ہی نہیں اور جس کو الفاظ تعبیر ہی نہیں کر سکتے غور کریں ،عظمت و شرف کے ان دونوں درجوں میں کس قدر رتفاوت ہے؟ کوئی مناسبت ہے ان دونوں درجوں میں؟

الغرض: آپ بیراز پانے میں ذرا بھی ستی نہ کریں، یقین کامل کے حصول تک غور وفکر جاری رکھیں جو بھی شخص اس
بات کامعتر ف ہے کہ ممکنات کا سلسلہ ایک ایسے واجب تعالی پرمنتہی ہوتا ہے جو کسی کے مختاج نہیں، وہ ضروران صفات
کمالیہ کے، جن کے ذریعہ لوگ باہم ایک دوسرے کی تعریف کرتے ہیں، دو درجے کرے گا ایک برتر درجہ جو واجب
تعالیٰ کے لئے خاص ہے، دوسرا کم تر درجہ جو ان مخلوقات کے لئے ہے جن کو وہ معتر ف اپنے جیسا سمجھتا ہے۔
تعالیٰ کے لئے خاص ہے، دوسرا کم تر درجہ جو ان مخلوقات کے لئے ہے جن کو وہ معتر ف اپنے جیسا سمجھتا ہے۔
الحاصل: شرک نام ہے صفات واجب کو کسی مخلوق میں مان کر اس کی بندگی کرنے کا یعنی ایسے افعال کرنے کا جس
سے اس مخلوق کی غایت درجہ تعظیم، اور عبادت کرنے والے کی غایت درجہ خاکساری ظاہر ہوتی ہے۔

### ﴿باب في بيان حقيقة الشرك

اعلم أن السعبادة هو التذلل الأقصى؛ وكونُ تذللِ أقصى من غيره لا يخلو إما أن يكون بالصورة، مثلُ كونِ هذا قياما، وذلك سجودًا؛ أو بالنية: بأن نوى بهذا الفعل تعظيمَ العباد لمولاهم، وبذلك تعظيمَ الرعية للملوك، أو التلامذةِ للأستاذ، لاثالث لهما.

ولما ثبت سجودُ التحية من الملائكة لآدم عليه السلام، ومن إخوة يوسف ليوسف عليه السلام، وأن السجود أعلى صُور التعظيم، وجب أن لايكون التمين ولا بالنية؛ لكن الأمر إلى الآن غَيْرُ منقّح، إذ المولى - مثلاً - يُطلق على معان، والمراد ههنا المعبود لامحالة، فقد أخذ في حد العبادة.

فَالْتَنقيح : أَنَ التَّذَلُّلَ يَستَدعى ملاحظةَ ضُعْفِ في الذليل، وقوةٍ في الآخر، وخِسَّةٍ في الذليل، وشوفٍ في الآخر، وخِسَّةٍ في الذليل، وشرفٍ في الآخر، وانقيادٍ وإخباتٍ في الذليل، وتسخيرِ ونفاذِ حكم للآخر.

والإنسان إذا نُحلِّي ونفسَه أدرك لامُحالة: أنه يُقَدِّرُ للقوة والشرف والتسخير، وما أشبهها مما يعبَّرُبه عن الكمال، قَدْرَيْنِ: قدرًا لنفسه، ولمن يُشَبِّهُه بنفسه، وقدرًا لمن هومتعالِ عن

وصُمَةِ الحدوث والإمكان بالكلية، ولمن انتقل إليه شيئ من خصوصيات هذا المتعالى.

فالعلم بالمغيبات يجعله على درجتين: علم بَرَوِيَّةٍ، وترتيبِ مقدِّمات، أو حَدْس، أو منامٍ، أو تلقى إلهام، مما يجد نفسه لايباين ذلك بالكلية؛ وعلم ذاتى ، هو مقتضى ذاتِ العالِم لا يُلَقَّاه من غيره، ولا يتجشم كَسُبه.

وكذلك يجعل التأثير والتدبير والتسخير — أيَّ لفظٍ قلتَ —على درجتين: بمعنى المباشرة واستعمال الجوارح والقوى، والاستعانة بالكيفيات المزاجية، كالحرارة والبرودة ، وما أشبه ذلك ممايجد نفسه مستعدةً له، استعداداً قريبا أو بعيدًا، وبمعنى التكوين من غير كيفية جسمانية، ولامباشرة شيئ وهو قوله: ﴿ إِنَّمَاأُمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْنًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾

وكذلك يجعل العظمة والشرف والقوة على درجتين:

أحداهما : كعظمةِ المَلِك بالنسبة إلى رعيته، مما يرجع إلى كثرة الأعوان، وزيادة الطَّوْلِ، أو عظمة البَطَلِ والأستاذِ بالنسبة إلى ضعيفِ البطشِ والتلميذِ، مما يجد نفسه يشارك الْعَظِيْمَ في أصل الشيئ.

و ثانيتهما: مالايو جد إلا في المتعالى جدًا.

ولاتَنِ في تفتيش هذا السرحتى تستيقن أن المعترف بانصرام سلسلة الإمكان إلى واجب لا يحتاج إلى غيره، يضطر إلى جعل هذه الصفات التي يتمادحون بها على در جتين: درجة لما هالك، ودرجة لما يُشَبَّهُ بنفسه.

ترجمہ: شرک کی حقیقت کا بیان: جان لیں کہ عبادت نہایت درجہ تذلل (خاکساری وفروتن کرنے) ہی کا نام ہے۔ اور کسی تذلل کا انتہائی درجہ ہونا اس کے غیر سے متاز ہوکر دوحال سے خالی نہیں: یا تو صورت (عمل) سے ہوگا جیسے اس کا (بعنی غیراقصی تذلل کا) تیام ہونا، اورائس کا (بعنی اقصی تذلل کا) سجدہ ہونا، یا نیت سے ہوگا، بایں طور کہ اس فعل سے بندوں کے اسپنے مولی کی تعظیم کا ارادہ کر ہے، اورائس فعل سے رعایا کے بادشا ہوں یا تلاندہ کے استاذوں کی تعظیم کا ارادہ کر ہے، اورائس فعل سے رعایا کے بادشا ہوں یا تلاندہ کے استاذوں کی تعظیم کا ارادہ کر ہے، اورائس فعل سے رعایا ہے کہ دشا ہوں یا تلاندہ کے استاذوں کی تعظیم کا ارادہ کر ہے۔ اورائس فعل سے رعایا ہے کہ دشا ہوں یا تلاندہ کے استاذوں کی تعظیم کا ارادہ کر ہے۔ علاوہ) کوئی صورت نہیں۔

اور جب فرشتوں کا آ دم علیہ السلام کواور برادران یوسف کا یوسف علیہ السلام کو سجد ہ تحیہ کرنا ثابت ہے اور یہ بھی ثابت ہے کہ تعظیم کی تمام صورتوں میں سجدہ ہی اعلی تسم کی تعظیم ہے تو ضروری ہے کہ ان ہر دوشم کے سجدوں میں امتیاز نیت ہی سے کیا جائے لیکن بات ابھی تک واضح نہیں ہے ، کیونکہ لفظ مولی کا - مثال کے طور پر - کئی معنی پراطلاق ہوتا ہے۔اور یہاں لفظ''مولی''سے یقیناً معبود مراد ہے ، کیونکہ وہ لفظ عبادت کی تعریف میں استعمال کیا گیا ہے۔

- ﴿ الْوَسُوْرَ لِيَكُلْفِ كُلْ

﴿ نَصَوْرَ بِبَلْقِيَرُ ﴾ -

پس مقع بات بیہ ہے کہ تذلل جا ہتا ہے خا کسار میں ضعف کے لحاظ کرنے کواور دوسرے میں قوت کے لحاظ کرنے کو۔ اور ذکیل میں کمینگی اور دوسرے میں بزرگ کے لحاظ کرنے کو،اور ذکیل میں تابعداری اور نیاز مندی اور دوسرے میں تنخیر ونفاذ تھم کے لحاظ کرنے کو۔

اورانسان جب مخلّی بالطبع ہوکرغورکر ہے تو وہ لامحالہ مجھ لے گا کہ قوت وشرف اور تسخیر کے لئے اوران کلمات کے لئے جو مذکورہ کلمات سے ملتے جلتے ہیں ،ان کلمات میں سے جن کے ذریعہ کمالات کو تعبیر کیا جاتا ہے ان سب کے لئے وہ دواندازے کرتا ہے۔اور دوسرااندازہ اس وہ دواندازے کرتا ہے۔اور دوسرااندازہ اس مستی کے لئے جو صدوث وامکان کے عیب سے بالکلیہ برتر ہے،اوراس مخص کے لئے جس کی طرف (بالفرض) اس برتر کی خصوصیات میں سے کوئی خصوصیت منتقل ہوگئی ہے۔

مثلاً غیب کی باتوں کو جانے کے آ دمی دو در ہے گردا نتا ہے۔ ایک :غور وفکر اور جانی ہوئی باتوں کوتر تیب دے کریا زیر کی ، یا خواب یا الہام کے ذریعہ جاننا، جوان چیزوں میں سے ہیں کہ آ دمی خود کوان چیزوں سے بالکلیہ مغائز نہیں پاتا۔ اور (دوسرا) علم ذاتی ہے، جوخود عالم (جانے والے) کی ذات کا مقتضی ہے، وہ اس علم کوسی غیر سے حاصل نہیں کرتا، اور نہاس کے لئے اکتباب کی زحمت کرنی پڑتی ہے۔

اوراسی طرح تا ثیر، تدبیراور تسخیر — جولفظ چاہواستعال کرو — آ دی ان کے بھی دودر ہے کرتا ہے (ایک) جمعنی مباشرت (یعنی کسی کام کو بدست خود کرنا) اور جمعنی اعضاء اور قوی (صلاحیتوں) کو استعال کرنا اور جمعنی مزاجی کیفیات جیسے حرارت و برودت سے مدد طلب کرنا (جیسے باردوحاردواؤں سے بیاریوں کاعلاج کرنا) اوراُن چیزوں کے معنی کر کے جو اِن چیزوں کے مشابہ ہیں۔ اُن میں سے کہ آ دمی این میں ان کی استعداد پاتا ہے، خواہ وہ قریبی استعداد ہویا دورکی۔ اور (دوسرا درجہ) جمعنی تکوین یعنی جسمانی کیفیت کے بغیر اور کسی چیز کو بدست خود کئے بغیر بنانا، جس کا تذکرہ اس آیت میں ہے کہ: '' جب وہ کسی چیز کا ارادہ کرتا ہے، تو بس اس سے کہتا ہے کہ ''ہوجا'' تو وہ ہوجاتی ہے (سررۃ یُس آیت ۱۸)

اورای طرح آ دمی عظمت،شرف اورقوت کے بھی دودر ہے کرتا ہے۔

ان میں سے ایک جیسی بادشاہ کی عظمت اس کی رعایا کی بہ نسبت، جن کا تعلق کارندوں کی کثر ت اور مالداری کی زیادتی ہے ہے، یابہا دراوراستاذ کی عظمت، کمزور پکڑوالے اور شاگر دکی بہ نسبت عظیمتیں ایس ہیں کہ آ دی خودکو پاتا ہے کہ وہ عظیم کے ساتھ نفس عظمت میں شریک ہے ( کمی بیشی کا فرق الگ چیز ہے )

اوران میں سے دوسرا درجہ: وہ عظمت ہے جوصرف ذات متعالی کے اندر ہی پائی جاتی ہے۔ اور آپ ذرانستی نہ کریں اس راز کی تفتیش میں تا آئکہ آپ یقین کرلیں کہ سلسلۂ امکان کے ایسے واجب پرمنتہی ہونے کامعتر ف، جواپنے علاوہ کا قطعاً محتاج نہیں ہے،مجبور ہے ان صفات کوجن کے ذریعہ لوگ ہاہم ایک دوسرے کی تعریف کرتے ہیں، دو درجوں میں گرداننے کی طرف،ایک درجہان صفات کے لئے جو وہاں ( وَات واجب میں ) ہیں،اوردوسرادرجہان مخلوقات کے لئے جن کووہ اپنے جیسا سمجھتا ہے۔

#### لغات:

تَذَكُّل : فروتَىٰ كرنا ، عاجِزى كرنا ، التِ وَققير بمحصنا ... تَسَمَّة قَسَمُّزًا : جدا ، ونا .... قَسَدَّ تقديرًا : انداز وكرنا ..... المؤصَّمة : عيب الروية امور مين غور وفكر كرنا .... المحدّس : دانا كَى ، زيرى .... لا يُسلَقَّاه ( فعل مضارع مجهول منفى ) از تفعيل ) : وفهين عطا كياجا تا .... تَجَشَّم الأَمْرَ : مشقت سے كام كرنا .... لا تن ( فعل نبى ) از وَسَى يَنِي وَنَيًا : ست مونا ، تحكنا ، كمر ورمونا .... انصَرَمَ ، كت جانا ، مقطع مونا ...

تصحیح: العظیم اصل میں العُظْم تھا، جوظیم کی جمع ہے، تصحیح مخطوط کراچی ہے گی ہے۔

### شرک وتشبیه متوارث گمراهیاں ہیں

شرک کے معنی اوپر بیان ہوئے۔ اورتشبیہ کے معنی ہیں:''مخلوق کی صفات واجب تعالیٰ میں ماننا'' مخلوق کی ساری ہی صفات ناقص درجه کی ہوتی ہیں،جیسا کہاو پر گذرا،اور جب ناقص صفات واجب تعالیٰ میں مان لی گئیں تو خدا بھی ناقص ہوا۔اور ناقص خدا کو مددگاروں کی ضرورت ہوگی اور مددگار معاملات میں دخیل ہوتے ہیں۔اس لئے ان شرکاء کی عبادت ضروری ہوئی۔مشرکین میں دیوی دیوتاؤں کا جوتصور پایاجا تا ہے وہ خدا کے بارے میں ان کے تصور کی اس کمزوری پربنی ہے۔ غرض شرک وتشبیه کی بیاریاں متوارث ہیں نسل درنسل چلی آرہی ہیں اور یہ بیاریاں تین وجہ سے پیدا ہوتی ہیں: مپہلی وجہ: صفات کمالیہ کے دونوں درجوں میں استعمال ہونے والے الفاظ قریب قریب میساں ہیں۔ یعنی جوالفاظ واجب تعالیٰ کی صفات کے لئے استعمال کئے جاتے ہیں ،تقریبا وہی الفاظ مخلوق کی صفات کے لئے بھی استعمال کئے کن آپ ایمانداروں کے ساتھ بڑے ہی شفیق (اور)مہربان ہیں'اوریہی صفتیں قرآن کریم میں جگہ جگہ اللہ تعالیٰ کے لئے بھی استعال کی گئی ہیں۔ایسے مواقع میں صفات واجب اور صفات مخلوق میں فرق مراتب کرنا ضروری ہے۔ کیونکہ خدا کی رافت ورحمت کا درجہاور ہے،اوررسول اللہ عِللنَّهِ اَیْنِیمَ کی شفقت ومہر بانی کا درجہاور ہے۔اسی طرح سمع وبصراور ید و وجہ کی صفات خالق ومخلوق دونوں کے لئے نصوص میں وار د ہوئی ہیں۔ یہاں بھی فرق درجات کرنا ضروری ہے۔ مگر بھی ابیا ہوتا ہے کہ جاہل یا بچے فہم در جوں کا بیفر ق ملحوظ نہیں رکھتاا ورنصوص شرعیہ کوغیر کل میں استعمال کرنے لگتا ہے۔ تو شرک یا تشبیه کی گمراہیاں پیدا ہوتی ہیں یعنی لوگ یا تو مخلوق میں واجب جیسی صفتیں ماننے لگتے ہیں، یامخلوق جیسی ناقص صفات واجب تعالیٰ میں مان لیتے ہیں۔اور گمراہی کا بیسلسلہ بہت قدیم زمانہ سے چلاآ رہا ہے۔

دوسری وجہ: بار ہاشرک وتشبیہ کی گمراہیاں اس وجہ ہے پیدا ہوتی ہیں کہلوگ بعض انسانوں ہے، یا فرشتوں ہے، یاستاروں وغیرہ سے،ایسے حیرت زا،محیرالعقول، خارق عادت آ ثارصا درہوتے ہوئے و یکھتے ہیں جن کی کوئی توجیہان کی عقل میں ممکن نہیں ہوتی ۔ان کووہ کا مخلوق کی استعداد ہے مستبعد معلوم ہوتے ہیں ، چنانچہ وہ البحص کا شکار ہوجاتے ہیں،اوران مخلوقات کے لئے اللہ جیسی عظمت اوراللہ جیسی قوت تسخیر مان لیتے ہیں۔اوران کی پوجا شروع کر دیتے ہیں۔ تیسری وجہ:اللہ تعالیٰ کی صفات کی صحیح معرفت کا نہ ہونا اور ناقص معرفت کی وجہ ہے مخلوق کی خدا دا د صلاحیتوں کے بارے میں غلط نہی میں مبتلا ہونا بھی شرک وتشبیہ کی گمراہی کا سبب ہے۔ کیونکہ صفات کا جو'' برتر درجہ' ہے یعنی واجب تعالیٰ کی صفات، ان کی معرفت میں سب لوگ کیسال نہیں ہوتے۔ بعض لوگ تو موالید (جمادات، نباتات اور حیوانات) کی "خدا داد' صلاحیتوں کو سمجھتے ہیں کہ وہ خودان کی صلاحیتوں کے قبیل سے ہیں، کوئی مافوق الفطرت صلاحیتیں نہیں ہیں گربعض لوگ بیہ بات نہیں سمجھ سکتے ،اس لئے وہ غلط نہی کا شکار ہوجاتے ہیں۔ وہ نبیوں کو،فرشتوں کو،اور طیاند تاروں کوغیر معمولی صلاحیتوں کا مالک سمجھ بیٹھتے ہیں اوراس طرح وہ ان کوخدائی کا درجہ دیکر ، ان کے سامنے جبہ سائی شروع کر دیتے ہیں۔ فاكده: صفات واجب كي معرفت ميں جہل بسيط مصر نہيں ، وہ قابل عفو ہے۔ كيونكيہ ہر شخص اسى كامكلّف ہے جس كي اس کے اندراستطاعت ہے۔قرآن کریم میں بہ قاعدہ پانچ جگہ مذکور ہے۔ پس اگر کسی میں عقل کی کمی ہواور وہ صفات واجب کو کما حقہ نہ مجھ سکے تو ایبافخص قابل عفو ہے۔ صحیحین میں جو قصہ مردی ہے اس کا یہی محمل ہے۔ وہ قصہ یہ ہے: '' رسول الله سَلِلنَّهَ اللهِ عَلَيْهِ فَي بيان فر ما يا كه ايك ايس شخص نے جس نے بھی كوئى نيكى كا كام نہيں كيا تھا، اپنے گھر والول سے کہا۔ اور ایک روایت میں یہ ہے کہ اس نے اپنفس پرزیادتی کی تھی یعنی گناہ بہت کئے تھے، پس جب اس کی موت کا وفت قریب آیا تو اس نے اپنے بیٹوں کو وصیت کی کہ جب وہ مرجائے تو ور ثاءاس کوجلا دیں۔ پھر اس کی آ دھی را کھ جنگل میں اور آ دھی را کھ دریا میں ڈال دیں۔ پس فتم بخدا! اگر اللہ تعالیٰ نے اس پر قدرت حاصل کر لی تو وہ اس کوالیں سخت سزا دیں گے کہ دنیا میں کسی کوالیں سخت سزانہ دی ہوگی۔ پھر جب وہ مرگیا تواس کے بیٹوں نے ویساہی کیا جیسااس نے کہاتھا۔ پس اللہ تعالیٰ نے سمندر کو حکم دیااس نے اپنے اندر کے اجزاء جمع کئے، ای طرح جنگل نے بھی جمع کئے اور و پھنے درست ہوکر پیدا ہو گیا۔ پھراللہ تعالیٰ نے اس سے پوچھا کہ:'' تونے یہ حرکت کیول کی؟"اس نے جواب دیا:" آپ کے ڈرے، اے میزے رب! اور آپ (میری نیت کو) خوب جانتے ہیں'' پس اللہ تعالیٰ نے اس کو بخش دیا ( بخاری کتاب التوحید باب ۳۵ حدیث نمبر ۲۰۵ مسلم شریف کتاب التوبيح اص ا ع (مصرى) مشكوة شريف، كتاب الدعوات، باب سِعَة رحمة الله، حديث نمبر ٢٣٦٩) ند کور چھن اللہ تعالیٰ کو قا در مطلق تو مانتا تھا مگر وہ یہ مجھتا تھا کہ قدرت کا تعلق ممکنات سے ہے،محالات سے نہیں <sub>۔</sub> اور جب وہ جلا دیا جائے گا اور اس کی خاک منتشر کر دی جائے گی تو اس کا جمع کرنامحال ہے، اور الیبی بات وہ اپنی ﴿ لِمَسْزِعَ لِيَبَالْشِيَلِ ﴾ -

ناتف فہم سے مجھ رہاتھا،اس وجہ سے اس سے درگذر کیا گیا یہی جہل بسیط ہے جوم عزنہیں مضرا ور سخت مصر جہل مرکب ہے کہ صفات واجب کی سجھ معرفت حاصل نہیں ہے،اور سمجھتا ہے کہ اس کو سجھ معرفت حاصل ہے۔ پھر وہ اس ناقص معرفت کے مطابق صفات کے جومظا ہر کا گنات میں دیکھتا ہے ان کو خدا بنالیتا ہے۔ ظاہر ہے کہ بیہ بات نہ قابل درگذر ہے،نہ ہو سکتی ہے۔

غرض مذکورہ بالا وجوہ ثلاثہ کی وجہ ہے ستاروں کواورا لیے نیک لوگوں کو جن سے خارق عادت امور جیسے کشف اور قبولیت دعا کاظہور ہوا ہے،اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک ٹھہرانے کی بیاری اوراللہ کومخلوقات جیسا ماننے کی خرابی لوگوں میں متوارث چلی آ رہی ہے، ہمیشہ ہی لوگ اس کیچڑ میں لت بت رہے ہیں۔

انبیاء نے شرک کی حقیقت واشگاف کردی ہے: ہرزمانہ میں حضرات انبیاء لوگوں کوشرک کی حقیقت خوب کھول کر سمجھاتے رہے ہیں۔ انھوں نے صفات کے دونوں درجوں کو ایک دوسرے سے بالکل جدا کردیا ہے۔ اور مقدس درجہ واجب تعالیٰ کے لئے خاص کر دیا ہے۔ گوالفاظ دونوں درجوں کے لئے قریب ہی قریب ہوں یا ایک ہی ہوں، جیسے لفظ دونوں درجوں کے لئے قریب ہی قریب ہوں یا ایک ہی ہوں، جیسے لفظ دونوں درجوں کے لئے قریب ہی قریب ہوں یا ایک ہی ہوں، جیسے لفظ دونوں درجوں کے ایئے قریب ہی قریب ہوں یا ایک ہی ہوں، جیسے لفظ دونوں درجوں کے ایئے قریب ہی قریب ہوں الک واقائے دودر ہے ہیں:
میسے معنی معالج و چارہ ساز ہے اور 'سیّد'' بمعنی ما لک واقائی جی چارہ ساز اور کامل آقاصر ف اللہ تعالیٰ ہیں۔ درج ذیل حدیثوں میں یہی فرق واضح کیا گیا ہے۔
درج ذیل حدیثوں میں یہی فرق واضح کیا گیا ہے۔

حدیث: حضرت ابو رِمُنهٔ رضی الله عنه کے والد خدمت نبوی میں حاضر ہوئے۔انھوں نے آپ کی پیٹے میں مہر نبوت کی حصرت ابو رِمُنهُ رضی الله عنه کے والد خدمت نبوی میں حاضر ہوئے۔انھوں نے آپ کی پیٹے میں مہر نبوت دیکھی تواس کو پھوڑ آسمجھا اور عرض کیا کہا گرآپ اجازت دیں تو میں اس کا جوآپ کی پیٹت میں ہے علاج کر دول یہ میں طبیب (ماہر معالج) ہوں۔آپ نے ارشا دفر مایا:''تم مہر بان (سہولت پہنچانے والے) ہو،اور طبیب الله تعالیٰ ہی ہیں'' (منداحہ ۱۶۳۰مشکلو قرکتاب القصاص ،حدیث نمبر ۱۳۶۱)

تشرت کے: یعنی حکیم ڈاکٹر تومشفق ومہر بان ہوتے ہیں۔وہ دلسوزی سے مریض کی شفا کی ہرممکن گوشش کرتے ہیں۔ اور شافی مطلق اور حقیقی معالج تو بس اللہ تعالیٰ ہیں۔غرض بعض معنی کے اعتبار سے آپ مِلائِیْوَیَیْمُ نے انسان کے طبیب ہونے کی نفی کی ہے اوروہ وہی مقدس درجہ ہے جواللہ تعالیٰ کے ساتھ خاص ہے۔

حدیث: حضرت عبداللہ بن الشّہ بینورضی اللہ عند قبیلہ بنوعامر کے وفد کے ساتھ خدمت نبوی میں حاضر ہوئے۔
ان لوگوں نے آپ مِسَلِیْنَوْکَیْمُ سے کہا کہ: اُنت سَیّدُنا: آپ ہمارے آقابیں۔ آپ نے فرمایا کہ السیّد الله: آقاتواللہ
تعالیٰ ہی ہیں۔ ان لوگوں نے کہا اُنت افضلنا فضلا، و اعظمنا طولا بُن آپ ہم سے بہت بہتر اور بہت زیادہ مقدرت
والے ہیں۔ آپ نے فرمایا: '' یہ کہویا اس میں ہے بھی کچھ کہو (تو بہتر ہے) اور ہرگز شیطان تم کو اپنا وکیل نہ بنائے '' یعنی
شیطان تم کو اپنا آلہ کا رنہ بنائے (رواہ احمد وابوداؤد، مشکوۃ کتاب الآواب، باب المفاخرۃ ،حدیث نمبر ۴۹۰۰)

تشری اس حدیث میں بھی سید (آقا) کہنے کی ممانعت ایک معنی کے اعتبارے ہے بعنی جمعنی کامل آقا، کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ ہی ہیں ،اورغلام جواپنے مولی کوسید کہتے ہیں یالوگ جواپنے بڑوں کوسید کہتے ہیں وہ ایک اور معنی کے اعتبارے کہتے ہیں۔

نا ہنجاروں نے لٹیا ڈبوئی: پھر جب انبیاء کے مخصوص صحابہ اور ان کے دین کے اصل حامل و نیا ہے اٹھ گئے تو ناخلف ان کے جانشین ہوئے، جنھوں نے دین پر چلنا چھوڑ دیا اور وہ خواہشات کے پیچھے پڑ گئے اور انبیاء کی وحی میں جو ذومعنی الفاظ آئے تھے، جیسے انجیل میں بیٹیا اور مجبوب کے الفاظ ،ان کوغیر کل میں استعمال کرنا شروع کر دیا۔ حالا نکہ تمام شریعتوں میں مجبوب شفیع اور ولی کے الفاظ اللہ تعالی کے مخصوص بندوں کے لئے استعمال کئے گئے ہیں۔ اسی طرح نبیوں اور ولیوں سے جو خارق عادت امور صادر ہوئے یا جو کشف و کرامات اور انوار و برکات مشاہدہ میں آئے ان کو بھی انھوں نے غلامعنی پہنائے۔ اور ان حضرات کے لئے علم غیب اور تنجیر و تصرف کی صفتیں مان لیں۔ حالانکہ وہ تمام ہاتیں ناسوتی یا روحانی قوتوں کی کرشمہ سازی تھی۔ ایجاد و تکوین اور خدائی کمالات سے ان کا کوئی تعلق نہیں تھا۔

ولما كانت الألفاظُ المستعمَّلة في الدرجتين متقاربةً، فربما يُحمل نصوصُ الشرائع الإلهية على غير مَحْمِلها؛ وكثيرًا ما يَطَّلِع الإنسانُ على أثرِ صادرٍ من بعض أفرادِ الإنسان، أو المملائكة، أو غيرهما، يستبعده من أبناء جنسه، فيشتبه عليه الأمر، فَيُثْبِت له شَرَفًا مقدَّسًا، وتسخيرًا إلهيا.

وليسوا في معرفة الدرجة المتعالية سواءً، فمنهم: من يُحيط بقوى الأنوارِ المحيطةِ الغالبةِ على المواليد، ويعرفها من جنسه، ومنهم: من لايستطيع ذلك.

وكلُّ إنسانِ مكلَّف بما عنده من الاستطاعة، وهذا تأويل ما حكاه الصادق المَصْدُوْق صلى الله عليه وسلَّم، من نجاةِ مُسْرِفِ على نفسه، أمر أهلَه بحرقه، وتَذُرِيَةِ رَمَاده، حذرًا من أن يبعثه الله عليه وسلَّم، من نجاةِ مُسْرِفِ على نفسه، أمر أهلَه بحرقه، وتَذُرِيَةِ رَمَاده، حذرًا من أن يبعثه الله موقد ويقدِرَ عليه؛ فهذا الرجل استيقن بأن الله متصف بالقدرة التامة، لكن القدرة إنما هي في الله محكنات، لافي الممتنعات، وكان يظن أن جمعَ الرَّماد المتفرقِ نصفُه في البَرِّ ونصفُه في البحر، ممتنعٌ، فلم يُجعل ذلك نَقُصًا، فأخذ بقدر ما عنده من العلم، ولم يُعَدَّ كافرًا.

كان التشبية والإشراك بالنجوم، وبصا لحى العباد الذين ظهر منهم خرق العوائد، كالكشف،واستجابة الدعاء متوارثًا فيهم.

وكل نبى يُبعث في قومه، فإنه لابد أن يُفهمهم حقيقة الإشراك، ويمَيِّزَ كلَّا من الدرجتين، ويَحْصِرَ الدرجة المقدسة في الواجب، وإن تقاربت الألفاظ، كما قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم لطبيب: ﴿ إنما أنت رفيقٌ، والطبيبُ هو الله ﴾ وكما قال: ﴿ السيِّد هو الله ﴾ يشير إلى بعض المعانى دون بعض.

ثم لما انقرض الحواريون من أصحابه و حَمَلَةِ دينِه، خَلَفَ من بعدهم خَلْفٌ أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات، فحملوا الألفاظ المستعملة المشتبِهة على غير محمِلها، كما حملوا المحبوبية والشفاعة التي أثبتها الله تعالى في قاطبة الشرائع لخواص البشر على غير محمِلها؛ وكما حملوا صدور خرق العوائد والإشراقاتِ على انتقال العلم والتسخير الأقصَينِ إلى هذا الذي يُرى منه؛ والحقُّ: أن ذلك كلّه يرجع إلى قوى ناسوتية أو روحانية، تُعِدُّ لنزول التدبير الإلهى على وجهٍ، وليس من الإيجاد والأمور المختصة بالواجب في شيئ

تر جمہ: اور جب دونوں درجوں میں استعال ہونے والے الفاظ قریب قریب کیساں تھے، تو بھی وی سادی کی نصوص غیر محمل پرمحمول کردی جاتی ہیں، اور بار ہا آ دمی انسانوں کے بعض افراد ہے، یا ملائکہ ہے یا ان کے علاوہ دیگر مخلوقات ہے ایسے آثار صادر ہوتے ہوئے دیکھتا ہے، جن کووہ اپنے ابنائے جن مستعد سمجھتا ہے، پس معاملہ اس پر مشتبہ ہوجا تا ہے، پس وہ اس مخلوق کے لئے اللہ تعالی جیسی بزرگی اور اللہ جیسی تصرف کی قوت ثابت کردیتا ہے۔ آ اور لوگ (صفات کے) بلند درجہ کے بہچانے میں کیساں نہیں ہیں۔ پس ان میں سے بعض وہ ہیں جو اُن انوار کی صلاحیتوں کا اصاطہ کر لیتے ہیں جو موالید کو گھیرے ہوئے ہیں اور جو موالید پر چھائی ہوئی ہیں اور وہ ان کوا پنی جنس ہی سے حصول کوا پنی جنس ہی سے حصول کی جو اُن کوا پنی جنس ہی سے حصول کی جانبیں دی کے سے حصول کی جو کے ہیں اور جو موالید پر چھائی ہوئی ہیں اور وہ ان کوا پنی جنس ہی سے سیاحیتوں کا اصاطہ کر لیتے ہیں جو موالید گھیرے ہوئے ہیں اور جو موالید پر چھائی ہوئی ہیں اور وہ ان کوا پنی جنس ہیں۔ سے بعض اوگ اس کے ادراک کی طاقت نہیں دی گھے۔

ہوں، جیسا کہ آنخضرت مِنالِنْفِلَةِ ﷺ نے ایک حکیم کومخاطب کر کے فرمایا:'' آپ مہربان (سہولت فراہم کرنے والے) ہی ہیں اور طبیب اللہ تعالیٰ ہی ہیں' اور جیسا کہ آپ نے فرمایا کہ:''سید تو اللہ تعالیٰ ہیں'' آنحضور مِنالِنْفِلَةِ ﷺ (لفظ طبیب اور سید کے ) بعض معانیٰ کی طرف اشارہ کررہے ہیں، نہ کہ بعض کی طرف۔

پھر جب اس پیغبر کے ساتھیوں میں سے مخصوص حضرات کا ،اوراس کے دین کے حاملین کا زمانہ گذرگیا، توان کے بعد ایسے ناخلف جانشین آئے جنھوں نے نماز ضا کئے کردی اور خواہشات کی پیروی کی ، پس انھوں نے ان مشتبہ الفاظ کو جو ( شرائع النہیہ میں ) استعال کئے گئے تھے، غیر محل پرمحمول کردیا، جس طرح انھوں نے محبوبیت اور شفاعت کے الفاظ کو، جن کواللہ تعالی نے اپنی تمام شریعتوں میں اپنے مخصوص بندوں کے لئے ثابت کیا ہے، غیر محل پرمحمول کردیا۔اور جس طرح انھوں نے خارق عادت امور کے صدور کواور اشرا قات ( وانوار ) کوممول کیا آخری درجہ کے علم اور آخری درجہ کی طرح انھوں نے خارق عادت امور کے صدور کواور اشرا قات ( وانوار ) کوممول کیا آخری درجہ کے علم اور آخری درجہ کی بات یہ جو تنہیں دیکھی گئی ہیں۔اور تجی بات یہ کہ دیسب با تیں ( خوارق وانوار ) ناسوتی یاروحانی طاقتوں کی طرف تی ہیں ، جو تدہیر الہی کے زول کوکی طور پر تیار کرتی ہیں۔اور ایکولی کا دورات واجب کے ساتھ خاص ہیں ؛ کوئی تعلق نہیں۔

#### لغات:

الصادق (اسم فاعل) المصدوق (اسم مفعول) سچاور سچ كئے گئے يعنى لوگ آپ كوسچا كہتے ہيں۔ صادق وہ ہے جو اپنى باتوں ميں سچاہو، اور مصدوق وہ ہے جس كى صدافت كولوگ تسليم كرليں ..... لما كانت الألفاظ المستعملة إلى دور تك جملہ شرطيہ ہے، اور كان التشبيه و الإشراك إلى جملہ جزائيہ ہے۔ اور ف محذوف ہے ..... العوافلہ جمع العادة ..... الإشراقات جمع الإشراقة : چك، رشنى، انوار ..... الاقصى (اسم تفضيل) زياده دور، انتهائى ..... المُشتبِهة : متشبه المراد، غيرظا برالمعنى ..... ناسوت: عالم اجسام، قوى ناسوت يہ جسمانى صلاحيتيں مراديہ ہے كہ جب مواليد (اجسام) ميں جسمانى عليہ السلام ك يروحانى صلاحيت بيدا موتى ہے تو تد بير اللى نازل ہوتى ہے اور اس كنزول كا ايك انداز ہوتا ہے عيسى عليه السلام ك عروحات كساتھ سورة المائدة آيت الميں جو بار بار لفظ ياذني آيا ہے اس سے يهى تد بير اللى مراد ہے۔

قوله: كما حملوا المحبوبية إلخ، فإن المحبوبية أثبتها الله تعالى لخواص البشر بمعنى أنهم مطيعون لله تعالى، خاشعون له، ناصحون لدينه، فحملها الناس على كون المحبوب مختاراً كليا أو جزئيا، وكذلك الشفاعة، أثبتها الله تعالى أيضًا لخواص البشر بمعنى أنهم يشفعون بعد إذن الله تعالى، فحملها الناس على أنهم في الشفاعة مختارون: يشفعون لمن شاؤا ويتركون لمن شاؤا ونجاة العصاة موقوفة على رضاهم، فالناس يجتهدون كل الجهد في إرضائهم بمحافل العرس والتضرع إليهم؛ وهذا الحمل جهل منهم بشأنهم، وشأن الله تعالى (سندى بتعديل وحذف)

قوله: والحق إلى الحق أن صدور الخوارق والمكاشفات ثابتة بقوى ناسوتية متعلقة بطبيعة الإنسان كما يلين الحديد في يد داود عليه السلام، أو بقوى روحانية كما انشق القمر بإشارة سيد البشرصلي الله عليه وسلم، لأن القوى تعد لنزول التدبير الإلهى في العالم بوجه ما، فإن تدبير تليين الحديد وانشقاق القمر كان تدبيرًا إلهيا، لااختيار فيه للبشر، والمعدُّ لنزول هذا التدبير قواه الناسوتية كما لداود عليه السلام أو قواه الروحانية، كما لنبينا صلى الله عليه وسلم (سندى بتعديل)

### شرک وتشبیہ کے بیاروں کی انواع

شرك وتشبيد كے بيار دوطرح كے بين:

① بعض لوگ اللہ تعالی کے جلال وعظمت، بڑائی اور بزرگی کو بالکل فراموش کردیتے ہیں۔ اور صرف اپنے خود ساختہ معبودوں کی عبادت کرتے ہیں۔ اپنی تمام حاجتیں انہیں کے سامنے پیش کرتے ہیں اور اللہ تعالی کی طرف قطعاً ملتفت نہیں ہوتے۔ گووہ عقل واستدلال سے جانتے ہیں کہ موجودات کا سلسلہ پرمیشور (خدا تعالی) کی ذات پر جاکر منتہی ہوتا ہے۔ ہندوستان کے عام مشرکین کا بہی حال ہے۔ وہ ایشور کو مانتے ہیں، کا نئات کا خالق وما لک اس کو سمجھتے ہیں۔ مگر ساری دنیا میں ایک بھی مندر خالص بھوان کی عبادت کے لئے نہیں ہے۔ تمام منادر کسی نہ کسی دیوی و بوتا کی عبادت کے لئے نہیں اور انہی کی پرستش کرتے ہیں۔ اللہ تعالی سے ان کا عبادت کے لئے ہیں، انھیں سے وہ اپنی حاجتیں طلب کرتے ہیں اور انہی کی پرستش کرتے ہیں۔ اللہ تعالی سے ان کا عبادت کا رشتہ منقطع ہے۔

اوربعض لوگوں کاعقیدہ ہیہ ہے کہ آ قااور مالک تو صرف اللہ تعالیٰ ہیں۔ وہی کا نئات کے مد ہرونیتظم ہیں۔ مگروہ ہیہ بھی مانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے بعض بندوں کو ہزرگی ، تقدیں اورالوہیت کا جامہ پہنایا ہے اوربعض مخصوص امور میں ان کومتھرف گردانا ہے۔ اورلوگوں کے حق میں اللہ تعالیٰ ان اولیاء کی سفارش قبول کرتا ہے ، جیسے شہنشاہ ، ملک کے اطراف میں اپنے نمائند کے بھیجتا ہے اوران کوبعض علاقہ کا نظم ونسق سونپ دیتا ہے ، اوراہم امور کومتنیٰ کرکے باتی امور کا ان کو ذمہ دار بنادیتا ہے۔ اورائلہ کے جن بندوں کے حق میں ان کا یہ خیال خام ہوتا ہے ، ان کووہ ''اللہ کے بندے''اور''بش'' کہنے کے لئے تیاز نہیں ہوتے۔ ان کے خیال میں ایسا کہنے سے ان مخصوص بندوں کودوسرے عام بندوں کے ساتھ ہرا ہر کرنالازم آتا ہے ، اس لئے وہ ان کو''اللہ کے بندے'' اللہ کے بیائے'' اللہ کے بیائی اور اس کے بیان کا بندہ کی عبدالمصطفیٰ (رسول اللہ اور اپنی بات کا بندہ ) عبدالمصطفیٰ (رسول اللہ اور اپنی بات کا بندہ ) عبدالمصطفیٰ (رسول اللہ کیا بندہ ) عبدالمصطفیٰ (رسول اللہ کیا بندہ ) عبدالمصطفیٰ (رسول اللہ کیا بندہ ) عبدالمصطفیٰ کی اتباع کے دعوے داربعض غالی منافقوں کا بہی میں ان میں میرمض عام ہے۔ اس طرح دور حاضر میں ملت مصطفوٰ کی اتباع کے دعوے داربعض غالی منافقوں کا بہی اس میں میرمض عام ہے۔ اس طرح دور حاضر میں ملت مصطفوٰ کی اتباع کے دعوے داربعض غالی منافقوں کا بہی اس میں میرمض عام ہے۔ اس طرح دور حاضر میں ملت مصطفوٰ کی اتباع کے دعوے داربعض غالی منافقوں کا بہی

مرض ہے۔جود نیامیں مختلف ناموں سے بہچانے جاتے ہیں۔ برصغیر میں وہ بریلوی اور رضا خانی کہلاتے ہیں۔اللہ تعالیٰ ان کو ہدایت نصیب فرمائے (آمین)

مظاہر شرک کا تھم: اصل شرک تو وہی ہے جس کی اوپر وضاحت کی گئی کہ صفات کے دونوں درجوں میں فرق نہ کیا جائے، دونوں درجوں کو باہم خلط ملط کر دیا جائے اور صفات کے برتر ومقدس درجہ کو سی تخلوق کے لئے ثابت کیا جائے۔
مگر چونکہ احکام شرعیہ کا مدار ''مُظِنَّہ کو اصل کے قائم مقام کرنے پر ہے۔ مسطنہ یعنی وہ جگہ جہاں کسی چیز کے موجود ہونے کا گمان ہو، اس کو سبب حقیقی کے قائم مقام کر کے احکام شرعیہ اس مے تعلق کئے جاتے ہیں، جیسے گہری نیند کو خروج رہ کا کا گمان ہو، اس کو سبب حقیقی کے قائم مقام کر کے احکام شرعیہ اس مے تعلق کئے جاتے ہیں، جیسے گہری نیند کو خروج رہ کا مطنعہ ہونے کی وجہ سے اصل حدث کے قائم مقام گردانا گیا ہے۔ اور کے کلو میٹر اور ۲۲۷ میٹر کے سفر کو اصل علت '' کے قائم مقام کیا گیا ہے اور تمام احکام اصل علت کے بجائے سبب خلا ہری سے متعلق کئے گئے ہیں۔ اسی طرح باب شرک میں کچھے موس چیز وں کو جو شرک کے مطان تھے شرک و کفر گردانا گیا ہے مثلاً بتوں کو یا قبروں کو تجدہ کرنا، دیوی دیوتا وَں یا ولیوں کے لئے جانور ذرج کرنا اور ان کے نام کی قسمیں کھانا وغیرہ۔

ایک واقعہ جس سے شرک کی حقیقت وَ اہوئی: حضرت شاہ صاحب قدس سرہ نے خواب میں یا مکاہ فیہ میں یا مراقبہ میں ایک منظر دیکھا کہ ایک جھوٹی سی زہر یلی کھی ہے جو ہر وقت دم ہلاتی رہتی ہے۔ ایک قوم اس کو پوج رہی ہے اور اس کے سامنے سجدہ ریز ہے۔ یہ واقعہ د کھے کرشاہ صاحب کے ذہن میں بیسوالات ابھرے کہ کیاان لوگوں کی عبادت میں شرک کی وہ ظلمت یائی جاتی ہے جو بت پرستوں میں پائی جاتی ہے؟ شاہ صاحب نے غور کیا تو آپ کو وہ ظلمت نظر نہ آئی، کیونکہ ان لوگوں نے کھی کوصرف قبلہ بنایا تھا، خود اس کی وہ بندگی نہیں کررہے تھے اور تذلل کے دونوں درجوں میں انہوں نے خلط ملط بھی نہیں کیا تھا۔ یعنی غایت تذلل کا تحقق نہیں ہوا تھا اس واقعہ سے شاہ صاحب قدس سرہ نے مسکلہ شرک کیا ہے؟ تو حید اور آپ کا دل اس علم سے معمور ہوگیا اور مسکلہ میں آپ کو پوری بصیرت حاصل ہوگئی یعنی تو حید کیا ہے؟ شرک کیا ہے؟ تو حید کے مظان کیا ہیں؟ اور شرک کے مظان کیا ہیں؟ اس طرح عبادت و تدبیر میں کیا ربط ہے یہ سب با تیں شاہ صاحب قدس مرہ پرکھل گئیں، جواس باب میں آپ نے نہمیں سمجھائی ہیں اور آگے بھی جگہ جگہ بیان کریں گے۔

#### والمرضى بهذا المرض على أصناف:

منهم: من نسى جلال الله بالكلية، فجعل لا يعبد إلا الشركاء، ولا يرفع حاجته إلا إليهم، لا يلتفت إلى الله أصلاً، وإن كان يعلم بالنظر البرهانى أن سلسلة الوجود تَنْصَرِمُ إلى الله. ومنهم: من اعتقد أن الله هو السيّد، وهو المدبّرُ، لكنه قد يَخْلع على بعض عبيده لباسَ الشرف والتَّالُه، ويجعله متصرفا في بعض الأمور الخاصة، ويقبل شفاعَته في عباده، بمنزلة مَلِك الملوك يبعث على كل قُطْرٍ مَلِكًا، ويقلّده تدبير تلك المملكة، فيما عدا الأمور العظام،

فَيَتَلَجْلَجُ لَسَانُه أَن يسمِّيَهم عبادَ اللَّهِ، فَيُسَوِّيّهم وغَيْرَهم، فعدل عن ذلك إلى تسميتهم أنباءَ الله، ومحبوبي الله، وسمى نفسَه عبدًا لأولئك، كعبد المسيح، وعبد العزِّي.

وهـذا مرضُ جمهور اليهود، والنصارى، والمشركين، وبعضِ الغلاة من منافقي دين محمد صلى الله عليه وسلم يومّنًا هذا.

ولما كان مبنى التشريع على إقامة المظِنَّةِ مَقامَ الأصل عُدَّ أشياءُ محسوسةٌ هي مظاتُّ الإشراك كفرًا، كسجدة الأصنام والذبح لها، والحَلْفِ باسمها، وأمثال ذلك.

وكان أولُ فتح هذا العلم عَلَى: أن رُفع لى قومٌ يسجدون لذُباب صغير سَمِّى، لايزال يحرك ذنبه وأطرافَه، فَنُفِثَ فى قلبى: هل تجد فيهم ظلمة الشرك؟ وهل أحاطتِ الخطيئة بأنفسهم، كما تجدها في عَبَدةِ الأوثان؟ قلت: لا أجدها فيهم، لأنهم جعلوا الذباب قبلة، ولم يَخْلِطُوا درجة تذللٍ بالأُخرى؛ قيل: فقد هُديتَ إلى السر، فيومئذ مُلِئَ قلبى بهذا العلم، وصرتُ على بصيرة من الأمر، وعرفت حقيقة التوحيد والإشراك، وما نصبه الشرعُ مظانً لهما، وعرفت ارتباط العبادة بالتدبير، والله أعلم.

### ترجمہ: اوراس مرض کے مریض کی طرح کے ہیں:

بعض وہ ہیں جنھوں نے جلال الہی کو بالکل فراموش کردیا ہے، پس وہ صرف اپنے خودساختہ معبودوں کی عبادت کرتے ہیں۔اورا پنی حاجتیں انہیں کے سامنے پیش کرتے ہیں۔وہ اللہ تعالیٰ کی طرف مطلق النفات نہیں کرتے ،اگر چہدلیل بر ہانی سے وہ جانتے ہیں کہ وجود کا سلسلہ اللہ برختم ہوتا ہے(بعنی وہی موجود حقیقی ہیں اور انہیں نے ہر موجود کو وجود بخشاہے)

ے دہ جائے ہیں ہے دوروں سعیہ معدیہ ہا ہوں ہے۔ رسان وی و بود میں ہیں۔ لیکن بھی وہ اپ بعض بندوں کو، ہزرگ اور جھن نہیں اور وہی منتظم ہیں۔ لیکن بھی وہ اپ بعض بندوں کو، ہزرگ اور خدائی کا جامہ بہناتے ہیں اور ان کو بعض مخصوص امور میں متصرف گردا نتے ہیں۔ اور ان کی سفارش اپ بندوں کے حق میں قبول کرتے ہیں، جیسے شہنشاہ ہر خطہ میں ایک بادشاہ بھیجتا ہے۔ اور اس کو اس مملکت کے نظم ونسق کا ذمہ دار بناتا ہے۔ اہم امور کے علاوہ میں ۔ پس ان لوگوں کی زبان لڑ کھڑ اتی ہے کہ وہ ان کو' اللہ کے بندے' کہیں، پس وہ ان کو اور ان کے علاوہ کو برابر کردیں ۔ پس وہ اس سے گریز کرتے ہیں اور ان کو' اللہ کے بیئے' اور ' اللہ کے مجبوب' کہتے ہیں۔ اور خود کو ان کا بندہ کہتے ہیں، جیسے عبد اُس می عبد العزی۔ اور خود کو ان کا بندہ کہتے ہیں، جیسے عبد اُس می عبد العزی۔

اور بیرعام یہود ونصاری اورمشرکین اور ہارے اس زمانہ کے آنحضور مِثلاثیَاؤیکم کے دین کے بعض غالی منافقوں کا مرض ہے۔

اور چونکہ شریعت کامبنی مسطنے کواصل کے قائم مقام گردانے پر ہے تو کچھ محسوس چیزوں کو جوشرک کے مظان تھے



( یعنی جن سے شرک کے پیدا ہونے کا احتمال تھا ) کفرگر دانا ، جیسے بتوں کوسجدہ کرنا ،ان کے لئے جانور ذرج کرنا اوران کے نام کی قتم کھانا اوراس قتم کی اور چیزیں۔

اور علم سب سے پہلے بچھ پراس وقت کھلا کہ میر ہے۔ سامنے ایک ایسی قوم پیش کی گئی جوایک چھوٹی می زہر ملی کھی کے سامنے، جو ہر وقت اپنی دُم اور پر ہلا یا کرتی تھی ، مجدہ کررہی تھی ۔ پس میرے دل میں ڈالا گیا: کیاتم ان لوگوں کے اندر شرک کی تاریکی پاتے ہو؟ اور جس گناہ نے بت پرستوں کو گھیر رکھا ہے اس نے ان کو بھی گھیر رکھا ہے؟ میں نے کہا: نہیں ، ان کے اندر میں وہ چیزیں نہیں پاتا، اس لئے کہ ان لوگوں نے مکھی کو قبلہ گردانا ہے۔ اور تذلل کے ایک ورجہ کو دوسرے درجہ کے ساتھ خلط ملط نہیں کیا، کہا گیا کہ آپ نے راز پالیا۔ پس اس دن سے میراول اس علم سے معمور ہو گیا اور جن امور کو تو حیدو شرک کا مطنبہ گردانا گیا ہے ان کی حقیقت سبجھ کی اور جن امور کو تو حیدو شرک کا مطنبہ گردانا گیا ہے ان کی حقیقت سبجھ کی اور جن امور کو تو حیدو شرک کا مطنبہ گردانا گیا ہے ان کی حقیقت سبجھ کی اور جن امور کو تو حیدو شرک کا مطنبہ گردانا گیا ہے ان کی حقیقت سبجھ کی اور جن امور کو تو حیدو شرک کی اور جن امور کو تو حیدو شرک کا مطنبہ گردانا گیا ہے ان کی حقیقت سبجھ کی اور جن امور کو تو حیدو شرک کی اور جن امور کو تو حیدو شرک کا مطنبہ گردانا گیا ہے ان کی حقیقت سبجھ کی اور جن امور کو تو حیدو شرک کی اور جن امور کو تو حیدو شرک کا مطنبہ کی تو حیدو شرک کی اور جن امور کو تو حیدو شرک کا مطنبہ گردانا گیا ہے ان کی دور کیا ۔ باقی اللہ بہتر جانتا ہے۔

#### لغات:

النظر البرهاني أى بالدليل العقلى ..... اللهَهَ تَأَكُّهُ: فداكام رَتْبِهِ ينا ..... لَجْلَجَ لَجْلَجَةً وتَلَجْلَجَ : تَلَانا، مَكَا نا، ركر روانا، صاف نه بوانا ..... المَرْضَى جمع المريض.

قوله: لأنهم جعلوا النباب إلى أي جعلوها قبلةً فقط، ولم يختلطوا الدرجة السافلة بالدرجة المتعالية المخصوصة بالله سبحانه وتعالى، وإنما لم يحكم المصنف رحمه الله بإشراك هذا القوم، وإن كانت السجدة مظنة الإشراك بالله تعالى لأنه علم بالمكاشفة علما يقينيا أنهم لم يُثبتوا للذباب التدبير والتسخير، ولم يتوقعوا منه النفع والضرر، بل جعلوه قبلة فقط، وإنما الاعتبار بالمظان إذا لم يُعلم الحقيقة من جانب الله تعالى بالوحى أو المكاشفة أو بنحوهما من الإلقاء في الرُّوع (سندى رحمه الله) قوله: ارتباط العبادة بالتدبير أي تقتضى طبيعة الإنسان أن يعبد لمدبره فقط (سندى)

### مظا ہرشرک بعنی شرک کی صورتوں کا بیان

شرک کی حقیقت ہیہ ہے کہ کسی بڑے آ دمی کے بارے میں یعنی کسی نبی یا ولی کے بارے میں بیعقیدہ رکھا جائے کہ
اس سے جو خارق عادت آ ٹارِ عجیبہ یعنی معجزات وکرامات صادر ہوئی ہیں وہ اس کے ذاتی افعال ہیں یعنی وہ افعال اس
ہستی سے بایں وجہ صادر ہوئے ہیں کہ وہ صفات کمالیہ میں سے کسی ایسی صفت کے ساتھ متصف ہے جوانسانوں میں نہیں

ایسی سے بایں وجہ صادر ہوئے ہیں کہ وہ صفات کمالیہ میں سے کسی ایسی صفت کے ساتھ متصف ہے جوانسانوں میں نہیں

ایسی سے بایں وجہ صادر ہوئے ہیں کہ وہ صفات کمالیہ میں سے کسی ایسی صفت کے ساتھ متصف ہے جوانسانوں میں نہیں

پائی جاتی ، واجب تعالی کے ساتھ وہ صفت خاص ہے۔ غیراللہ میں وہ صفت ای وقت پائی جاسکتی ہے جب اللہ تعالی کسی کو خلعت الوہیت سے نواز دیں یا کوئی فانی فی اللہ ، باتی باللہ ہوجائے ، یااس قسم کے اور ٹرافی عقائد جو شرک میں ہتلا لوگوں میں یائے جاتے ہیں مسلم شریف (کتاب الحج، باب التلبیه ۸:۹۰ مصری) میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما ہے مروی ہے کہ مشرکین کہا کرتے تھے:

" لبيك (ہم تيرے حضور ميں حاضر ہيں) لا شريك لك (تيراكوئي شريك نہيں) حضرت ابن عباس رضي الله عنهمانے کہا: پس رسول اللہ ﷺ فرماتے :تمہارا ناس ہو! بس،بس( لیعنی اس پررکو، آ گے نہ کہو، مگرمشر کین اس پربس نہیں كرتے تھے) پس وہ كتے: إلاً شريعاً هو لك تَمْلِكُه وَمَامَلَكَ ( مَكرايك شريك جوتيرا ہے، تواس كاما لك ہے اور وہ کسی چیز کا مالک نہیں (بیرتر جمد مانا فیہ کی صورت میں ہے) یا تو اس کا مالک ہے اور اس چیز کا بھی مالک ہے جس کا وہ ما لک ہے (بیر جمہ ماموصولہ کی صورت میں ہے) مشرکین بیے کہتے ہوئے بیت اللہ کا طواف کرتے تھے'' لعنی مشرکین جواللّٰد کا ایک شریک مانتے تھے اس کوخدا کی طرف سے مختار مانتے تھے، وہ لوگ اصل مختار و ما لک خدا ہی کو مانتے تھے،ای طرح مشرک اقوام معظم اشخاص کوعطائی اختیارات کا حامل مانتی ہیں۔ذاتی اختیارات کی قائل نہیں ہیں۔ پھر وہ اس ہستی کے سامنے غایت تذلل کا مظاہرہ کرتے ہیں۔اس کی مورت بنا کر پوجتے ہیں یااس کی قبر کو یااس کی کسی یاد گار کو سجدہ کرتے ہیں یااس کاطواف کرتے ہیں، مرادیں مانگتے ہیں، چڑھاوے چڑھاتے ہیں، منتیں مانتے ہیں اوراس کے نام کی فشمیں کھاتے ہیں۔غرض اس کے ساتھ وییامعاملہ کرتے ہیں جبیبا بندے خدا کے ساتھ کرتے ہیں۔ یہی شرک ہے۔ شرک کے مظاہر: شرک ایک معنوی چیز ہے، کیونکہ وہ ایک اعتقاد ہے، جو دل کاعمل ہے۔البتہ اس کے مظاہر ( ظاہری افعال ) ہیں، جوشرک پر دلالت کرتے ہیں۔مثلاً غیراللّٰہ کو سجدہ کرنایا اس کے نام کی قتم کھانا وغیرہ۔اورشر بعت انہیں صورتوں ،شکلوں ،سانچوں اورمحسوس پیکروں ہے بحث کرتی ہے جن کولوگ بہنیت شرک اختیار کرتے ہیں پھر رفتہ رفتہ وہ مظاہر،شرک کی''احمالی جگہیں'' بن جاتی ہیں یعنی ان سےشرک پیدا ہونے کاظن غالب ہوجا تا ہے۔اور عاد تأ بھی وہ شرک کے ساتھ لازم ہیں ،ان سے منفک نہیں ۔اورشریعت کا طریقہ بیہ ہے کہ وہ ان علامات وا فعال ظاہری کو جو مصالح ومفاسد کے ساتھ لازم وملزوم ہوتے ہیں ،اصل مصالح اور مفاسد کے قائم مقائم گردانتی ہے،مثلاً بخل وسخاوت افعال قلبیہ ہیں،شریعت نے ان کی جگہز کو ۃ دینے نہ دینے کور کھ دیا ہے، جوز کو ۃ ادا کرتا ہے وہ شریعت کی نظر میں تخی ہاور جوز کو قانبیں ویتاوہ بخیل ہے۔اسی طرح نوم غالب کوخروج ریج کے قائم مقام کیا ہے کیونکہ بحالت نوم اصل علت کا ادراک مشکل ہے اسی طرح نفس سفر کومشقت کے قائم مقام کر دیا ہے۔ کیونکہ مشقت کو ناپنے کا کوئی پیانہ ہیں۔ اسی طرح یہاں بھی مظاہر شرک کو اصل شرک کے قائم مقام کردیا ہے کیونکہ اصل شرک جو دل کا ایک اعتقاد ہے اس کو جانے کی کوئی صورت نہیں اب تمام احکام انہیں مظاہر پر دائر ہوں گے جوبھی بت کو یا قبر کوسجدہ کرے گا اس پرشرک کا تھم

### لگایا جائے گا گوشرک کی حقیقت اس کے دل میں نہ پائی جاتی ہو۔

### ﴿ باب أقسام الشرك

حقيقة الشرك: أن يعتقد إنسانٌ في بعض المعظّمين من الناس: أن الآثار العجيبة الصادرة منه إنما صدرت لكونه متصفاً بصفة من صفات الكمال، ممالم يُعهد في جنس الإنسان، بل يختص بالواجب جلَّ مجدُه، لايوجد في غيره، إلا أن يَخْلَعَ هو خِلْعة الألوهية على غيره، أو يَفْنَى غيرُه بالواجب جلَّ مجدُه، لايوجد في غيره، إلا أن يَخْلَعَ هو خِلْعة الألوهية على غيره، أو يَفْنَى غيرُه في ذاته، ويبقى بذاته، أو نحو ذلك مما يظنه هذا المعتقدُ من أنواع الخُرافات، كما ورد في الحديث: ﴿ إن المشركين كانوا يُلِبُّونَ بهذه الصيغة: لبيك لبيك لاشريك لك، إلا شريكا هو لك، تملكه وما مَلَكَ ﴾ فيتذلل عنده أقصى التذلل، ويُعامل معه معاملة العِباد مع الله تعالى.

وهذا معنى، له أشباح وقوالب، والشرع لايبحث إلا عن أشباحه وقوالبه التي باشرها الناس بنية الشرك، حتى صارت منظِنَّة للشرك، ولازماً له في العادة، كسنة الشرع في إقامة العلل المتلازمة للمصالح والمفاسد مقامها.

ترجمہ:اقسام شرک کابیان: شرک کی حقیقت ہے ہے کہ کی بڑے آدمی کی نبیت بیا عقادر کھاجائے کہ اس ہے جو
آثار عجیبہ صادر ہوئے ہیں وہ صرف اس وجہ سے صادر ہوئے ہیں کہ وہ صفات کمالیہ میں ہے کسی الیسی صفت کے ساتھ
متصف ہے جوجنس انسان میں نہیں پائے گئے، بلکہ وہ واجب تعالی کے ساتھ خاص ہیں۔ ان کے علاوہ میں نہیں پائے
متصف ہے جوجنس انسان میں نہیں پائے گئے، بلکہ وہ واجب تعالی کے ساتھ خاص ہیں۔ ان کے علاوہ میں نہیں پائے
جاسکتے مگر یہ کہ اللہ تعالی اپنے علاوہ کو خدائی کی پوشاک پہنا کیں، یا کوئی غیر اللہ، اللہ کی ذات میں فنا ہوجائے اور وہ اللہ
کی ذات کے ساتھ باقی رہے یا اس قسم کی دیگر گر افات جن کا بیہ متقد قائل ہے۔ جبیبا کہ حدیث شریف میں وار وہوا ہے
کہ شرکین جج کا تلبیہ اس طرح پڑھتے تھے لبیك السنے (ہم تیرے صفور میں حاضر ہیں، ہم تیرے صفور میں حاضر
ہیں۔ تیرا کوئی شریک نہیں، مگر ایک شریک جو تیرا ہے، اس کا اور اس کی ملکیت کا تو مالک ہے یا اس کا تو مالک ہے اور وہ
مالک نہیں ہے) پس وہ اس (بڑے آوی) کے ساسنے غایت درجہ عاجزی کرتا ہے اور اس کے ساتھ و بیا معاملہ کرتا ہے،

اوریہ شرک (جس کی حقیقت اوپر بیان کی گئی) ایک معنوی چیز ہے، جس کے لئے صورتیں اورسائیچ ہیں اورشریعت انہی صورتوں اور سانچوں سے بحث کرتی ہے، جن کولوگ شرک کی نیت سے اختیار کرتے ہیں، یہاں تک کہ وہ شرک کا مظنہ (کسی چیز کے ملنے کی احتمالی جگہ) ہوگئے ہیں اور عاد تأشرک کے لئے لازم ہیں، جس طرح شریعت کا طریقہ ہے کہ وہ ان علتوں (علامتوں) کو جومصالح ومفاسد کے ساتھ لازم ملزوم ہیں، اُن مصالح ومفاسد کے قائم مقام گردانتی ہے۔ تشریکے :اللہ کی ذات میں فنا ہونے اوراللہ کی ذات کے ساتھ باقی رہنے کا مطلب بیہ ہے کہ اس شخصیت کواللہ کا عین گمان کیا جائے ۔اوراس کے لئے خلق وتد بیر کی صفات مان لی جائیں ، جو کہ خدائی صفات ہیں۔

فائده:

نیت اورمظاہر کے اعتبار سے شرک کی چند قتمیں ہیں:

ا-وہ شرک جس کا مرتکب کا فر بخلنہ فی النارہے۔

۲- وہ شرک جوحرام ہے مگراس کا مرتکب نہ کا فرہے ، نہ مخلد فی النار ۔ صرف گناہ کبیرہ کا مرتکب ہے۔

٣- وہ شرک جومکر وہ تحریمی ہے اور اس کا مرتکب سخت گندگار ہے،مگر کا فرنہیں ہے۔

اوران اقسام کو پہچانے کا قاعدہ یہ ہے کہ جس فعل شرک کے ساتھ معظم ذات کی الوہیت، تدبیر عالم اور تصرف فی الکا تنات کاعقیدہ بھی ہوتو وہ مفضی الی الکفر ہے، ور نہیں ، اور چونکہ بیاعتقادا کی مخفی امر ہے ، اللہ تعالیٰ ہی اس کو جانے ہیں ، اس لئے غایت تذلل ظاہر کرنے والے افعال کونیت واعتقاد کا قائم مقام گردانا گیا ہے ، جیسے غیر اللہ کو بجدہ کرنا اور ان کی قسم کھانا ، ان کی منت ماننا ، ان کے نام کا وظیفہ پڑھنا اور اس طرح کے دیگر اعمال شرکیہ جو عام طور پر الوہیت کے عقیدہ ہی سے ہوتے ہیں۔

اورشرک کی نظیر''بغاوت''ہے بغاوت کے بعض مجرم واجب القتل ہوتے ہیں،بعض جس دوام یا لمبی قید کے سزاوار ہوتے ہیں اور بعض زجرشد ید کے مستحق ہوتے ہیں۔

پی جوشخص اسلام کا قرار کرتائے، نماز پڑھتاہے، زکو ۃ اوا کرتاہے اور ساتھ ہی اعمال شرکیہ بھی کرتاہے، بزرگوں کی قبروں کوسجدہ کرتاہے، ان کی منتیں مانتاہے ان سے مدوطلب کرتاہے اوراولا د مانگتاہے، وہ مشرک توہے مگر کا فرنہیں۔ اللہ تعالیٰ جب تک جاہیں گے وہ جہنم میں گناہوں کی سزایائے گا مگر بالآخر نجات یائے گا۔وہ اسلام سے خارج نہیں۔ واللہ اعلم

# شرك كي صورتون كاتفصيلي بيان

اب حضرت شاہ صاحب قدس سرہ شرک کے پیکر ہائے محسوس بیان کرتے ہیں، جن کواللہ تعالی نے شریعت اسلامی میں شرک کے مطان (مواقع شرک) قرار دیا ہے اوران کی ممانعت فرمائی ہے۔ شاہ صاحب نے اس باب میں شرک کی مطان (مواقع شرک) قرار دیا ہے اوران کی ممانعت فرمائی ہے۔ شاہ صاحب نے اس باب میں شرک کی نوصور تیں بیان کی ہیں، جو یہ ہیں: ا - غیراللہ کو سجدہ کرنا ۲ - حوائح میں غیراللہ سے مدد طلب کرنا ۲ - کسی کواللہ کا بیٹا یا بیٹی کہنا ۲ - علماء ومشائح کو تحلیل وتح یم کا اختیار دینا ۵ - غیراللہ کے لئے جانور ذرج کرنا ۲ - غیراللہ کے نام رکھنا۔ 2 - غیراللہ کے نام کو شم کھانا ۸ - غیراللہ کی جانور کو کرنا ۹ - غیراللہ کی طرف بندگی کی نسبت کر کے نام رکھنا۔

یہ نوچیزیں ایسی ہیں جو دل میں مکنون شرک کی غمازی کرتی ہیں۔اورا گر دل میں ابھی شرک متحقق نہیں ہوا تو رفتہ رفتہ ہوجائے گا۔اس لئے شریعت میں ان امور کی شدت سے ممانعت فر مائی گئی ہے۔ ذیل میں ان تمام شکلوں کا تفصیلی بیان ہے۔

# 🛈 غيرالله کوسجده کرنا

لوگ بتول کواورستارول کو مجدہ کیا کرتے ہیں ،اس لئے غیراللہ کو مجدہ کرنے کی ممانعت آئی۔سورہ طبق السبجدة آیت سے سے میں ارشاد ہے:

''اوراس کی نشانیوں میں سے رات ، دن ، سورج ،اور جا ند ہیں۔ سوتم نہ تو سورج کو سجدہ کرو ،اور نہ جا ندکو۔اور اس خدا کو سجدہ کروجس نے ان کو پیدا کیا ہے ،اگرتم کوخدا کی عبادت کرنی ہے''

اور ممانعت کی وجہ بیہ ہے کہ شرک فی السجدہ اور شرک فی التد بیر میں چولی دامن کا ساتھ ہے۔ یعنی جوغیر خدا کو مد برعالم مانتا ہے وہ ضروراس کو بجدہ کرتا ہے یا کرے گا۔اسی طرح جوغیر خدا کو بجدہ کرتا ہے، وہ ضروراس کو مد برعالم سمجھتا ہے یا سمجھے گا۔اس مبحث کے باب اول میں جو تو حید کے بیان میں ہے اس بات کی طرف اشارہ آچکا ہے کہ تو حید کے مراتب اربعہ میں سے آخری دو مرتبے باہم مر بوط اور لازم ملزوم ہیں۔ان میں فطری ارتباط اور عادی لزوم ہے۔دونوں ایک دوسر سے ہدانہیں ہو سکتے۔

# تو حیرعبادت، دین کابنیا دی اور علی مسئلہ ہے

فرشتوں نے آ دم علیہ السلام کو جو محدہ کیا تھا اس کے متعلق اجماع ہے کہ وہ عبادت کا محدہ نہیں تھا، تعظیم اور سلامی کا سجدہ تھا، کیونکہ غیر اللہ کوعبادت کا سجدہ کرنا گفر ہے۔ اور اللہ تعالی گفر کے کا موں کا بندوں کو حکم نہیں دیتے۔ پھر تین را ئیں ہیں:
ایک رائے: بیہ ہے کہ آ دم علیہ السلام صرف قبلہ توجہ تھے، سجدہ در حقیقت اللہ تعالی کیلئے تھا۔ بی قول صحیح نہیں ہے۔
دوسری رائے: بیہ ہے کہ سجدہ آ دم علیہ السلام ہی کو کیا گیا تھا، مگر بیہ سجدہ و تحیہ تھا، سجدہ عبادت نہیں تھا۔ اور سابقہ امتوں میں ایساسجدہ روا تھا۔ بیرائے سجح ہے۔

تیسری رائے: یہ ہے کہ درحقیقت سجدہ کیا ہی نہیں گیا تھا۔ بلکہ ملائکہ نے حضرت آ دم علیہ السلام کے سامنے انقیاد وضوع کا اظہار کیا تھا۔ بعنی سراطاعت خم کیا تھا، جس کو سجدہ سے تعبیر کیا گیا ہے۔ بیرائے بھی سیجے نہیں ہے۔
پھرسوال پیدا ہوتا ہے کہ سجدہ تو عبادت ہے، اور عبادت غیر اللہ کی جائز نہیں۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ملائکہ کو سجدہ کا حکم کیے دیا؟ تواس کا جواب بیہ ہے کہ سجدہ ہمیشہ عبادت نہیں ہوتا۔ وہ نیت کے تابع ہے۔ اگر بہنیت تعظیم وتحیہ سجدہ کیا جائے تو وہ عبادت نہیں ہے مگر چونکہ وہ شرک کا مظنہ ہے، اس لئے ہماری شریعت میں مطلقاً غیر اللہ کو سجدہ کرنا ممنوع قرار دیا گیا

ہے۔اوراگر سجدہ بہنیت بندگی ہوتو وہ عبادت ہے۔اور فرشتوں کا سجدہ پہلی نیت سے تھا۔ کیونکہ غیر اللہ کی عبادت کی حرمت دین کا بنیا دی مسئلہ ہے اور ہرطرح سے عقلی ہے یعنی اس پر دلیل عقلی قائم کی جاسکتی ہے۔اور بیمسئلہ ورود شرع کا مختاج نہیں۔ بیمسئلہ کوئی فرعی مسئلہ نہیں ہے کہ ادیان کے اختلاف سے اس کا تھم مختلف ہو۔اور اس پر دلیل قائم نہ کی جاسکے (تفصیل کے لئے تفییررازی ۲۱۲:۲ دیکھیں)

بعض لوگوں نے مذکورہ اشکال کا یہ جواب دیا ہے کہ مجدہ عبادت سابقہ شریعتوں میں غیراللہ کے لئے جائز تھا۔ کیونکہ وہ ایک فرعی اور فقہی تھم ہے، جوادیان کے اختلاف سے مختلف ہوسکتا ہے۔غیراللہ کی عبادت کی حرمت کا مسئلہ کوئی دین کا بنیادی مسئلہ ہیں ہے، جس پر استدلال عقلی قائم کیا جاسکے۔ روح المعانی (۲۲۸۱) میں اس خیال کو ذکر کرکے اس کی تردید کی گئی ہے۔ حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ بھی اس قول کی تردید کرتے ہیں۔فرماتے ہیں کہ:

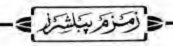
بعض متعلمین کابیخیال سیحی نہیں ہے کہ تو حید عبادت یعنی صرف اللہ تعالیٰ کی عبادت کرنا احکام فقہ یہ میں سے ایک تکم ہے، جواختلاف اویان سے مختلف ہوسکتا ہے۔ اور اس پر کسی دلیل عقلی کا مطالبہ نہیں کیا جاسکتا۔ بی تول اس لئے غلط ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بندوں پرلازم کیا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو خلیق و تدبیر میں متفر دسمجھیں یعنی بی عقیدہ رکھیں کہ کا کنات کے ذرہ کو بیدا کرنے والے تنہا اللہ تعالیٰ ہیں۔ اور وہی نظام عالم چلار ہے ہیں۔ وہی پروردگار، پالنہار اور مدبر و منتظم ہیں۔ مورة النمل آیات 20-۲۲ میں ارشاد ہے:

"آپ" (بیان تو حید کے لئے بطور خطبہ کے ) کہئے کہتمام تعریفیں اللہ ہی کے لئے ہیں۔اوراس کے ان بندول پرسلام ہو، جن کواس نے منتخب فر مایا ہے۔ کیا اللہ بہتر ہے یاوہ جن کوشر یک تھہراتے ہیں؟

یاوہ اللہ (بہترہے) جس نے آسان اور زمین کو بنایا ، اور اس نے تمہارے لئے آسان سے پانی برسایا ، پھر اس سے ہم نے رونق دار باغ اُ گائے ، ہم سے تو ممکن نہ تھا کہتم ان کے درختوں کواُ گاتے (یاوہ بہتر ہیں جن کو لوگ شریک تھہراتے ہیں؟) کیا اللہ تعالیٰ کے ساتھ کوئی اور معبود ہے؟ مگریہ ایسے لوگ ہیں جودوسروں کوخدا کے برابر تھہراتے ہیں!

یاوہ اللہ بہتر ہے جس نے زمین کو قرار گاہ بنایا، اور اس کے درمیان نہریں بہائیں، اور اس کے استقرار کے لئے پہاڑ بنائے، اور دووریاؤں کے درمیان ایک حدفاصل بنائی (یا شرکاء بہتر ہیں؟) کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور مبعود ہے؟ بلکہ ان میں زیادہ تو سمجھتے ہی نہیں!

یا وہ اللہ (بہتر ہے) جو بے قرار آ دمی کی سنتا ہے، جب وہ اس کو پکارتا ہے، اور مصیبت کو دور کر دیتا ہے، اور تم کو زمین میں صاحب تصرف بنا تا ہے (یا وہ شرکاء بہتر ہیں؟) کیا اللہ کے ساتھ کو کی اور معبود ہے؟ تم لوگ بہت ہی کم نصیحت پذیر ہوتے ہو!



یاوہ اللہ (بہتر ہے) جوتم کو خشکی اور دریا کی تاریکیوں میں رستہ سوجھا تا ہے، اور جو ہواؤں کو ہارش سے پہلے بھیجتا ہے، جو ہارش کی امید دلا کر دلوں کو خوش کر دیتی ہے (یاوہ شرکاء بہتر ہیں؟) کیا اللہ تعالیٰ کے ساتھ کوئی اور معبود ہے؟ اللہ تعالیٰ ان لوگوں کے شرک ہے برتر ہیں!

یا وہ اللہ (بہتر ہے) جومخلوقات کواول بارپیدا کرتا ہے، پھراس کو دوبارہ پیدا کرے گا،اور جوآسان اور زمین ہے تم کوروزی دیتا ہے (یا وہ شرکاء بہتر ہیں؟) کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور معبود ہے؟ آپ کہئے: تم اپنی دلیل پیش کرو،اگرتم سے ہو!

ان آیات پاک کا خلاصہ یہ ہے کہ خالق بھی وہی ہے اور مد ہر و فتنظم بھی وہی ہے پس معبود بھی وہی ہے۔ کیونکہ خالق و تدبیراور معبودیت میں تلازم ہے۔ ایک دوسرے سے جدانہیں ہو سکتے ۔ پس برحق بات یہ ہے کہ خودشر کین صرف اللہ تعالیٰ کو خالق مانے تھے اور امور عظام کامد ہر وہ تظم بھی اللہ تعالیٰ ہی کو مانتے تھے۔ اور وہ یہ بھی مانتے تھے کہ تو حید تدبیراور تو حید عبادت میں تلازم ہے۔ یعنی جو خالق و مد ہر ہے وہی معبود ہے، اور کوئی معبود نہیں ہوسکتا، اور جو معبود ہے وہی خالق و مد ہر ہے دوہی معبود ہے، اور کوئی معبود ہے، دوسرا کوئی خالق و مد برنہیں ہوسکتا۔ کیونکہ دونوں باتوں میں فطری ارتباط ہے، جیسا کہ باب التو حید میں گذرا۔ اس کئے اللہ تعالیٰ نے مشرکین پر مذکورہ پانچ آتیوں میں جمت قائم کی ہے کہ جب تم اللہ ہی کو ہر چیز کا خالق اور امور عظام کامد ہر مانے ہوتو پھر عبادت شرکاء کی کیوں کرتے ہو؟ سوچو، اُن کا عبادت کا استحقاق کہاں سے پیدا ہوگیا؟ اللہ اکبر! کسی کامل بر ہان الٰہی ہے! اور کتنی مضبوط و تھکم دلیل ہے! پس قائل کا بی تول کہ تو حید عبادت پر دلیل عقلی قائم نہیں کی جاسکتی، کیسے درست ہوسکتا ہے؟!

ونحن نريد أن ننبهك على أمور جعلها الله تعالى في الشريعة المحمدية - على صاحبها الصلوات والتسليمات - مظِنَّاتِ للشرك، فنهي عنها:

فمنها: أنهم كانوا يسجدون للأصنام والنجوم، فجاء النهى عن السجدة لغير الله تعالى، قال الله تعالى: ﴿لاَتُسْجُدُوا لِلشَّمْسِ، وَلاَلِلْقَمَرِ، وَاسْجُدُوا لِلْهِ الَّذِيْ خَلَقَهُنَّ﴾ والإشراك في السجدة كان متلازماً للإشراك في التدبير، كما أومأنا إليه.

وليس الأمر كما يَظُنُّ بعضُ المتكلمين من أن توحيد العبادة حكمٌ من أحكام الله تعالى مما يختلف باختلاف الأديان، لايطلب بدليل برهانى؛ كيف؟ ولو كان كذلك لم يُلْزِمهم الله تعالى بتفرده بالتخليق والتدبير، كما قال – عَزَّ من قائل –: ﴿ قُلِ: الْحَمْدُ لِلّهِ، وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ اللهِ يَعْدُ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ اللهِ يَعْدُ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ اللهِ يَعْدُ اللهِ اللهِ عَلَى عَبَادِهِ اللهِ اللهِ عَلَى عَبَادِهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَبَادِهِ اللهِ عَلَى عَبَادِهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَبَادِهِ وَسَلَمُوا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَبَادِهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلْمَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

### معنى التوحيد، فذلك ألزمهم الله بما ألزمهم، ولله الحجة البالغة.

ترجمہ: اورہم چاہتے ہیں کہآپ کوان امور ہے آگاہ کریں جن کواللہ تعالیٰ نے شریعت محمہ یہ ہے۔ صاحب شریعت کی بیاں رحمتیں اورسلام ہو ہیں۔ ٹیر کے مظان (احتالی جگہیں) گردانی ہیں، پس اُن سے روک دیا ہے:

ان میں سے ایک: بیہ ہے کہ لوگ بنوں اورستاروں کے سامنے بحدہ کیا کرتے تھے۔ پس غیراللہ کے آگے بحدہ کرنے کی ممانعت آئی۔اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''تم نہ آفا کو بحدہ کروہ نہ جاند کو، اور اس اللہ کو بحدہ کروجس نے ان کو

کرنے کی ممانعت آئی۔اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:''تم نہ آفتاب کو بجدہ کرو، نہ جاند کو،اوراس اللہ کو بجدہ کروجس نے ان کو پیدا کیا ہے' اور بجدہ میں شریک گرداننا، تدبیر عالم میں شریک گرداننے کے ساتھ لازم وملزوم ہے، جبیبا کہ ہم نے اس ک طرف اشارہ کیا ہے۔

اور معاملہ ایسانہیں ہے جیسا بعض علمائے کلام خیال کرتے ہیں کہ تو حیدعبادت احکام خداوندی میں سے ایک جکم ہے، جواختلاف اویان کی وجہ سے مختلف ہوتا ہے (اور) اس پر کوئی دلیل عقلی قائم نہیں کی جاسکتی بعض شکلمین کی ہیہ بات کیونکر درست ہوسکتی ہے؟ اگر ایسا ہوتا تو اللہ تعالی لوگوں پر لازم قرار نہ دیتے کہ وہ اسے تخلیق وقد ہیر میں منفر دسمجھیں، حیسا کہ اللہ نے فرمایا ۔ بات کا قائل بڑی عزت والا ہے۔ ناز کہدویں: تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے ہیں، اور سلام ہواللہ کے اُن بندوں پر جن کو اللہ نے کہن کیا اللہ تعالیٰ بہتر ہیں '(اس آیت کے بعد کی) پانچ آیتوں تک پڑھ جاؤ۔ بلکہ بچی بات بیہ کہمشر کین تو حید طلق اور امور عظام میں تو حید تد ہیر کے معترف تھے اور وہ یہ بھی تسلیم کرتے تھے جاؤ۔ بلکہ بچی بات ہیہ کہمشر کین تو حید طلق و ملزوم ہے، اُس وجہ سے جس کی طرف ہم نے اشارہ کیا ہے، تو حید کے معنی کی تحقیق میں، پس اُسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے مشرکین پروہ بات لازم کی ہے جوان پر لازم کی ہے، اور کامل بر بان اللہ تعالیٰ کے لئے ہے!

# ﴿ حوائح میں غیراللہ ہے مدد طلب کرنا

مشرکین اپنی حاجق میں جیسے شفایا بی اور مالداری میں غیراللہ سے مدوطلب کیا کرتے تھے۔اورا پے مقاصد میں حاجت برآ ری کے لئے ان کی منتیں مانا کرتے تھے۔اور حصول برکت کی غرض سے ان کے ناموں کی مالا بجیا کرتے تھے۔
اس لئے اللہ تعالی نے لوگوں پر لازم کیا کہ وہ اپنی نمازوں میں کہا کریں کہ: ''ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں۔اور ہم تجمی اس لئے اللہ تعالی نے لوگوں پر لازم کیا کہ وہ اپنی نمازوں میں کہا کریں کہ: ''ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں۔اور ہم تجمی سے مدد چاہتے ہیں'' (سورة الفاتح آیت م) اور ارشاد فر مایا: ''تم اللہ کے ساتھ کی کونہ پکارو' (سورة الجن آیت ۱۸) اور پکار نے سے مراد عبادت نہیں ہے، جیسا کہ بعض مفسرین نے کہا ہے، بلکہ پکار نے سے مراد استفاثہ (داد فریاڈ) اور طلب اعانت ہے۔سورة الانعام آیت ۴۰ واس میں ''یکارنا'' اسی معنی میں آیا ہے،ارشاد ہے:

'' بتلاؤ، اگرتم پرخدا کا کوئی عذاب آپڑے، یاتم پر قیامت ہی آپنچے تو کیا خدا کے سواکسی اور کو پکارو گے اگرتم



سے ہو؟ بلکہ ای کو(اللہ تعالیٰ ہی کو) پکارنے لگو گے، پھر جس مصیبت کے لئے تم پکارو گے اگروہ چاہے گا تو اس کو ہٹا دے گا،اور جن کوتم شریک تھہراتے ہوان کو بھول جاؤگے''

اس آیت میں پکارنے سے مراد آڑے وقت میں مدد کے لئے پکارنا ہے، پس سورۃ الجن کی آیت میں بھی یہی معنی ہیں۔پس غیراللّٰدے مددطلب کرنے کی صراحۃ ممانعت ہوگئی۔

#### فائده:

مفسرین عام طور پرسورۃ الجن کی آیت میں دعاء بمعنی عبادت لیتے ہیں۔ اور سیاق آیت سے اس کی تائید ہوتی ہے۔
پوری آیت بیہ ہو وَ أَنَّ الْسَمَسْجِ لَهِ لِلْهِ فَلاَ تَذَعُواْ مَعَ اللّهِ أَحَدًا ﴾ ترجمہ: اور بید کمسجدیں اللہ کی یاد کے واسط ہیں ، سومت پکارواللہ کے ساتھ کسی کو (ترجمہ شخ الہند ) فوائد عثانی میں ہے کہ ' یوں تو خدا کی ساری زمین اس امت کے لئے مسجد بنادی گئی ہے، لیکن خصوصیت سے وہ مکانات جو مسجدوں کے نام سے خاص عبادت الہی کے لئے بنائے جاتے ہیں ان کو اور زیادہ المتیاز حاصل ہے، وہاں جاکر اللہ کے سواکسی ہتی کو پکارنا ظلم عظیم اور شرک کی بدترین صورت ہے۔ مطلب میہ کہ خالص خدائے واحد کی طرف آؤ۔ اور اس کا شریک کرکے کسی کو کہیں بھی مت پکارو، خصوصاً مساجد میں جو اللہ کے نام پر تنہا اسی کی عبادت کے لئے بنائی گئی ہیں'

اور حضرت تھانوی رحمہ اللہ نے ترجمہ کیا ہے:''اور جتنے سجدے ہیں وہ سب اللہ کاحق ہیں ،سواللہ کے ساتھ کسی کی عبادت مت کرو'' اور حاشیہ میں لکھا ہے:'' یعنی یہ جائز نہیں کہ کوئی سجدہ اللہ کو کیا جاوے اور کوئی سجدہ غیر اللہ کو، جیسا مشرکین کرتے تھے''

غرض مفسرین کی عام رائے یہ ہے کہ سورۃ الجن کی آیت میں دعا جمعنی عبادت ہے اور سورۃ الانعام کی آیت میں دعا جمعنی استغاثہ وطلب اعانت ہونے سے ضروری نہیں کہ وہی معنی سورۃ الجن کی آیت میں بھی ہوں۔ شاہ صاحب رحمہ اللّٰد کا مقصود درحقیقت قر آن کریم سے صراحۃ طلب اعانت کی نہی ثابت کرنا ہے۔ مگریہ بات اس آیت سے ثابت نہیں ہوتی۔

# الله كابيايا بيني كهنا

مشرکین اپنے خودساختہ معبودوں کو''اللہ کی بیٹیاں''اور''اللہ کے بیٹے'' کہتے تھے۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ ان آلائشوں سے پاک ہیں۔ ﴿ لَمْ مَلِلْا ﴾ ان کی شان ہے۔ اس لئے ایسا کہنے سے ختی ہے روکا گیا۔ اوراس کی وجہ گذشتہ باب کے آخر میں بیان کی جاچکی ہے کہ مشرکانہ مزاج کی حامل اقوام بعض شخصیات کو'' بندہ'' کہنے میں ان کی کسرشان سمجھتے ہیں، اس لئے ان کی قدرافزائی کے لئے اس طرح کی تعبیرات اختیار کرتے ہیں، جوشرک کا پیش خیمہ ہیں۔

و هنها : أنهم كانوا يستعينون بغير الله في حوائجهم: من شفاء المريض، وغِناء الفقير،

ويَنَاذِرون لهم، يتوقعون إنجاحَ مقاصدهم بتلك النذور، ويتلون أسماء هم رجاء بركتها، فأوجب الله تعالى عليهم أن يقولوا في صلواتهم: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ، وإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ ﴾ وقال تعالى: ﴿فَلاَ تَدْعُوْا مَعَ اللهِ أَحَدًا ﴾؛ وليس المراد من الدعاء العبادة، كما قال بعض المفسرين، بل هو الاستعانة، لقوله تعالى: ﴿ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُوْنَ فَيَكْشِفُ مَاتَدْعُوْنَ ﴾

و منها : أنهم كانوا يسمُّون بعضَ شركائهم بناتِ الله، وأنباءَ الله، فَنُهوا اعن ذلك أشد النهي، وقد شرحنا سِرَّه من قبل.

ترجمہ: اوران صورتوں میں سے یہ کہ لوگ اپنی حاجتوں میں لیمنی مریض کی شفایا بی میں اورفقیر کی مالداری میں غیر اللہ سے مدوطلب کیا کرتے تھے۔ اوران کی منتیں مانتے تھے۔ امیدر کھتے تھے وہ ان منتوں سے اپنے مقاصد کے پورا ہونے کی اوران کے ناموں کی مالا جپا کرتے تھے ان ناموں کی ہرکت کی امید سے، لیس اللہ تعالی نے لوگوں پر لازم کیا کہ وہ اپنی نمازوں میں کہیں: ''بہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اورہم تھے ہی سے مدوج ہتے ہیں' اوراللہ تعالی نے فر مایا: ''لیس نہ پکاروتم اللہ کے ساتھ کسی کو' اور'' پکار نے' سے مرادعبادت نہیں ہے، جیسا کہ بعض مفسرین نے کہا ہے۔ بلکہ طلب اعانت ہے، اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کی وجہ سے: '' بلکہ اس کو بکار نے لگو گئم ، لیس وہ ہٹائے گا اس کو جس کے لئے تم پکارتے ہو' تعالیٰ کے اس ارشاد کی وجہ سے: یہ ہے کہ لوگ اپنے شرکاء (خودساختہ معبودوں) کو' اللہ کی بیٹیاں' اور'' اللہ کے بیٹ نام رکھتے تھے، لیس وہ تختی کے ساتھ اس سے دو کے گئے۔ اور ہم اس کاراز پہلے بیان کر پچے ہیں۔ نوٹ نے کانو ایستعینو ن مخطوط کر اپنی میں کانو ایستغیثو ن اور بیل ہو الاستعانة بل ہو الاستغاثة ہے۔ نوٹ نے کانو ایستعینو ن مخطوط کر اپنی میں کانو ایستغیثو ن اور بیل ہو الاستعانة بل ہو الاستغاثة ہے۔

# ﴿ علماء ومشائخ كومحليل وتحريم كااختيار دينا

یہود ونصاری اللہ کوچھوڑ کراپے علماء ومشاکخ کورب بنائے ہوئے تھے۔ اُحباد، جِنْس کی جُمع ہے۔ جس کے معنی ہیں 'بڑاعالم' یہ یہود کی اصطلاح ہے۔ ان میں دُورویش کارواج نہیں ہے ان کے عوام پرعلماء کا قبضہ ہے اور رُھیاں، رواھب کی جمع ہے جس کے معنی ہیں عابد وزاہد۔ یہ عیسائیوں کی اصطلاح ہے۔ ان کے یہاں بزرگی اور ترک دنیا کو بہت اہمیت حاصل ہے اور ان کے عوام پرمشائخ کا قبضہ ہے۔ غرض یہودا ہے علماء کی اورعیسائی اپنے بزرگوں کی تحلیل وتح یم اہمیت حاصل ہے اور ان کے عوام پرمشائخ کا قبضہ ہے۔ غرض یہودا ہے علماء کی اورعیسائی اپنے بزرگوں کی تحلیل وتح یم فیس کے باب میں اللہ کی اطاعت کی طرح اطاعت کرتے ہیں ایعنی ان کا بیعقیدہ ہے کہ جو چیز بیلوگ حلال یا حرام کردیں وہ نفس الا مرمیں بھی حلال یا حرام ہوجاتی ہے۔ پس اس حلال کے کرنے میں کوئی حرج نہیں اور حرام کے ارتکاب پر مؤاخذہ ہوگا۔ ظاہر ہے ایس اطاعت صرح عبادت ہے اور یہی ان کورب بنانا ہے۔ حضرت عدی رضی اللہ عنہ جو پہلے عیسائی شخے، جب اسلام لائے تو انھوں نے سورۃ التو یہ کی آ بیت اس کے بارے میں اپنا

خلجان خدمت نبوی میں پیش کیا کہ یہود ونصاری اپنے علاء ومشائخ کی عبادت نہیں کرتے ہیں، پھران کورب بنانے کا کیا مطلب ہے؟ آپ نے دریافت کیا: کیاان کے علاء ومشائخ جن چیز وں کوحلال یا حرام تھہراتے ہیں ان کو وہ لوگ حلال یا حرام تھہراتے ہیں ان کو وہ لوگ حلال یا حرام نہیں ہمجھے؟ حضرت عدی نے کہا: ہاں ایسا تو وہ ہمجھے ہیں! آپ نے فرمایا یہی ان کورب قرار دینا ہے (ترذی ۱۳۲۱) غیر اللہ کو تحکیل وتح یم کا اختیار وینا شرک کیوں ہے؟ اللہ کے سواکسی کو تحلیل وتح یم کا اختیار وینا شرک اس لئے ہے کہ حلال وحرام ہونے کے معنی ہیں عالم ملکوت (حظیر ۃ القدس) میں نافذ ہونے والا اللہ کا تکو بی تھم کے فلاں کام کرنے پر مؤاخذہ نہ ہوگا کیونکہ وہ حلال ہے اور فلاں کام کرنے پر مؤاخذہ ہوگا کیونکہ وہ حرام ہے۔ اور تکو بی تھم صرف اللہ تعالیٰ کا ہوتا ہے اور اس کی اطاعت ضروری ہوتی ہے۔ اب اگرا حکام دینے کا اختیار غیر اللہ کے لئے مان لیا جائے تو بیہ صفت تکوین میں اشراک ہے۔ اور اشراک فی الگوین اشراک فی العبادۃ کومتزم ہے اس لئے ممنوع ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ساری کا مُنات پیدا کر کے اس کو تکوین احکام دے رکھے ہیں۔ سورۃ الاعراف آ ہے۔ یہ میں ہے:

"بیشک تمہارارب اللہ ہی ہے،جس نے آسانوں اور زمین کو چھروز میں پیدا کیا۔ پھرعرش پر قائم ہوا۔وہ رات پردن کو ڈھانکتا ہے۔دن دوڑ کرڈھونڈھتا ہےرات کو،اور پیدا کیاسورج، جانداورستاروں کو، جواس کے تھم کے تابعدار ہیں،سنو:ای كاكام ہے پيداكرنااور حكم دينا ﴿ أَلاَلَهُ الْنَحَلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ الله برسى بركت والے ہيں جوتمام عالم كے پروردگار ہيں!" خلق کے معنی ہیں پیدا کرنا۔اور پیدا کرنے کے بعد تکوین احکام دیناامر ہے۔ بیدونوں باتیں اُسی کے قبضہ واختیار میں ہیں، پس وہی ساری خوبیوں اور برکتوں کا سرچشمہ ہے۔اور تمام کا ئنات کوجس طرح اللہ تعالیٰ نے تکوینی احکام دے رکھے ہیں،انسانوں کے لئے احکام بھی تکوینی طور پر پہلے عالم ملکوت میں یعنی ملاً اعلی میں طے ہوتے ہیں۔ پھر جب وہ احکام انبیاء پر نازل ہوتے ہیں تو تشریعی احکام کہلاتے ہیں ہیں مؤاخذہ اور عدم مؤاخذہ کااصل سبب تکوین حکم ہے،اور پیہ امریعنی تکوینی حکم دیناصرف الله تعالی کا اختیار ہے۔اب اگریداختیار غیرالله کو دیدیا جائے توبیشرک فی الطاعہ ہے جس کے لئے عبادت میں اس غیراللہ کونٹر یک کرنالازم ہے،اس لئے ایسااختیار غیراللہ کے لئے تسلیم کرناحرام ہے۔ سوال: قرآن کریم میں اور بہت ہی احادیث میں رسول اللہ ﷺ کی طرف مخلیل وتحریم کی نسبت کی گئی ہے، جیسے سورة الاعراف آیت ۵۷ میں ہے ﴿ يُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ، وَيُحَرِّمُ عَلَيْهُمُ الْخَبَائِثَ ﴾ (وہ نبی امی یا کیزہ چیزیں لوگوں کے لئے حلال کرتے ہیں اور گندی چیزیں ان پرحرام کرتے ہیں )جب تحلیل وتح یم کاحق اللہ ہی کا ہے تو پیسبت کیسی؟ جواب: بینست مجازی ہے، چونکہ رسول ،اللہ اور بندوں کے درمیان واسطہ ہوتا ہے اس لئے علاقہ توسط کی وجہ ہے نسبت کی جاتی ہے۔ تحلیل وتحریم درحقیقت اللہ تعالیٰ ہی کی طرف ہے ہوتی ہے۔ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ،اس کی خبر اور قطعی علامت ہوتا ہے۔مند دارمی کے مقدمہ میں روایت ہے کہ حضرت جبرئیل جس طرح کتاب اللہ کی وحی لے کر ﴿ الْمَسْوَرُ مِبْلِيْدِيرُ ﴾ -

آتے تھے،احادیث کی وحی بھی لے کرآتے تھے(وارمیا:۴۵ ہاب السنة قاضیة علی کتاب اللّٰہ) یہی سوال مجتهدین کے تعلق سے پیدا ہوتا ہے کہ مسائل کی جوان کی طرف نسبتیں کی جاتی ہیں وہ کیسی ہیں؟ تشریع (قانون سازی) کاحق تو صرف اللّٰد تعالیٰ کا ہے، پھران ائمہ کا کام کیا ہے؟

اس کا جواب بھی یہی ہے کہ بینست بھی مجازی ہے۔ چونکہ مجتمدین مسائل شرعیہ کے ناقل ہیں اس لئے ان کی طرف نسبت کی جاتی ہے۔ اور نقل کرنا عام ہے خواہ نص صرح کے وہ مسئلہ بیان کریں یا کسی نص ہے مستنبط کر کے بیان کریں ۔ دونوں با تیس یکسال ہیں ۔ وہ بہر صورت راوی ہیں یعنی وہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے مسئلہ بتلاتے ہیں، اپنی طرف ہے نہیں بتلاتے ۔ علامہ ابن القیم صنبلی رحمہ اللہ نے ایک فیمتی کتاب اصول اجتہا دوفاوی میں کسی ہے۔ اس کا نام اعلام السمو قعین عن دب العالمین ۔ ہے موقع اسم فاعل ہے توقیع ہے، جس کے معنی ہیں دستخط کرنا۔ پس کتاب کے نام کا مطلب ہے: جولوگ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے دستخط کرنے والے ہیں ان کو ضروری باتوں ہے باخبر کرنا یعنی مجتبدین عظام اور مفتیان کرام جو پچھ کہتے ہیں وہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے کہتے ہیں۔ اپنی طرف ہے پچھیں کہتے۔ فائدہ:

ہندوستان کی ایک جماعت اپنے استناد کے لئے حضرت شاہ صاحب قدس سرہ کو'' غیر مقلد'' بتلاتی ہے۔ گرشاہ صاحب کی اس بات سے واضح ہوتا ہے کہ آپ غیر مقلد (اہل حدیث) نہیں تھے، بلکہ مقلد تھے۔ کیونکہ غیر مقلد بن تو ساحب کی اس بات سے واضح ہوتا ہے کہ آپ غیر مقلد (اہل حدیث) نہیں تھے، بلکہ مقلد تھے۔ کیونکہ غیر مقلد بن تو اور شاہ صاحب مجہدین ﴿اِنْعُحَدُوْا اَ خَبَارَهُمْ وَرُهُمْ اَنَهُمْ ﴾ سے تقلید کی تر دید کرتے ہیں اور اس کوشرک بتلاتے ہیں۔ اور شاہ صاحب مجہدین کرام کو برحق سمجھتا کی طرف سے دفاع کر رہے ہیں۔ اشکال کا جواب دے رہے ہیں اور بیکام وہی کرسکتا ہے جو مجہدین کرام کو برحق سمجھتا ہوا وران کا معتقد ہو۔ مئر تقلید کو مجہدین کی طرف سے دفاع کرنے کی کیا ضرورت ہے؟!

# شریعت کی بعض با توں سے اِباء بھی شرک کے زمرہ میں آتا ہے

جب الله تعالیٰ کسی رسول کومبعوث فرماتے ہیں اور اس کی رسالت معجزات سے مؤید ہوجاتی ہے اور الله تعالیٰ اس کے ذریعہ بعض وہ چیزیں حلال کرتے ہیں جوقد میم ملت میں حرام تھیں، جیسے یہود کی ملت میں بار کا دن معظم تھایا اونٹ کا دورھ اور گوشت حرام تھا۔ پھر علیہ السلام کا دور آیا اور بار کی جگہ اتو ارکی حرمت آئی اور بارکی تعظیم ختم ہوگئی پھر خاتم النبیان میں الله الله کا دور آیا اور اونٹ کا دودھ اور گوشت حلال قرار دیا گیا۔ اب اگر کوئی یہودی یا عیسائی مسلمان ہوتا ہے مگر اس کا دل باریا اتو ارکی تعظیم کی طرف مائل رہتا ہے یا وہ اب بھی اونٹ کا دودھ یا گوشت استعمال نہیں مسلمان ہوتا ہے مگر اس کا دل باریا اتو ارکی تعظیم کی طرف مائل رہتا ہے یا وہ اب بھی اونٹ کا دودھ یا گوشت استعمال نہیں کرتا تو یہ باز رہنا دوجہ ہے ہوسکتا ہے:

ا-اس کونئ شریعت کے ثبوت میں تر دد ہے تو بیہ نئے نبی کا انکار ہے پس وہ مسلمان نہیں۔

۲-اس کا بیعقیدہ ہے کہ تحریم اول نا قابل ننخ ہے۔ کیونکہ سابق پیغیبر کواللہ تعالیٰ نے الوہیت کی پوشاک پہنائی ہے۔ یاوہ فانی فی اللہ، باقی باللہ ہے۔ اس لئے اس نے جن چیز وں کوحرام یا مکروہ قرار دیا ہے، اگران کواختیار کیا جائے گا تو وہ ناراض ہوجائے گامال یا آل میں آفت آئے گی تو شخص مشرک ہے، وہ غیراللہ کے لئے اللہ جیسی ناراضی اورغضب اوراللہ جیسی تحلیل و تحریم کا اختیار ثابت کرتا ہے ہیں بیچیز بھی شرک کے زمرہ میں آتی ہے۔

#### فائده:

بعض ہندومسلمان ہوتے ہیں اور اسلام قبول کرنے کے بعد بھی گائے کا گوشت کھانے سے اباء کرتے ہیں۔ اگریہ انکار مذکورہ وجوہ سے ہے تواس کا تھم گذر چکا۔ اور اگر محض طبعی نفرت ہے، کیونکہ انھوں نے زندگی بھرگائے کا گوشت نہیں کھایا اس لئے اب جی نہیں چاہتا تو یہ کوئی اچھی بات نہیں۔ ان کو بہ تکلف اپنی طبیعت بدلنی چاہئے اور اسلام میں پورا پورا واضل ہوجانا جا ہے۔ ارشاد ہے: داخل ہوجانا جا ہے۔ اس سلسلہ میں سور ۃ البقرۃ کی آیت ۲۰۸ نازل ہوئی ہے۔ ارشاد ہے:

''اےا یمان والو! اسلام میں پورے پورے داخل ہوجاؤاور شیطان کے قدم بہ قدم مت چلو، واقعی وہ تمہارا کھلا ڈشمن ہے''

یعنی ظاہر وباطن اور عقیدہ وعمل میں صرف احکام اسلام کا انتاع کرو۔ رسوم وبدعات اور خواہشا نیفس کی پیروی مت کرو۔اورمسلمان ہونے کے بعد بھی گائے کے گوشت سے اجتناب خواہش نفس کی پیروی ہے۔

و منها: أنهم كانوا يتخذون أحبارَهم ورهبانهم أربابا من دون الله تعالى، بمعنى أنهم كانوا يعتقدون أن ما أحله هؤلاء حلال، لابأس به في نفس الأمر، وأنَّ ما حَرَّمه هؤلاء حرام، يُؤَاخذون به في نفس الأمر؛ ولَمَّا نزل قولُه تعالى: ﴿إِتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ ﴾ الآية، سأل عدى بن حاتم رسولَ الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك، فقال: ﴿ كانوا يُحِلُون لهم أشياء، فيحرمونها ﴾

وسر ذلك: أن التحليل والتحريم عبارة عن تكوينٍ نافذٍ في الملكوت: أن الشيئ الفُلانِيَّ يؤاخذ به، أولا يؤاخذ به، فيكون هذا التكوين سببا للمؤاخذة وتركِها، وهذا من صفات الله تعالى.

وأما نسبة التحليل والتحريم إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فبمعنى أن قولَه أمارة قطعية لتحليل الله وتحريمه؛ وأما نسبتُها إلى المجتهدين من أمته، فبمعنى روايتهم ذلك عن الشرع: من نص الشارع، أو استنباطِ معنيً من كلامه.

واعلم: أن اللُّه تعالى إذا بعث رسولًا، وثبتت رسالتُه بالمعجزة، وأحل على لسانه بعضَ

ماكان حراماً عندهم، ووجد بعضُ الناس في نفسه انْجِحَامًا عنه، وبقى في نفسه مَيْلٌ إلى حرمته، لِمَا وجد في ملته من تحريمه، فهذا على وجهين:

[1] إن كان لتردد في ثبوت هذه الشريعة فهو كافر بالنبي.

[7] وإن كان لاعتقاد وقوع التحريم الأول تحريماً لا يحتمل النسخ، لأجل أنه تبارك وتعالى حلع على عبد خِلعة الألوهية، أو صار فانيا في الله، باقيابه، فصار نهيه عن فعل أوكراهيته له، مستوجّا لحِرْم في ماله وأهله، فذلك مشرك بالله تعالى، مثبت لغيره غضبا وسُخطا مقدَّسَين، وتحليلاً وتحريماً مقدَّسَين.

ترجمہ: اوران صورتوں میں ہے ایک ہیہ ہے کہ لوگ اپنے علاء وزہاد کو اللہ کو چھوڑ کررب (خدا) بناتے تھے یعنی وہ لوگ بیاعتقادر کھتے تھے کہ جو چیز ان لوگوں نے حلال کی ہوہ حلال ہے۔ اس کے کرتے میں نفس الام (واقعہ) میں کوئی گرفت نہیں اور یہ کہ ان لوگوں نے جو چیز حرام کی ہوہ وہ حرام ہے۔ اس کی وجہ سے نفس الامر میں کیڑے جائیں گے۔ اور جب بیار شاد نازل ہوا کہ:''انھوں نے اپنے علاء ومشائخ کورب بنایا'' آخر آیت تک پڑھئے تو حضرت عدی بن حالم رضی اللہ عند نے رسول اللہ علی تھی چیز وں کو طال اللہ عند نے رسول اللہ علی تھی چیز وں کو طال اللہ عند نے رسول اللہ علی تھی جیز وں کو ان پر حرام کرتے تھے پس وہ ان کو حرام ہو تھے۔ اور کچھ چیز وں کوان پر حرام کرتے تھے پس وہ ان کو حرام ہو تھے۔ تھے'' اور اس کا رازیہ ہے کہ خلیل و تحریم نام ہے عالم ملکوت میں نافذ ہونے والے تکو پن حکم کا کہ فلال چیز کی وجہ سے مؤاخذہ ہوگایا ہو تھے گیا کہ کہ کی ہوگائے کی اسب ہوتا ہے کہ خواہ شارع کی فل سے بیان کریں یا شارع کے کلام سے کوئی معنی مستبط کر کے بیان کریں یا شارع کے کلام سے کوئی معنی مستبط کر کے بیان کریں۔

اور جان لیس کہ جب اللہ تعالیٰ کسی رسول کومبعوث فرماتے ہیں اوراس کی رسالت مججزہ سے ثابت ہوجاتی ہے اور اللہ تعالیٰ اس کی زبان سے بعض وہ چیزیں حلال کرتے ہیں جوان کے نزدیک (قدیم ملت) میں حرام تھیں۔ اور بعض لوگ اپنے دل میں اس سے اباء پاتے ہیں۔ اور ان کے دل میں اس کی حرمت کی طرف میلان باقی رہتا ہے اس وجہ سے کہ اس نے دل میں اس کی حرمت کی طرف میلان باقی رہتا ہے اس وجہ سے کہ اس نے اپنی میں اس کی حرمت پائی ہے ، تو اس کی دوصور تیں ہوتی ہیں:

ا-اگر بیاباءاس کئے ہے کہاس (نئ) شریعت کے ثبوت میں اسے تر دو ہے تو وہ اس (نئے ) نبی کا منکر ہے۔

۱-اوراگروہ اباءاس لئے ہے کہ اس کا اعتقادیہ ہے کہ تحریم اول کا وقوع الیم تحریم ہے جوننے کا احتمال نہیں رکھتی،
اس وجہ سے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی بندے کو الوہیت کی پوشاک پہنادی ہے یا وہ اللہ میں فنا ہو گیا ہے، اس کے ساتھ باقی
رہنے والا ہے، پس اس کا کسی امر کی نہی کرنایا اس کا کسی چیز کونا پسند کرنالا زم کرنے والا ہے مال اور آل میں نقصان کوتو وہ
مخص اللہ کے ساتھ شریک تھہرانے والا ہے۔ غیر اللہ کے لئے اللہ جیسا غصہ اور اللہ جیسی ناراضگی اور اللہ جیسا تحلیل کا اور
اللہ جیساتح یم کا اختیار ثابت کرنے والا ہے۔

لغات: إِنْجَحَم (بَتقد يَم الجيم) اور إِنْحَجَم (بَتقد يم الحاء) عن الشيئ: كفَّ ونَـكَصَ و امتنع: ركنا، بازر منا، الإعراء الباء كرنا .... المنتو جَبَ الشيئ: واجب ولازم جاننا .... المجرّم: النقصان

### @غیراللہ کے لئے جانورذنج کرنا

یہ بھی شرک کا ایک سانچاہے، جس میں شرک ڈھل کر تیار ہوتا ہے۔اسلام سے پہلے مشرکین بتوں اور ستاروں کا قرب حاصل کرنے کے لئے ان کے نام پر جانور ذرج کیا کرتے تھے۔اور اس کی دوصور تیں ہوتی تھیں:

(۱) ذیج کے وقت غیراللہ کا نام لیتے تھے، جیسے ہندو'' لے کالی ما تا'' کہہ کر بکرے کا جھٹکا کرتے ہیں۔

(۲) معبودان باطل کی پرستش گاہوں (آستانوں) پر جانور لے جا کرذنج کرتے تھے۔

قرآن کریم میں دونوں صورتوں کی ممانعت فرمائی گئی ہے۔ پہلی صورت کی ممانعت قرآن کریم میں چارجگہآئی ہے۔ ارشاد ہے: ''جس جانور پراللہ کے سواکسی اور کا نام پکارا جائے وہ حرام ہے'' (سورۃ البقرۃ آیت ۱۲۳ المائدہ ۱۲۳ الانعام ۱۲۵ النحام ۱۲۵ النحام ۱۲۵ الحل ۱۱۵ اور دوسری صورت کی ممانعت سورۃ المائدہ آیت چار میں آئی ہے ارشاد ہے: ''جو جانور پرستش گاہوں پر ذرئح کیا جائے وہ حرام ہے ﴿ وَمَاذُبِحَ عَلَى النَّصْبِ ﴾

# ﴿ غیراللہ کے نام پر جانور چھوڑنا

سنی جانورکا کان کاٹ کریا کوئی دوسری علامت لگا کرغیراللہ کی تعظیم اورتقرب حاصل کرنے کے لئے چھوڑ دینے کا بھی مشرکین میں رواج تھا۔ پھروہ نہاس سے کام لیتے تھے، نہ ذرج کرتے تھے، نہاس سے اورکوئی فائدہ اٹھاتے تھے۔ یہ فعل بھی حرام ہے اوراس سلسلہ میں سورۃ المائدہ کی آیت ۱۰۳ نازل ہوئی ہے ارشاد ہے:

''اللہ تعالیٰ نے نہ بحیرہ کومشروع کیا ہےاور نہ سائبہ کو،اور نہ وصیلہ کو،اور نہ حامی کو،کیکن جولوگ کا فرہیں وہ اللہ تعالیٰ پر جھوٹ لگاتے ہیں ( کہ خدا تعالیٰ نے جانور چھوڑنے کا حکم دیا ہےاور وہ اس سے خوش ہوتے ہیں )اور ا کثر کا فرعقل نہیں رکھتے ( بلکہ بروں کی دیکھادیکھی ایسی جہالتیں کرتے ہیں )''

ندکورہ جانورول کی تفسیر میں مفسرین میں اختلاف ہے۔امام بخاری رحمہ اللہ نے حضرت سعید بن المسیب رحمہ اللہ سے جوتفسیر نقل کی ہے وہ رہیہے:

بجیرہ: وہ جانور ہے جس کا دودھ بتوں کے نام پر وقف کردیا جاتا تھا، اس کوکوئی اپنے کام میں نہیں لاتا تھا۔
سائیہ: وہ جانور ہے جس کو بتوں کے نام پر چھوڑ دیا جاتا تھا۔ جیسے ہندوسانڈ کوچھوڑ دیتے ہیں۔
وصیلہ: وہ اونٹنی ہے جو سل مادہ بچے جنے ، درمیان میں نر بچہ پیدا نہ ہو، توا ہے بھی بتوں کے نام پر چھوڑ دیتے تھے۔
حامی: وہ نراونٹ ہے جوایک خاص عدد تک جفتی کر چکا ہو، اُسے بھی بتوں کے نام پر چھوڑ دیتے تھے۔
مسکلہ: بتوں یا بزرگوں کے نام پر اس طرح جانور چھوڑ ناحرام اور مشر کا ندر ہم ہے اور بنص قرآنی حرام ہے۔ مگر اس حرام عمل سے جانور حمل اللہ کی ملک سے خارج جمی نہیں ہوتا۔ پس اگر وہ محض خوداس جانور کوکسی کے ہاتھ فروخت کردے یا مبہ کردے تو خریدار کے لئے بیہ جانور حلال ہے اور اس کی قربانی بھی درست ہے اس طرح اگر ما لک نے مندر کے بجاریوں کو یا قبر سے جاوروں کو اختیار دے دیا ہوکہ وہ جو چاہیں کریں۔ اور یہ بجاری اور مجاوراس کوکسی کے ہاتھ فروخت کردیں تو یہ بھی حلال ہے (معارف افر آن انہ ۲۲۲)

# ﴿ غيرالله كَ فَتُم كَفَانا

لوگ بعض انسانوں کے بارے میں بیاعقادر کھتے ہیں کہ ان کے نام بابرکت اور محترم ہیں اوران کے ناموں کی جھوٹی فتم کھانا مال اور آل میں نقصان کا باعث ہے، اس لئے وہ اس کی بھی ہمت نہیں کرتے اور نزاعات اور جھڑوں کے موقعوں میں مخالف کوان کے ناموں کی قتم کھلایا کرتے ہیں۔ یہ جھی حرام فعل ہے احادیث میں اس سے روکا گیا ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ:'' جس نے غیر اللہ کی قتم کھائی اس نے (مقوم ہو) خدا کے ساتھ (تعظیم میں) ساجھی مدیث شریف میں ہے کہ:'' جس نے غیر اللہ کی قتم کھائی اس نے (مقوم ہو) خدا کے ساتھ (تعظیم میں) ساجھی بنایا' (رواہ التر فدی مشکل ق ، کتاب الأیمان و الندور ، حدیث نم کھانا گناہ کیرہ ہے، ارتداد نہیں ہے (تر فدی انگاہ البواب کیا ہے کہ بیحدیث تغلیظ و تہدید پرمحمول ہے یعنی غیر اللہ کی قتم کھانا گناہ کیرہ ہے، ارتداد نہیں ہے (تر فدی انگاہ البواب الأیمان و الندور ، باب فی کو اہمیة الحکیف بغیر اللہ)

﴿ اَوْسُوْرَ لِيَكَالِيْسَ ۖ ﴾ -

### باپ کیشم) و قر ۃِ عینی (میری آئکھوں کی ٹھنڈک کی شم ) یہ پمین لغوند کورہ حدیث میں مراز نہیں ہے۔

### ﴿ غیراللہ کے آستانوں کا حج کرنا

خودساختہ معبودوں کی لوگوں کے گمان کے مطابق مخصوص متبرک جگہوں کی یا نبیوں ، ولیوں کی قبوروآ ثار کی زیارت کے لئے جانا اوراس کوموجب تقرب سمجھنا بھی شرک کا مظہر ہے۔ جیسے لوگ اجمیر وغیرہ جاتے ہیں اوراس کو باعث اجر سمجھتے ہیں اور جہلاء کا بیاعتقاد ہے کہ سات باراجمیر کا سفر جج کے برابر ہے۔ بیمشر کا نہ خیالات ہیں اس لئے لوگوں کواس سے روکا گیا ہے۔ متفق علیہ حدیث میں ہے کہ:

''اونٹ پر کجاوے نہ کسے جائیں (یعنی لمباسفرنہ کیا جائے) مگر تین مسجدوں کی طرف:مسجد حرام،مسجد اقصی اور میری بیمسجد (یعنی مسجد نبوی) (مشکلوۃ باب المساجد،حدیث نمبر ۱۹۳)

#### فائده:

بیصدیث مساجد کے تعلق سے ہے۔ منداحمد میں مشتنیٰ منہ مذکور ہے اور وہ بہ ہے لاینبغی للمَطِیِّ ان تُشَدَّ و حالُه اللہ مسجد بیتغی فیہ الصلاة ، غیو النج (مجمع الزوائد ۳٪) مگراشر اک علت کی وجہ سے قبور وغیرہ کے جج وزیارت کو بھی شامل ہے۔ البتہ قبر کی زیارت کو خمنی مقصد بنانا جائز ہے۔ مثلاً کوئی شخص اجمیر یااس کے قریب اپنی کسی ضرورت سے گیا اور نیت بیہ کہ حضرت چشتی رحمہ اللہ کی قبر پر فاتحہ یعنی ایصال ثواب کے لئے بھی جائے گا تو بہ جائز ہے۔ شقل مقصد بنا کر دور دراز سے جانا جائز نہیں ۔ یہی تھم تمام اولیاء اور انبیاء کی قبور کا ہے۔ اور سید الانبیاء سِلاَ اُولیا کی قبر اطہر چونکہ معجد بنوی میں ہے اس کئے اس کی زیارت کی مستقل نیت نہیں ہو عتی ۔ اس کئے مسئلہ میں نزاع بلا وجہ ہے واللہ اعلم ۔

#### فائده:

تنجارتی اسفار،عزیز وا قارب سے ملنے کے لئے سفر، تاریخی یامشہورمقامات کوعبرت کے لئے و کیھنے کے لئے سفر ممنوع نہیں، وہ بالا جماع اس حدیث کامصداق نہیں۔

# ﴿ غيرالله كي طرف بندگي كي نسبت كرنا

لوگ اپنے بیٹوں کے ناموں میں غیر اللہ کی طرف عبدیت کی نسبت کیا کرتے تھے اور عبد العزی، عبد الشمس، عبد المطلب وغیرہ نام رکھا کرتے تھے، یہ بھی شرک کا سانچا ہے۔ اس سے یہ مجھا جاتا ہے کہ یہ بچہ اللہ تعالیٰ کے بجائے ان بنوں یا ان بزرگوں کا بخشا ہوا ہے۔ اس لئے قرآن وحدیث میں اس کی ممانعت آئی ہے۔ سورۃ المائدہ آیات ۱۹۹۹ و ۱۹۰۹ میں عقیدہ تو حید کا ذکر ہے، جو اسلام کا بنیا دی عقیدہ ہے؛ اوز اس کے ساتھ شرک کے باطل اور نامعقول ہونے کا بیان

مسى قدر تفصيل كے ساتھ آياہے۔ ارشادہ:

وہ اللہ ایبا (قادرو منعم) ہے جس نے تم کو ایک جان سے پیدا کیا (اور ایک جان سے مراوتمام انسانوں کا وجود مشترک ہے) اور اس (ایک جان یعنی وجود مشترک ) سے اس کا جوڑا بنایا (یعنی عورت بھی مرد کی ہم جنس بنائی) تا کہ وہ اپنے اس جوڑے سے انس حاصل کرے (کیونکہ غیرجنس سے کما حقد انسیت حاصل نہیں ہو گئی، غرض جب وہ خالق بھی ہے اور محن بھی ہے کہ اس کی انسیت کا سامان کیا، تو عبادت بھی اس کی ہونی چاہئے ۔ مگر طرفہ تما شاد کیھئے:) پس جب میاں نے بیوی سے قربت کی تو اس کو ہلکا سامل رہ گیا (جس کا شروع میں کوئی احساس نہ ہوا) سووہ اس کو لئے ہوئے چاتی پھرتی رہی، پھر جب وہ بوجس ہوگئی (اور میاں بیوی کو حل کا علم ہوگیا) تو دونوں میاں بیوی اللہ تعالیٰ سے جو کہ اُن کا پروردگار ہے دعا کرنے لگے کہ اگر آپ نے ہم کو صبحے سالم اولا ددے دی تو اللہ کی موقع سالم اولا ددے دی تو اللہ کی دی بین فلال اولا ددی تو ہم خوب شکر گزاری کریں گے ۔ پس جب اللہ تعالیٰ نے ان دونوں کو صبحے سالم اولا ددے دی تو اللہ کی دی بین فلال دی ہوئی چیز میں وہ دونوں اللہ کے ساتھ شریک قرار دینے گئے (بھی عقیدہ سے کہ یوں سمجھ بیٹھے کہ یہ بیٹا فلال بین باہرزگ نے دیا ہے بھی عمل سے کہتی بت یا بزرگ کی طرف منسوب کردیا اور عبد العزی یا بندہ علی نام رکھ دیا) سواللہ تعالیٰ ان کے شرک سے پاک ہیں،

اورتر فدى (١٣٣١) اور حاكم وغيره كى روايات ميں ہے كه دادى حواء نے اپنے بيٹے كانام عبدالحارث ركھا تھا (حارث شيطان كانام بتاياجا تا ہے) اور بينام ركھنا شيطان كے فريب دينے كى وجہ سے تھا، جس پر فدكوره آيت ميں شديدنكيرآئى ہے كہ بيآ دم وحواء نے شرك كيا۔ معلوم ہوا كہ غيراللد كى طرف عبديت كى نسبت كرك نام ركھنا شرك ہے۔ فائده:

امام ترندی رحمہ اللہ نے ندکورہ حدیث کو حَسَنْ کہا ہے اور حاکم نے سیجے کہا ہے۔ مگریدروایت قطعاً باطل ہے۔ وجوہ درج ذیل ہیں:

(۱) یے عمر بن ابراہیم بھری کی روایت ہے عن قتادہ عن الحسن، عن سموہ ،اورحافظ ابن حجررحمہ اللہ نے تقریب میں عمر کوصدوق بعنی عمولی درجہ کا ثقدراوی قرار دیا ہے مگر لکھا ہے کہ قنادہ رحمہ اللہ سے روایت میں بیراوی ضعیف ہے۔ (۲) بیحدیث مرفوع ہے یا حضرت سمرہ رضی اللہ عنہ پرموقوف ہے؟ اس میں اضطراب (اختلاف) ہے۔غرض بیہ روایت قطعی طور پرمرفوع نہیں۔

(۳) حفرت حسن بھری رحمہ اللہ کا حضرت سمرہ رضی اللہ عنہ سے لقاءاور ساع مختلف فیہ ہے، گورا حج ثبوت ساع ہے۔ (۳) حضرت حسن بھری رحمہ اللہ سے آیت کی جوتفسیر مروی ہے وہ اس مرفوع روایت کے خلاف ہے۔ پس اگر حضرت حسن بھری رحمہ اللہ کے پاس بیروایت ہوتی تو ان کی تفسیر اس کے خلاف نہ ہوتی ۔حضرت حسنؓ نے بیفسیر ک

- ﴿ أَوْسُونَ مِينَالِيْسُ اللهِ ﴾

ے قال: كان هذا في بعض أهل الملل، ولم يكن بآدم (ابن كثير)

(۵) علامهابن کثیررحمهالله نے ان روایات کو طعی طور پراسرائیلی قرار دیا ہے۔اوراس پر مفصل کلام کیا ہے۔

(۱) شرعاً اورعقلاً بیہ بات ممکن نہیں کی نبی شرک کا ارتکاب کرے،: چول کفراز کعبہ برخیز دکیا ماندمسلمانی؟! اور روایت میں بیصراحت ہے کہ آدم وحواء کمیہاالسلام نے مل کر بینام رکھا تھا (السدر السمنٹور ۱۵۱:۳) غرض بیروایت عصمت انبیاء کے بنیادی عقیدہ کے خلاف ہے،اس لئے مردود ہے (فائدہ ختم ہوا)

اور بے شاراحادیث سے بیر بات ثابت ہے کہ جن صحابہ کے نام عبدالعزی ،عبدالشمس وغیرہ تھے،مسلمان ہونے کے بعدرسول اللّٰہ مِیَالْنَیْوَیَیْمِ نِے ان کے نام بدل کرعبداللہ،عبدالرحمٰن اوران سے ملتے جلتے نام رکھ دیئے تھے۔

#### فائده:

جن لوگوں کے نام عبدالنبی ،عبدالرسول ، غلام محمد ، غلام نبی ، غلام رسول ، نبی بخش ، ولی بخش وغیرہ ہیں ، ان کواپنے نام بدل دینے چاہئیں اوراس تاویل کاسہارانہیں لینا چاہئے کہ غلام بمعنی خادم ہے۔اللہ کے رسول و نیامیں موجود ہوتے تو ان کا کوئی خادم ہوتا مگر جب آپ کی وفات ہوگئ تو اب کوئی خادم کیسے ہوسکتا ہے؟! یہ تاویل عذر گناہ بدتر از گناہ کی مثال ہے۔اللہ تعالیٰ تو فیق عطافر مائیں (آمین)

دلیاعقلی:اورغیراللہ کی طرف عبدیت کی نسبت کے غلط اور باطل ہونے کی عقلی دلیل بیہ ہے کہ ساری کا نئات بشمول انبیائے کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام اللہ کے بندے ہیں۔سرور عالم صِلاَئِوَیَّیِمْ کے لئے قرآن کریم میں جگہ جگہ عبد (بندہ) ہونے کی صراحت موجود ہے، پھرعبد کا عبد (بندے کا بندہ) کیسے ہوسکتا ہے؟!

و منها: أنهم كانوا يتقربون إلى الأصنام والنجوم بالذبح لاجلهم: إما بالإهلال عند الذبح بأسمائهم، وإما بالذبح على الأنصاب المخصوصة لهم، فنُهوا عن ذلك.

و منها : أنهم كانوا يُسَيِّبُون السوائب والبحائر تقربا إلى شركائهم، فقال الله تعالى: ﴿ مَاجَعَلَ اللّٰهُ مِنْ بَحِيْرَةٍ، وَلاَسَائِبَةٍ ﴾ الآية،

و منها: أنهم كانوا يعتقدون في أناس: أن أسماء هم مباركة معظّمة، وكانوا يعتقدون أن الحلف بأسمائهم على الكذب يستوجب حِرْمًا في ماله وأهله، فلا يُقدِمون على ذلك، ولذلك كانوا يستحلفون الخصوم بأسماء الشركاء بزعمهم، فَنُهوا عن ذلك، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ من حلف بغير الله فقد أشرك ﴾ وقد فسره بعض المحدثين على معنى التغليظ والتهديد، ولا أقول بذلك، وإنما المراد عندى: اليمينُ المنعقدة واليمينُ الغموس باسم غير

الله تعالى باعتقاد ما ذكرنا.

و منها: الحج لغير الله تعالى؛ وذلك أن يُقْصَدَ مواضِعُ متبركةٌ، مختصةٌ بشركائهم، يكون الحلولُ بها تقربا من هؤلاء، فنهى الشرع عن ذلك، وقال النبى صلى الله عليه وسلم: ﴿لاتُشَدُّ الرحالُ إلا إلى ثلاثة مساجد﴾

و هنها: أنهم كانوا يسمُون أبناء هم عبدَ العزِّى، وعبدَ الشمس، ونحوَ ذلك، فقال الله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَّفُسِ وَّاحِدَةٍ، وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا، لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا، فَلَمَّا تَغَشَّاهَا ﴾ الآية، وجاء في الحديث: أن حواء سَمَّتُ ولدَها عبدَ الحارث، وكان ذلك من وحى الشيطان؛ وقد ثبت في أحاديث لاتُحصى: أن النبي صلى الله عليه وسلم غَيَّرَ أسماءَ أصحابه: عبدَ العزى، وعبدَ الشمس، ونحوَهما إلى عبد الله، وعبد الرحمن، وما أشبههما، فهذه أشباحُ وقوالبُ للشرك، نهى الشارع عنها، لكونها قرالبَ له، والله أعلم.

ترجمہ:اوران صورتوں میں ہے یہ ہے کہ لوگ بتوں اور ستاروں کی قربت ڈھونڈھا کرتے تھے،ان کے نام پر جانور ذرج کرکے، یا تو وہ ذرج کے وقت ان کے نام باواز بلند پکارتے تھے یا ان جانو ورں کوان بتوں اور ستاروں کے \* مخصوص آستانوں پر لے جاکر ذرج کرتے تھے، پس لوگوں کواپیا کرنے ہے روک دیا گیا۔

اوران صورتوں میں سے بیہ ہے کہ لوگ اپنے خودساختہ معبودوں کا تقرب حاصل کرنے کے لئے سائبہ اور بحیرہ کو چھوڑ دیا کرتے تھے۔ پس اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ' دنہیں مشروع کیا اللہ نے کوئی بحیرہ ، اور نہ کوئی سائب' آخرآیت تک۔

اوران صورتوں میں سے بیہ ہے کہ لوگ بعض انسانوں کے بارے میں اعتقادر کھتے تھے کہ ان کے نام متبرک اور محتر میں اوروہ یہ بھی عقیدہ رکھتے تھے کہ ان کے ناموں کی جھوٹی قتم کھانا آل اور مال میں نقصان کا باعث ہے ، پس وہ اس پراقد ام نہیں کرتے تھے۔ اور یہی سبب تھا کہ وہ خصومت کے موقعوں پران کے حسب گمان اللہ کے ان ساجھوں کے ناموں کی فریق مخالف کو تم کھانا کرتے تھے۔ اور یہی سبب تھا کہ وہ خصومت کے موقعوں پران کے حسب گمان اللہ کان ساجھوں کے ناموں کی فریق مخالف کو تم کھانا کہ دو جس نے غیر اللہ کی تم کھائی ،

میرے نزد یک حدیث کی مرادا س اعتقادے جو ہم نے ذکر کیا غیر اللہ کے نام کی بمین منعقدہ اور بمین غموں ہے۔
میرے نزد یک حدیث کی مرادا س اعتقادے جو ہم نے ذکر کیا غیر اللہ کے نام کی بمین منعقدہ اور بمین غموں ہے۔

اوران صورتوں میں سے غیراللہ کا بچ کرنا ہے۔اوروہ یہ ہے کہ اُن مقامات کا قصد کیا جائے جن کولوگ اپنے خود ساختہ معبودوں کی مخصوص متبرک جگہیں تصور کرتے ہیں۔ان جگہوں میں اتر ناان معبودوں کا تقرب ہوتا ہے۔ پس لوگ اس سے روکے گئے۔اور نبی کریم مِلاِللَّهُ اِللَّمِ اِللَّهِ اللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

- ﴿ لُوْسَوْمَ لِبَالْشِرَالِ ﴾-

تھے۔ پس اللہ تعالیٰ نے فرمایا: 'اللہ وہ ذات ہے جس نے تم کوایک جان سے پیدا کیا، اوراس ایک جان سے اس کا جوڑا بنایا، تا کہ وہ اس کے پاس جا کرسکون حاصل کرے، پھر جب میاں نے بیوی سے قربت کی' آخرآ بت تک ۔اور جدیث میں آیا ہے کہ حضرت حواء نے اپنے بیچے کا نام عبدالحارث رکھا، اور بینام رکھنا شیطان کے اشارے سے تھا۔ اور بے شار احادیث سے ثابت ہے کہ رسول اللہ صِلاَتِهِ کِیمَا اِسْرِ صَحابہ کے ناموں کو بدل دیا اور عبدالعزی اور عبدالشمس اور ان کے مانند ناموں کی جگہ عبداللہ عبدالرحمٰن اور ان سے ملتے جلتے نام رکھے۔

غرض بیشرک کی صورتیں اور سانچے ہیں ،شریعت نے ان سے اس لئے روکا ہے کہ شرک ان سانچوں میں ڈھل کر تیار ہوتا ہے ، ہاقی اللہ تعالی بہتر جانتے ہیں۔

### باب \_\_\_

### صفات الهميه برايمان لانے كابيان

صفت: وہ حالت ہے جوموصوف کے ساتھ قائم ہواور جس سے موصوف کی پہچان ہو، جیسے قاضی،مفتی، پخی وغیرہ۔پھرصفات کی دونشمیں ہیں ایک صفات حسنہ یعنی خوبیاں۔ بیصفات کمالیہ کہلاتی ہیں، دوسری صفات قبیحہ یعنی برائیاں جیسے بزدلی بخیلی وغیرہ۔

اس کے بعد جاننا چاہئے کہ اللہ تعالی ذات بحت (محض وجود) نہیں ہیں، جیسا کہ فرقہ معطّلہ کہتا ہے۔ بلکہ وہ بے شارخو بیوں اور کمالات کے ساتھ متصف ہیں اور تمام عیوب ونقائص ہے منزہ ہیں۔ اول کا نام صفات کمالیہ اور صفات ثبارخو بیوں اور کمالات کو ثابت کرتی ہیں، جیسے علیم وخبیر ہونا۔ اور ثانی کا نام صفات شبوتیہ ہے بعنی وہ نقائص اللہ تعالی کے لئے کمالات کو ثابت کرتی ہیں، جیسے علیم وخبیر ہونا۔ اور ثانی کا نام صفات سلبیہ ہے بعنی وہ نقائص اللہ تعالی میں نہیں ہیں، جیسے اللہ تعالی کی کوئی اولا ونہیں ، وہ کسی کے باپنہیں ، اور نہاں کے ماں باپ ہیں کیونکہ وہ جنے نہیں گئے ، اور نہ کوئی ان کا ہم سر ہے۔

اس کے بعد جانا چاہئے کہ اللہ تعالی کی صفات پرائیان لا نا اور اللہ تعالی کوصفات کمالیہ کے ساتھ متصف ما ننا اعمال پر میں سب سے بڑی نیکی ہے۔ یہ ایمان ہی معرفت خداوندی کا ذریعہ ہے، اس سے بندے اور خدا کے درمیان فیضان کا دروازہ کھلتا ہے۔ اور بندے پراللہ کی عظمت و بزرگی منکشف ہوتی ہے۔ جیسے زیدگو محض ایک وجود اور ایک شخص ما نا جائے تو اس کا کیا حاصل؟ اس سے اڑگوں کو کیا فیض پہنچے گا؟ البتہ جب اس کوخوش نویس، ادیب، عالم ، فقیہ یا بزرگ جائے تو اس کا کیا حاصل کریں سے ایک میں گئی البتہ جب اس کوخوش نویس، ادیب، عالم ، فقیہ یا بزرگ جانیں گے تو لوگ اس سے فن کتابت سیکھیں گے، ادب و زبان اخذ کریں گے، علم وفقہ حاصل کریں گے یا کسب فیض کریں گے۔ خوبیوں کے استفادہ ہوسکتا ہے۔ اس طرح جب بندہ اللہ تعالی کو خوبیوں کے ساتھ مصف مانے گاجیمی فیضان کا دروازہ وَ اہوگا۔ وہ اللہ کورزاق تسلیم کرے گا تو اس سے روزی طلب کرے گا، وہ اس کورچیم

وکریم مانے گاتواس سے رحم وکرم کی بھیک مانگے گا،اس کا اللہ کی صفات جلالیہ پرایمان ہوگا تو وہ اس سے ڈرکراپی زندگ سنوارے گا،اورا گرکوئی کوتاہی ہوگی تو اس سے مغفرت کا طلب گار ہوگا۔ غرص انسان کی تربیت کا تمام ترتعلق صفات باری تعالیٰ کے ساتھ ہے،اس لئے سیحین کی حدیث میں آیا ہے کہ:''اللہ تعالیٰ کے ننانو سے یعنی ایک کم سونام ہیں، جوان کو محفوظ کرے گا اوران کی تگہداشت کرے گا وہ جنت میں جائے گا'' نگہداشت کرنا یہ ہے کہ ان کو ہر وقت پیش نظر رکھے اوران صفات کی خو بو (مقضی کو ) اپنے اندر پیدا کرے۔ حدیث شریف میں ہے کہ:'' مہر بانی کرنے والوں پر رحمان مہر بانی کرتے ہیں، تم زمین والوں پر مہر بانی کروہ تم پر آسان والا مہر بانی کرے گا''

### ﴿ باب الإيمان بصفات الله تعالى ﴾

اعلم: أن من أعظم أنواع الْبِرِّ الإيمانَ بصفات الله تعالى، واعتقادَ اتَّصَافه بها، فإنه يفتح بابا بين هذا العبد وبينه تعالى، ويُعِدُّه لانكشاف ما هنالك من المجد والكبرياء.

ترجمہ:اللہ تعالیٰ کی صفات پرایمان لانے کا بیان: جان لیس کہ نیکیوں کی اقسام میں سب سے بڑی نیکی اللہ تعالیٰ کی صفات پرایمان لا ناہے اور خدا تعالیٰ کے صفات کے ساتھ متصف ہونے کا اعتقادر کھنا ہے۔ اپس بے شک بیہ ایمان اس بندے کے درمیان اور اللہ تعالیٰ کے درمیان ایک دروازہ کھولتا ہے۔ اور بندے کو تیار کرتا ہے اس بزرگی اور عظمت کے انکشاف کے لئے جووہاں ہے (یعنی اللہ تعالیٰ میں ہے)

تشريح:قوله: يفتح بابا أي باب الفيض والجود قوله:ويعدُّه أي يصير الإنسان به مستعدًا لمعرفة ما في حضرة المَلِك من المجد والكبرياء، ولائقاً لمشاهدة الأنوار الإلهية( سنديَّ)

### صفات کے باب میں دشواریاں اوران کاحل

حق تعالیٰ کی ذات وصفات کے سلسلہ میں حیار با تیں اظہر من الشمس ہیں:

آ حق تعالی کی ذات وصفات کا کما حقہ ادراک ممکن نہیں، کیونکہ ان کا نہ تو کسی محسوس چیز سے اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ اور نہ کسی معقول چیز سے تخمینہ لگایا جاسکتا ہے۔ ان کی شان عالی ﴿ لَیْسَ حَمِیْلِهِ شَیٰیٌ وَ هُوَ السَّمِیْعُ الْبَصِیْرُ ﴾ (الثوری ۱۱) ہے نہ ذات میں اس کا کوئی مماثل ہے، نہ صفات میں، وہ سمیع وبصیر بے شک ہے، مگراس کا دیکھنا سنیا مخلوق کی طرح نہیں، کمالات اُس کی ذات میں سب ہیں، مگر کوئی کمال ایسانہیں جس کی کیفیت بیان کی جاسکے، کیونکہ اس کی ظیر کہیں موجو زنہیں، وہ مخلوق کی مشابہت ومماثلت سے بالکلیہ پاک اور مقدس ومنز ہے، پھراس کا قیاس واندازہ کیے کیا جائے۔ انسان کے معقولات بھی تمام ترمحسوسات سے مستفاد ہوتے ہیں۔ وہ محسوسات سے پوری طرح بلند ہوکر

نہیں سوچ سکتا<sup>لی</sup> غرض حق تعالیٰ کی ذات وصفات کے کما حقدا دراک کی کوئی صورت نہیں ۔

آ حق تعالی کی صفات ان کی ذات کے ساتھ قائم ہیں، گروہ ذات میں اس طرح حلول کئے ہوئے نہیں ہیں جس طرح اعراض کا ان کے کل میں حلول ہوتا ہے حلول کے لئے احتیاج ضروری ہے یعنی اعراض اپنے وجود وقیام میں محل کے متاج ہوتے ہیں، اعراض کا بذات خود کوئی وجو ذہیں ہوتا۔ اور وہ بارگاہ بے نیاز احتیاج وافتقار ہے منزہ ہے۔

کل محتاج ہوتے ہیں، اعراض کا بذات خود کوئی وجو ذہیں ہوتا۔ اور وہ بارگاہ بے نیاز احتیاج وافتقار ہے منزہ ہے۔

کا عقل عام کی رسائی ذات وصفات تک نہیں ہے، دانائے شیراز نے کیسی ہے گی بات کہی ہے نہیں اس مقل عام کی رسائی ذات وصفات تک نہیں ہے ، دانائے شیراز نے کیسی ہے گی بات کہی ہے نہیں اس مقل عام کی رسائی ذات و صفات تک نہیں ہے ، دانائے شیران نے کیسی ہے گی بات کہی ہے نہیں وہم اس میں میں ہیں ہیں ہیں ہوتا کہ وخواندہ ایم دفتر میں گشت و بہ پایاں رسید عمر ماہم چناں در اول وصف تو ماندہ ایم دفتر میں گشت و بہ پایاں رسید عمر ماہم چناں در اول وصف تو ماندہ ایم

در اول وصف تو مانده آیه ( گلستان درد پیاچه)

ترجمہ:اےوہ ذات جوخیال، قیاس، گمان اور وہم سے بالاتر ہے اور ہراس بات سے جولوگوں نے کہی ہے اور ہم نے سنی ہے اور پڑھی ہے۔ کتاب زندگی ختم ہوگئی اور عمر نہایت کو پہنچ گئی ہم اُسی طرح تیری تعریف کی ابتداء میں تھکے ماندے ہیں۔

یعنی ابھی تو تعریف کا ابتدائی حق بھی ادانہیں ہوا، آپ کی پوری تعریف ہم سے کہاں ممکن ہے؟! کیونکہ تعریف معرفت کو جاہتی ہےاورعقول انسانی ذات وصفات کی غایت نہیں پاسکتے۔

آ ہماری لغت کے الفاظ اللہ کی ذات وصفات کوشامل نہیں ہیں۔ کیونکہ ہمارے الفاظ کا موضوع کے ، وہ محسوسات ومعقولات ہیں جو ہمارے مشاہدے میں آتے ہیں یا ہماری عقل میں سماتے ہیں۔ اور اللہ کی ذات وصفات نہ تو ہمارے کئے محسوس ہیں ، نہ ان کی ہماری عقل میں سمائی ہے۔ پھر ہم ان کو موضوع کہ بنا کر الفاظ کیسے وضع کر سکتے ہیں؟ ہماری بول چیال میں ستعمل الفاظ ، مارے ہی لئے ہیں یعنی وہ ہماری ذات وصفات کوشامل ہیں ، اللہ تعالیٰ کی صفات کی کما حقہ ان سے تعبیر ممکن نہیں۔ اور اگر نے سماوی الفاظ سے صفات کو تعبیر کیا جائے تو وہ الفاظ ہمارے لئے نا قابل فہم ہوجا کیں گے ، اور وہ تعبیر ات بے فائدہ ثابت ہوگی۔

مگر مذکورہ دشواریوں کے باوجودلوگوں کواللّہ کی پہچان کرانا بھی ضروری ہے، کیونکہ انسان کی تربیت کاتعلق صفات باری سے ہے جیسا کہ ابھی گذرا، انسان اپنے لئے ممکن کمالات معرفت الہی کے ذریعہ ہی حاصل کرسکتا ہے۔اس لئے صفات باری تعالیٰ کے بیان میں یانچ قاعد معلم ظرور کھنے ضروری ہیں:

پہلا قاعدہ: صفات باری تعالی کے بیان کے لئے جوالفاظ استعال کئے جائیں، وہ غایات پائے جانے کے معنی میں استعال کئے جائیں، وہ غایات پائے جانے کے معنی میں استعال نہ کئے جائیں۔مثلاً لفظ رحم'' انعام فرمانے'' کے معنی کیں استعال نہ کئے جائیں۔مثلاً لفظ رحم'' انعام فرمانے'' کے معنی کے استعال کے جائیں،مبادی پائے جانے کے معنی کے استعال کے لئے دیکھیں علم الکلام ازعلامہ بلی نعمانی رحمہ اللہ (۱۵۶) تحت عنوان: وجود باری کا تصور کیوں مشکل ہے؟

میں لیا جائے'' ول مڑنے اور پسجے'' کے معنی میں نہ لیا جائے۔

پہلی مثال: لفظ رحمت جوصفات رحمان ورحیم کاماً خذہے، لغت میں اس کے معنی ہیں: ''کسی پریشان حال اور مصیبت زدہ کود کھے کردل کا پتلا ہونا (پیجنا) اوراس کی طرف مڑنا اور مائل ہونا اور دل میں مہر پانی کا جذبہ انجر نا اوراس پر تفضّل واحسان اور مہر وانعام کرنا' اب یہاں دو چیزیں ہیں ایک'' دل' اور اس کی کیفیات: پتلا ہونا، مڑنا، جذبہ مہر انعضل واحسان اور سبب ہیں دوسری انعام واحسان جوغایت و نتیجہ ہے۔ جب انسان کورجیم و مہر بان کہا جاتا ہے تو بیر مبدأ اور عالی کورجمان ورحیم کہا جاتا ہے تو صرف غایت یعنی انعام واحسان مرادلیا جاتا ہے۔ اور مبدأ کے وجود کا عققا د تو رکھا جاتا ہے مگر اس کی کیفیت کو اللہ کے حوالے کردیا جاتا ہے۔

دوسری مثال: استواعلی العرش میں عرش کے معنی تخت شاہی اور بلند مقام کے ہیں اور استواء کے معنی معتدل و برابر اورسیدھا ہونے کے ہیں۔ اور جب کوئی تخت حکومت پر بیٹھتا ہے تو ملک کا سب کام اور نظم وانتظام کرتا ہے اور اقتدار ونفوذ وتصرف کاما لک ہوتا ہے۔ اب یہاں دو چیزیں ہیں ایک تخت شاہی پر بیٹھنا یہ مبداً اور سبب ہے دوسری نفوذ واقتدار وتصرف کا مالک ہونا یہ نتیجہ اور غایت ہے۔ اب اگر یہ صفت کسی انسان کے لئے ثابت کی جائے گی تو وہاں مبداً اور غایت دونوں مراد ہوں گے اور مبداً کی کیفیت کا ادراک بھی ہم کر سیس کے۔ مگر جب یہ صفت اللہ تعالیٰ کے لئے ثابت میا است

کی جائے گی تو غایت پائے جانے کے معنی میں ہوگی یعنی آسانوں پراور زمین پراقتداراللہ تعالیٰ کوحاصل ہے، وہی کا ئنات میں متصرف ہیں۔رہامبداً تواس کے وجود کا اعتقاد تو ضروری ہے گراس کی کیفیت کونہ بجھ سکتے ہیں، نہ مجھا سکتے ہیں پس اس کواللہ تعالیٰ کے علم کے حوالے کر دیا جائے گا۔

دوسرا قاعدہ: تمام کا نتات کے خالق و مالک اللہ تعالیٰ ہیں۔ موجودات کا ذرہ ذرہ ان کے تابع فر مان ہے۔ کوئی علوق ان کے حکم سے سرتابی کی طاقت نہیں رکھتی۔ اس مضمون کی ادائیگی کے لئے وہ تعبیرات مستعار لی جا ئیں گی جو بادشاہ اپنی مملکت کو مسخر کرنے اور تابع فر مان بنانے کے لئے استعال کرتے ہیں، کیونکہ اس سے زیادہ واضح دوسری تعبیرات نہیں ہیں۔ پس اللہ تعالیٰ کے لئے ملک (بادشاہ) حاکم اور جابر وغیرہ صفات ٹابت کی جا ئیں۔ تعبیرات نہیں ہیں۔ پس اللہ تعالیٰ کے سئے ملک (بادشاہ) حاکم اور جابر وغیرہ صفات ٹابت کی جا ئیں۔ تعبیرات تعبیرات قاعدہ: اللہ تعالیٰ کی صفات کے بیان میں شبیبات دوشر طول کے ساتھ استعال کی جا عتی ہیں:

مناسب ہوں، جیسے سورۃ المائدۃ آ بیت ۱۲ میں آیا ہے ﴿ بَلْ يَدَاہُ مَنْ مُنْ وَطَعَانِ ﴾ (بلکہ ان کے دونوں ہاتھ کھلے ہوئے ہیں) یہ یہود کے نامعقول تول ﴿ یَدُ اللّٰهِ مَعْلُولَةٌ ﴾ (اللہ کا ہاتھ بند ہے) پر دد ہے۔ اس لئے اس آیت میں بکیلے ہیں۔ بہود کے نامعقول تول ﴿ یَدُ اللّٰهِ مَعْلُولَةٌ ﴾ (اللہ کا ہاتھ بند ہے) پر دد ہے۔ اس لئے اس آیت میں بکیلے بیلے بیلے بید ہود ہوتا و سے مراد لی جائے۔

دوسری شرط: این تثبیداستهال نه ی جائے جس سے مخاطبین کو واضح طور پر بی گمان ہوکہ اللہ تعالیٰ بھی بہتی الودگیوں سے متصف ہوتے ہیں اور بیہ بات مخاطبین کے اختلاف سے مختلف ہو سکتی ہے۔ عربی محاورات میں ایک تثبید ایسا وہم پیدا نه کرتی ہواور مجمی محاورات میں ایبا ایبام پیدا ہور ہاہو، ایبامکن ہے، پس بیتو کہا جائے کہ اللہ تعالیٰ سنتے و کھتے ہیں، کیونکہ اس سے فدکورہ وہم پیدا نہیں ہوتا، مگر بینہ کہا جائے کہ وہ چکھتے چھوتے ہیں، کیونکہ اس سے حیوانی تقاضوں کی طرف وہ بن جاتا ہے۔ یہ دوق سے بیخال پیدا ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کھاتے پیتے ہیں اور ان کو بھوک پیاس کی سے اور یک مرف وہ بن جاتا ہے۔ یہ دوق سے بیخال پیدا ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کھاتے پیتے ہیں اور ان کو بھوک پیاس کی سے اور یک مرف وہ بن جاتا ہے۔ یہ دان کی بیوی ہونان اللہ الملموسات النساءُ المؤاد کان له قوۃ الامسة، مرخب الامحالة فی ان یباشر اللہ الملموسات (سندی )

چوتھا قاعدہ: صفات باری کی ترجمانی کے لئے جامع الفاظ استعال کئے جائیں، جو کسی ایک امریس متفق تمام معانی کوحادی ہوں، جیسے رزاق (روزی رساں) اور مصور (صورت گر) وغیرہ ای طرح تمام اسائے حنی جامع الفاظ ہیں۔
یانچواں قاعدہ: جس طرح اللہ تعالیٰ کے لئے صفات ثبوت یہ ہیں، جن کا اثبات ضروری ہے، ای طرح ان کی صفات سلیمیہ بھی ہیں جن کی نفی ضروری ہے یعنی اللہ تعالیٰ سے ہراس چیز کی نفی کی جائے گی جواللہ تعالیٰ کے شایان شان نہیں ہے۔ بالخصوص وہ باتیں جو ظالموں نے شان عالی میں کہی ہیں، جیسے بہت سے لوگ اللہ تعالیٰ کی طرف اولا دمنسوب کرتے ہیں۔ نصاری عیسی علیم السلام کو اللہ کا بیٹیا مائے ہیں۔ مشرکین عرب فرشتوں کو اللہ تعالیٰ کی بیٹیاں کہتے تھے، کچھے کرتے ہیں۔ نصاری عیسی علیم السلام کو اللہ کا بیٹیا مائے ہیں۔ مشرکین عرب فرشتوں کو اللہ تعالیٰ کی بیٹیاں کہتے تھے، کچھے کرتے ہیں۔ نصاری عیسی علیم السلام کو اللہ کا بیٹیا مائے ہیں۔ مشرکین عرب فرشتوں کو اللہ تعالیٰ کی بیٹیاں کہتے تھے، کچھے کے اللہ کو اللہ کا بیٹیا مائے ہیں۔ مشرکین عرب فرشتوں کو اللہ کا بیٹیا مائے ہیں۔ مشرکین عرب فرشتوں کو اللہ کا بیٹیاں کہتے تھے، کچھے کی جو الشرکی بیٹیاں کہتے تھے، کچھے کے اللہ کو اللہ کا بیٹیا میں کو بیٹیاں کو اللہ کا بیٹیا مائے کو اللہ کا بیٹیا مائے کو اللہ کو اللہ کو اللہ کا بیٹیا مائے کو کی بیٹی کے کھوں کو اللہ کا بیٹیا مائے کو کہ کو بیٹی کے کھوں کو کھوں کے کھوں کو کو کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کی بیٹی کو کھوں کی کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کی کھوں کو کھوں کی کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کی کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کی کھوں کی کھوں کو کھوں کو

یہودی بھی اللہ تعالیٰ کے لئے اولا دتجویز کرتے ہیں، وہ حضرت عزیر علیہ السلام کواللہ کا بیٹا کہتے ہیں اور ہندو بھی اپ دیوی دیوتا وَں کے بارے میں کچھائی تسم کاعقیدہ رکھتے ہیں۔اس لئے سورۃ الاخلاص میں اس کی نفی کی گئی ہے کہ نہ اس نے کسی کو جنا، نہوہ کسی سے جنا گیا۔

واعلم: أن الحقَّ تعالى أجلُّ من أن يُقاسَ بمعقول أومحسوس، أو يَحُلَّ فيه صفاتٌ كحلول الأعراض في مَحَالِهَا، أو تعالِجَه العقولُ العامية، أو تتناولَه الألفاظ العرفية؛ ولابد من تعريفه إلى الناس لِيُكْمِلُوا كما لَهم الممكنَ لهم، فوجب:

[1] أن تُستعمل الصفاتُ بمعنى وجودِ غاياتها، لابمعنى وجودِ مباديها، فمعنى الرحمة: إفاضةُ النَّعَم، لاانْعِطَافُ القلب والرِّقَةُ.

[٢] وأن تُستعار ألفاظُ تدل على تسخير المَلِك لمدينته، لتسخيره لجميع الموجودات؛ إذ لاعبارةَ في هذا المعنى أفصحُ من هذه.

[٣] وأن تُستعمل تشبيهاتٌ بشرطِ أن لا يُقصد إلى أنفسها، بل إلى معان مناسبة لها في العرف، فيراد ببسط اليد الجودُ مثلًا، وبشرط أن لا يُوهم المخاطبين إيهامًّا صريحاً أنه في ألواث البهيمية، وذلك يختلف باختلاف المخاطبين، فيقال: يَرى ويسمع، ولا يقال: يذوق ويلمس.

[٤] وأن يُسمى إفاضةُ كلِّ معان متفقةٍ في أمرٍ باسمٍ كالرزاق والمصوِّر.

[٥] وأن يُسلب عنه كلُّ مالا يليق به، لاسيما ما لهج به الظالمون في حقه، مثلُ لم يلد و ثم يولد.

تر جمہ: اور جان لیں کہ حق تعالی اس سے برتر ہیں کہ وہ قیاس کئے جائیں کسی معقول پریاکسی محسوں چیز پر۔ یاان میں صفات حلول کریں اعراض کے حلول کرنے کی طرح ان کے حل میں، یا ان تک عامة الناس کی عقلیں رسائی یا ئیں۔ یاان کو عام بول حیال کے الفاظ شامل ہوں۔ اور لوگوں کو اللہ کی پہچپان کرانا بھی ضروری ہے، تا کہ لوگ اپنا وہ کمال بتا مہ حاصل کریں جوان کے لئے ممکن ہے، پس ضروری ہوا کہ:

(۱) صفات استعال کی جائیں ان کی غایات پائے جانے کے معنی میں، نہ کہ ان کے مبادی پائے جانے کے معنی میں ۔ پس رحمت کے معنی:'' نعمتوں کا فیضان کرنا'' ہیں۔'' دل کا مڑنا'' اور'' پتلا ہونا'' اس کے معنی نہیں ہیں۔

(۲) اور بیکہ ایسے الفاظ مستعار لئے جائیں جو دلالت کرتے ہیں بادشاہ کے مخر کرنے پراس کی مملکت کو،اللہ کے مسخر کرنے پراس کی مملکت کو،اللہ کے مسخر کرنے کے لئے تاس سے واضح ترکوئی عبارت نہیں ہے۔ مسخر کرنے کے لئے تمام موجودات کو، کیونکہ اس معنی کی ادائیگی کے لئے اس سے واضح ترکوئی عبارت نہیں ہے۔ (۳) اور بیہ کہ تثبیبہات استعال کی جائیں، بشرطیکہ ان تثبیبہات کے اصل معنی مرادنہ لئے جائیں، بلکہ وہ معنی مراد لئے

< (تَوَوْرَبِيَالِيْرَزِ ﴾ •

جائیں جوعرف میں اس تشبیہ کے مناسب ہوں۔ پس مثال کے طور پر''بسط ید' سے سخاوت مراد کی جائے۔ اور اس شرط کے ساتھ کہ خاطبین کوصاف واضح طور پر بیگان نہ ہو کہ اللہ تعالیٰ ہیمی آلود گیوں میں ہیں۔ اور بیہ بات خاطبین کے اختلاف سے مختلف ہوتی ہے۔ پس کہا جائے کہ'' وہ چکھتے ہیں اور دیکھتے ہیں''اور نہ کہا جائے کہ'' وہ چکھتے ہیں اور چھوتے ہیں''

(۴) اوربیکی امر میں متفق سارے معانی کے فیضان کو کسی ایک لفظ سے تعبیر کیا جائے ، جیسے رزاق اور مصور۔

(۵) اور بیر کہ اللہ تعالیٰ ہے نفی کی جائے ہراس چیز کی جواللہ کے شایان شان نہیں ہے،خصوصاً وہ باتیں جو ظالموں نے اللہ تعالیٰ کے بارے میں بکی ہیں مثلاً اس نے کسی کو جنانہیں اور نہ وہ جنا گیا ہے۔

لغات: المَحلّ: الرّن كَي جَلَّهُ مَحَالَ ..... لَهِجَ به: شيفة مونا: كهنار

# صفات برولالت كرنے والے بس الفاظ استعال كئے جائيں

آ دم علیہ السلام سے خاتم البّیین سِلِیْقَایَیْم تک تمام آسانی مذاہب قواعد مذکورہ کے مطابق صفات باری تعالی کے بیان کرنے پر متفق ہیں۔ اور سب کا اس پر بھی اتفاق ہے کہ بس الفاظ استعال کئے جا گیں۔ اور استعال سے زیادہ ان کے بارے میں کھود کرید نہ کی جائے۔ اسلام کے ابتدائی تین دور جن کے متعلق متفق علیہ حدیث میں حیویّت کی شہادت دی گئی ہے آس پر سے۔ پھرز مانہ کا بعد میں مسلمانوں کی ایک جماعت نص شرعی اور دلیل قطعی کے بغیر ان صفات کی تاویل کرنے گئی ، اور اُن کے معانی کی تحقیق کے در بے ہوئی، جبکہ احادیث میں اس کی ممانعت آئی ہے۔ آیت کریمہ ﴿وَیَعَیْ وَرَدُونَ فِیْ خَلْقِ السَّمُواتِ والاَرْضِ ﴾ (آل عمران ۱۹۱) کی تفسیر میں متعدد اسانید سے بیار شاد نبوی مروی ہے کہ ''کلوق میں غور کرو، خالق میں غور مت کرتی ﴿ وَأَنَّ إِلْلَى رَبِّكَ الْمُنتَهَا فِی ﴾ (النجم ۲۲) کی تفسیر میں بیر اور شوئی مروی ہے کہ ''پروردگار میں غور وَفکر جائز نبیت'' اور چونکہ صفات الہیے حادث ومخلوق نبیں ہیں قدیم ہیں اور صفات کے بارے میں بیری غور کیا جاتا ہے کہ حق تعالی ان صفات کے ساتھ کیسے متصف ہیں؟ اس لئے بیخالق کے بارے میں غور کرنا ہوا جوممنوع ہے۔

امام ترقدى رحمة الله عن كتاب النفير مين سورة المائده كي تفير مين (١٣٠:٢) عديث بإك يد الله مَلْئ الا تغيضها نفقة ، سَحَّاءُ الليل والنهار ، أرأيتم ، ما أنفق مذخلق السماء والأرض؟ فإنه لم يَغْضِ ما في يده! وكان عرشه

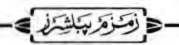
له مشکوة شریف، کتاب المناقب، باب مناقب الصحابة ،حدیث نمبرا ۱۰۰۰ تم الدرالمنثور ۲:۰۱۱ تا الدرالمنثور ۲:۰۳۱ اورآیت کریمه کالفظی مطلب بیه به که سب کوپروردگار کے پاس پنچنا ہے۔اورحضور نے آیت کے اشار ہ سے بیمضمون سمجھایا که غور وفکر کامنتہی اللہ ہے یعنی مخلوقات میں جتنا چاہوو چار کرلو، مگر اللہ پر پہنچ کریہ سوچ موقوف ہوجانی چاہئے اللہ میں غور وفکر چائر نہیں ۔ على السماء وبيده السميزان، يَخْفِضُ ويرفع (الله كاباتھ بمراہوا ہے، كوئى خرچ كرناس كوناقص نہيں كرتا، رات دن سخاوت كا دريا بہانے والے ہيں۔ بتاؤ، كس قدرخرچ كيا ہے جب ہے آسان وزمين كو پيدا كيا ہے؟ پس نہيں كم كيا اس خرچ كرنے نے اس چيز كوجوان كے ہاتھ ميں ہے! اور اس كا تخت (تخليق ارض وساء كے وقت) پانى پرتھا۔ ان كے ہاتھ ميں ہے! اور اس كا تخت (تخليق ارض وساء كے وقت) پانى پرتھا۔ ان كے ہاتھ ميں ترين كرتے ہيں اور بلندكرتے ہيں) اس حديث كے ذيل ميں امام تر مذى نے لكھا ہے:

"ائمہ نے فرمایا ہے کہاس حدیث پرایمان لایا جائے، جس طرح وہ آئی ہے، اس کی کوئی تفییر کی جائے نہ کوئی خیال باندھا جائے۔ متعدد ائمہ نے ایسا ہی فرمایا ہے، جن میں سفیان ثوری ، مالک بن انس، ابن عیدینہ اور ابن المبارک شامل ہیں (ان حضرات نے فرمایا) کہ بیہ باتیں روایت کی جا کیں اور ان پرایمان رکھا جائے اور ان کی فیست نہ یوچھی جائے"

اور حافظ ابن حجر عسقلانی رحمه الله نے فتح الباری (۳۹۰:۱۳) میں بخاری شریف کی کتاب التوحید، باب قول الله تعالی: ﴿وَلِنَهُ صَنِعَ عَلَى عَنِینی﴾ الله میں الله تعالیٰ کی صفت عَیْنَ (آنکھ) پر گفتگو کی ہے۔ اور بحث کے آخر میں کسی کا قول نقل کیا ہے کہ

"ن نہ تو نبی کریم میلائی آئے ہے بہ سند سی صراحت مروی ہے اور نہ کسی صحابی سے کہ ان صفات ( متشابہات )
میں سے کسی کی بھی تا ویل واجب ہے۔ اور نہ اس کے بعنی صفات متشابہات کے ذکر کی ممانعت آئی ہے۔ اور بیہ
بات محال ہے کہ اللہ تعالی اپنے نبی کو حکم دیں کہ: "جو پچھ ہم نے آپ پراتارا ہے اس کولوگوں تک پہنچا دیں "اور
آپ پر بیآ یت بھی نازل فرما ئیں کہ: "آج میں نے تم پر تمہارا دین کمل کردیا" پھر بید مسئلہ چھوڑ دیں اور امتیاز
نفر ما ئیں کہ کن صفات کی نسبت اللہ کی طرف جائز ہے، اور کن کی نسبت جائز نہیں ؟ اس ترغیب کے ساتھ کہ ؛

له متفق علیہ مشکل ق آ کتاب الایمان ، باب الایمان بالقدر ، حدیث نمبر ۱۹



''موجودین غیرموجودلوگوں کو (دین) پہنچادین' یہاں تک کہ انھوں نے آپ کے اقوال وافعال واحوال وصفات اوروہ کام نقل کئے جوآپ کے سامنے کئے گئے۔ پس بیہ بات اس پردلالت کرتی ہے کہ وہ حضرات مشفق سخھان صفات پراُس طرح ایمان لانے پر جواللہ تعالی نے ان سے مراد لی ہے۔ اور مخلوق کی مشابہت سے تنزیہ واجب ہے اللہ پاک کے ارشاد سے کہ:''اس کے مانندکوئی چیز نہیں'' پس جو مخص اس کے بعداس کے خلاف ثابت کرتا ہے وہ ان کی راہ کی خلاف ورزی کرتا ہے''

وقد أجمعت المِلَلُ السماوية قَاطِبَتُها على بيان الصفاتِ على هذا الوجه، وعلى أن تُستعمل تلك العبارات على وجهها، ولا يُبحث عنها أكثرَ من استعمالها، وعلى هذا مضت القرونُ المشهودُ لها بالخير، ثم خاض طائفةٌ من المسلمين في البحثِ عنها، وتحقيقِ معانيها، من غير نص ولا برهان قاطع، قال النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ تفكروا في الخلق، ولاتفكروا في الخالق، وقال في قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنتَهَى ﴾: ﴿ لا فِكرةَ في الرب ﴾ والصفاتُ ليست بمخلوقاتٍ محدَثَاتٍ، والتفكر فيها إنماهو أن الحقَّ كيف اتصف بها إفكان تفكرًا في الخالق. قال الترمذي في حديث: ﴿ يد الله مُلاًى ﴾:

" وهذا الحديث، قال الأثمة: يُؤمن به كما جاء من غير أن يفسّر، أو يُتَوَّهم، هكذا قال غير واحد من الأئمة، منهم سفيان الثورى، ومالك بن أنس، وابن عيينة، وابن المبارك: أنه تُروى هذه الأشياء، ويُؤمّنُ بها، ولايقال: كيف؟"

وقال في موضع آخر:

"إن إجراء هذه الصفاتِ كما هي ليس بتشبيه، وإنما التشبيهُ أن يقال: سمع كسمع، وبصر كبصر"

وقال الحافظ ابن حجو:

لم يُنقل عن النبى صلى الله عليه وسلم، ولاعن أحد من الصحابة، من طريق صحيح، التصريح بوجوب تأويل شيئ من ذلك يعنى المتشابهات، ولاالمنع من ذكره، ومن المحال أن يأمر الله نبيه بتبليغ ما أُنزل إليه من ربه، ويُنزَلُ عليه: ﴿ اَلْيَوْمَ الْكَمْلُتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ ﴾ ثم يترك هذا البابَ فلا يحيز ما يجوز نسبته إليه تعالى مما لايجوز، مع حَضّه على التبليغ عنه بقوله: ﴿لِيبلغ الشاهدُ الغائب ﴾ حتى نقلوا أقوالَه وأفعالَه وأحوالَه وصفاتِه وما فعل بحضرته، فدل على أنهم اتفقوا على الإيمان بها، على الوجه الذي أراده الله تعالى منها، ووجب تنزيهُه عن

مشابهة المخلوقات بقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْئٌ﴾ فمن أو جب خلافَ ذلك بعدهم فقد خالف سبيلَهم (انتهى)

ترجمہ: اورا سانی مذاہب تمام کے تمام متفق ہیں اس طور پرصفات کے بیان کرنے پر، اوراس پر کہوہ عبارتیں ہو

ہواستعال کی جائیں۔اوراستعال سے زیادہ اُن عبارتوں کے بارے میں بحث ( کھودگرید) نہ کی جائے۔اورائی پر
گذرے وہ زمانے جن کے لئے بہتر ہونے کی گواہی دی گئی ہے۔ پھرمسلمانوں کی ایک جماعت ان کے سلسلہ میں

بحث میں گھسی ۔اوران کے معانی کی تحقیق کے در بے ہوئی ،سی نص شرعی اور دلیاقطعی کے بغیر ۔فرمایا نبی کریم سِلانِهَ اِیکَامِینَ کِینَ ہے۔

'مخلوق میں غور کر واور خالق میں غورمت کرو' اور ﴿ وَ أَنَّ إِلٰہِی رَبِّكَ اللّم مُنْتَهِلِی ﴾ کی تفسیر میں فرمایا: ' پروردگار میں غور کرنا ہوا۔امام تر مذی نے حدیث یک اللّم مَلاّی کے ذیل میں فرمایا:

متصف ہیں؟ پس وہ خالق میں غور کرنا ہوا۔امام تر مذی نے حدیث یک اللّم مَلاّی کے ذیل میں فرمایا:

''اور بیر حذیث: ائمہ نے فرمایا: اس پرایمان لایا جائے، جیسی وہ آئی ہے، بغیراس کے کہ اس کی تفسیر کی جائے یا کوئی خیال جمایا جائے۔ ایسا ہی فرمایا ہے متعدد ائمہ نے ، ان بیس سے سفیان توری ، مالک بن انس ، ابن عیدینہ اور ابن المبارک ہیں گدروایت کی جائمیں بیرچیزیں اور ان پرایمان رکھا جائے اور نہ یو چھا جائے: کیسے؟'' اور امام تر مذی رحمہ اللہ نے دوسری جگہ فرمایا:

''ان صفات کو ہو بہواستعال کرنا تشبیہ نہیں ہے۔تشبیہ یہی ہے کہ کہا جائے: ساعت،ساعت جیسی اور بصارت ، بصارت جیسی''

اورحافظا بن حجررحمهاللدنے فرمایا:

''نة تو نبی کریم مِلاَنْهَوَيَمْ سے بسند صحیح اس کی صراحت منقول ہے، اور نہ صحابہ میں سے کسی سے کہ ان میں سے بعنی صفات متشابہات میں ہے کہ اللہ تعالی اپنے نبی کو تکم دیں اس بات کو پہنچا نے کا جوآپ کی طرف آپ کے رب بات ناممکنات میں سے ہے کہ اللہ تعالی اپنے نبی کو تکم دیں اس بات کو پہنچا نے کا جوآپ کی طرف آپ کے رب کی جانب سے اتاری گئی ہے۔ اور آپ پر نازل فرما ئیں کہ:'' آج میں نے تمہارے گئے تمہارے دین کی تحمیل کردی'' پھر اس مسئلہ کو چھوڑ دیں اور جدانہ کریں ان صفات کو جن کی نسبت اللہ کی طرف جائز ہے اور ان کو جن کی نسبت اللہ کی طرف جائز ہے اور ان کو جن کی نسبت جائز نہیں ہے، آنحضور مِلاَنْهَا اِللَّمْ کے ترغیب دینے کے ساتھ آپ کی طرف سے دین پہنچانے پر اپنے اس ارشاد سے کہ:''موجود ین غیر موجود کو پہنچا ئیں'' تا آ نکہ اضوں نے قبل کئے آپ کے ارشادات کئے ہوئے کا م، صفات اور جو پچھو کیا گیا آپ کے سامنے ۔ پس یہ بات اس پر دلالت کرتی ہے کہ وہ حضرات مشق تھا اُن صفات پر ایمان لانے پر۔ اُس طور پر جواللہ تعالی نے ان عبارات سے مراد لی ہے۔ اور مُغلوقات کی مشابہت سے صفات پر ایمان لانے پر۔ اُس طور پر جواللہ تعالی نے ان عبارات سے مراد لی ہے۔ اور مُغلوقات کی مشابہت سے صفات پر ایمان لانے پر۔ اُس طور پر جواللہ تعالی نے ان عبارات سے مراد لی ہے۔ اور مُغلوقات کی مشابہت سے صفات پر ایمان لانے پر۔ اُس طور پر جواللہ تعالی نے ان عبارات سے مراد لی ہے۔ اور مُغلوقات کی مشابہت سے

اللہ تعالیٰ کی تنزیہ واجب ہوئی اللہ تعالیٰ کے ارشادہے کہ: ''ان کے مانندکوئی چیز نہیں'' پس جو شخص اُن کے بعد اس کے خلاف ثابت کرے وہ ان کی راہ کی مخالفت کرتا ہے (ابن حجر کی عبارت پوری ہوئی)
تصحیح: حَضَّه اصل میں حدہ تھا، و صفاته اصل میں نہیں ہے، علی الإیمان بھا اصل میں بہ تھا اُر ادہ اللّٰه اصل میں اوجب تنزیھہ تھا۔ تنزیھہ اصل میں اوجب تنزیھہ تھا۔ تنزیھہ تھا۔ تنزیھہ تھا۔ تعزیہ تنزیھہ تھا۔ تنزیھہ تھا۔ کے گئی ہے۔

### سبحى صفات ازفبيل متشابهات ہيں

اوپر جوبات بیان کی گئی ہے کہ صفات پر دلالت کرنے والے الفاظ استعال کئے جائیں،ان کی تاویل کی جائے نہ معانی کی تحقیق ، کتابوں میں بیہ بات صفات متثابہات کے تعلق سے کھی گئی ہے۔ اور صفات متثابہات سے وہ صفات مراد ہیں جن سے اللہ تعالی کا مخلوق کے مشابہ ہونا مفہوم ہوتا ہے اور جن سے اللہ تعالی کا جسم دار ہونا سمجھا جاتا ہے، جیسے ہاتھ ، قدم ،افکلیاں ، پورے ، چہرہ ، آگھ ، پنڈلی ، آسان دنیا پر ہر رات اثر نا، میدان قیامت میں اثر نا، عوش پر متمکن ہونا وغیرہ ۔ صفات حقیقیہ : سمح وبھر وکلام وغیرہ کے بارے میں بیہ بات نہیں کہی جاتی ۔ امام تر ندی رحمہ اللہ نے بھی جن حدیثوں میں صفت بدآئی ہے وہاں ندکورہ بات کھی ہے ، اسی طرح ابن حجر رحمہ اللہ نے بھی صفت مین (آئکھ) کے تعلق سے ندکورہ بات کہی ہے ۔ حالا نکہ بیتفر ایق صحیح نہیں ہے ۔ تمام ہی صفات از قبیل متثاببات ہیں ، کیونکہ بھی الفاظ سے اہل کے لائق نہیں کہ اس کے لئے ''مین' ہونا ضروری ہے تو یہی چیز صفت کلام (بات کرنے) کے لئے بھی ضروری عالی کے لائق نہیں کہ اس کے لئے ''مین' ہونا ضروری ہے تو یہی چیز صفت کلام (بات کرنے) کے لئے بھی ضروری عالی کے لائق نہیں کہ اس کے لئے ''مین' )اور نوول (اترنا) اس لئے حال ہے کہ ان کے لئے ہاتھ اور پیرضروری ہیں تو سمح والیہ تھی کان اور آئکھ ضروری ہیں ۔ غرض صفات باری پر دلالت کرنے والے بھی الفاظ از قبیل متثاببات ہیں اور سب کا ایک جکم ہے واللہ اعلی ۔

أقول: والفرق بين السمع والبصر والقدرة والضَّحَكِ والكلام والاستواء، فإن المفهومَ عند أهل اللسان من كل ذلك، غَيْرُ ما يليق بجناب القدس، وهل في الضحك استحالة إلا من جهة أنه يستدعي الفم و كذلك الكلام؛ وهل في البطش والنزول استحالة إلا من جهة أنهما يستدعيان اليد والرجل؟ وكذلك السمع والبصر يستدعيان الأذُن والعين، والله أعلم.

ترجمہ: میں کہتا ہوں اور شمع (سننا) بھر (دیکھنا) قدرت (طاقت) صَّـحُك (ہنسنا) كلام (بات کرنا) اور استواء (جمنا) كے درميان بچھ فرق نہيں، كيونكہ ان سب الفاظ سے اہل لسان كے نز ديك جو بات مجھی جاتی ہے وہ علاوہ ہے اس بات کے جو پا گیزہ بارگاہ کے لائق ہے۔اورصفت مخک میں استحالیٰہیں ہے گراس اعتبارے کہ وہ منہ کو جا ہتا ہے اور یہی حال صفت کلام کا ہے۔اورصفت بطش اورصفت نزول میں استحالیٰہیں ہے گراس اعتبار سے کہ وہ دونوں ہاتھ اور پیر کو چاہتے ہیں اورای طرح سمع وبھر دونوں کان اور آئکھ کو جا ہتے ہیں۔ باقی اللہ بہتر جانتے ہیں۔ افعال حدید مصد میں دونوں کا سال کے دونوں کا ہے۔

لغات: استدعى الشيئ:طلب كرنا، يكارنا-

# صفات کے بارے میں محدثین کا موقف سیح ہے

علامہ محمد بن عبد الکریم شہرستانی رحمہ اللہ (۹۷۹-۵۴۸ھ) کے تجزیہ کے مطابق علم کلام کے جیار بنیادی مسائل ہیں ۔ جن کی وجہ سے اسلامی فرقوں میں سخت اختلافات اور گروہ بندیاں ہوئی ہیں۔وہ مسائل یہ ہیں:

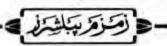
- (۱) صفات الهيدكا اثبات وفي \_ اوربصورت اثبات صفات كي نوعيت وكيفيت كامسكله \_
  - (٢) جرواختيار كامسكه، اورتقدر كااثبات وفي\_
  - (٣) عقا ئدواعمال كايا همي تعلق يعني اعمال ايمان كاجزء بين يانبين؟
    - (4) عقل وقل میں بالادی کس کوحاصل ہے؟

ہم یہاں صفات کے مسئلہ کی قدرے وضاحت کرتے ہیں:

معتزلہ: صفات باری کا انکار کرتے ہیں۔ ان کے خیال میں اگر خداکی صفات مانی جا ئیں ، اور قدیم مانی جا ئیں تو قداکام کل حوادث ہونالازم آئے گا، جوخدا تعد دِقد ماء لازم آئے گا، جو تعد اور حادث مانی جا ئیں تو خداکام کل حوادث ہونالازم آئے گا، جوخدا کے حدوث کو مسئلزم ہے۔ اس لئے معتزلہ نے بیرائے قائم کی کہ خدا کے لئے علیمہ وصفات نہیں ہیں، بلکہ اللہ کی ذات ہی سے وہ تمام نتائے حاصل ہوتے ہیں جوہم کو صفات سے حاصل ہوتے ہیں ۔ خلق قرآن کا مسئلہ اس عقیدہ کا شاخسانہ تھا۔ معتزلہ دیگر صفات کی طرح صفت کلام کے بھی منکر تھے، اس لئے وہ قرآن کریم کو کلام الہی اور قدیم نہیں مانے تھے۔ ان کے نزدیک قرآن تخلوق اور حادث ہے۔ پھر معتزلہ میں سے برجے ہو جو برجے معظلہ دکل آئے ، جو واجب تعالی کو ذات ہیں۔

اہل حق: محدثین ،اشاعرہ اور ماتریدیہ کے نزدیک معتزلہ کا بیموقف در پردہ خدا کی صفات کا انکار ہے ، جبکہ قرآن وحدیث صفات کے اثبات سے بھرے پڑے ہیں۔اس لئے اہل حق نے بیرائے اختیار کی کہ اللہ تعالیٰ کے لئے صفات ثابت ہیں۔اوروہ صرف من وجہ جداگانہ ہیں یعنی حقیقت ومفہوم کے لحاظ سے واجب تعالیٰ سے علحدہ ہیں اور وجود کے اعتبار سے متحد ہیں۔اس لئے صفات نہ عین ہیں نہ غیر، بلکہ بین ہیں، پس تعددِ قد ماہ کا محذور لازم نہیں آئے گا۔

له ويکھے شہرستانی کی المملل والنَّحَل (دردیباچہ)



مجر بعد میں صفات کے بارے میں اہل حق کے دوموقف ہو گئے:

پہلاموقف: تنزید مع النفویض: یعنی مخلوق کی مشابہت سے اللہ کی پاکی بیان کی جائے اور صفات کی کیفیت علم اللہی کے حوالے کردی جائے مثلاً بیہ کہا جائے کہ اللہ تعالیٰ کا سننا، ویکھنا، جاننا، عرش پر مستوی ہونا وغیرہ مخلوقات کے سننے، ویکھنے، جاننے اور تخت شاہی پر براجمان ہونے کی طرح نہیں ہے۔ پھر بیصفات کیسی ہیں؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ بی اپنی ان صفات کی حقیقت بہتر جاننے ہیں، ہم نہیں جانے۔

بیمسلک برخق ،اسلم اوراحوط ہے،محدثین کرام اور تمام اسلاف اس کے قائل تھے،اورای کا نام' مسلفیت' ہے۔
سلفیت عدم تقلید کا نام نہیں ہے اور بیتفویض بمعنی ثبوت مبداً ہے بمعنی وجود غایت نہیں ہے، کیونکہ ان صفات کے جو
معانی، غایات، مقاصداور نتائج بیں ان کو ماننا ضروری ہے، ورنہ قرآن کریم میں جوسات جگہ استواء علی العرش کی
صفت آئی ہے وہ'' ہے معنی'' ہوکررہ جائے گی۔علاوہ ازیں جواسلاف نے کہا ہے کہ الاستواء معلوم اس کا بھی بہی
مطلب ہے۔صرف لغوی معنی جاننامراد نہیں ہے۔

پھررفتہ رفتہ ایسا ہوا کہ بعض لوگوں نے صفات کی غایات ونتائے سے ذہن ہٹالیا، اورصفات بمعنی شوت مبدأ پران کا وہمن مرکوز ہوکررہ گیا تو تفویض والی بات صرف زبان کی حد تک رہ گئی اور وہ لوگ بجسیم وتشبیہ کی دلدل میں پھنس گئے۔
اس طرح محدثین میں سے بڑھتے بڑھتے مَ جَسِّمَہ اور مُشَبِّهَ انگل آئے۔ اورلوگوں کومحدثین کرام پرفقرے کئے کا اور
مجھیتی اڑانے کا موقع مل گیا کہ بیلوگ اللہ تعالی کے لئے جسم مانتے ہیں اور اللہ کو کلوق کے مشابہ مانتے ہیں۔ اور اپنی برمھیدگی چھیانے کے لئے بلا تحیٰف کا پردہ رکھتے ہیں، بلکہ انھوں نے محدثین کا نام'' بلکفیے 'رکھ دیا، یعنی وہ لوگ جو بلا کیف کی آڑ میں سب بچھ کہ گذرتے ہیں۔

ووسراموقف: تفویض مع التا ویل: یعنی مخلوق کی مشابهت سے اللہ تعالیٰ کی پاک بیان کرنا اورصفات کا درجہ احتمال میں اللہ کے شایان شان مطلب بیان کرنا۔ یہ متعلمین: اشاعرہ وہ از یدیہ کا مسلک ہے۔ ان حضرات نے بیرائے اس لئے امحتیار کی ہے کہ بیار ذہنوں کو گراہی سے بچایا جا سکے۔ کیونکہ صفات کی اگر مناسب تاویل نہیں کی جائے گی تو گزورا بیان مسلک ہے، فقد اور تقلید وعدم تقلید سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔ اس زمانہ میں لوگوں نے اس لفط کو فلط معنی پہنائے ہیں۔ سلفیت علم کلام کا ایک مسلک ہے، فقد اور تھنا لفظ کا غیر موضوع کہ معنی میں استعال ہے اور یہ کہنا کہ بیاس زمانہ کی جدید اصطلاح ہوں کہ اور ایسانی ہے کہ دھوکہ دہی کے لئے ایسانہیں کیا جا سکتا۔ یہ تو ایسانی ہے مطلاح ہو ایسانہیں کیا جا سکتا۔ یہ تو ایسانی ہو مطلاح ہوں اسلامی اصطلاحات : صحاب، ام المؤمنین ، مجد، نماز ، جماعت وغیرہ استعال کرتے ہیں اور مسلمان اختلاف کا مطاہرہ کرتے ہیں اور ان اصطلاحات کے استعال پر پابندی کا مطاہر کرتے ہیں اور ان اصطلاحات کے استعال پر پابندی کا مطالبہ کرتے ہیں اور ان اصطلاحات نے استعال پر پابندی کا مطالبہ کرتے ہیں اور ان اصطلاحات کے استعال پر پابندی کا مطالبہ کرتے ہیں اور ان اصطلاحات کے استعال پر پابندی کا مطالبہ کرتے ہیں ۱۱

كهوه سات مقامات بيهين: الأعراف ٥٣ يونس ٣ الرعد ٢ ظه ٥ الفرقان ٩ ٥ الم السجده ٤ الحديد ٤.

والے بھیم وتشبیہ کے قائل ہوکررہ جائمیں گے جیسے استواء کی تاویل استیلاء سے نہیں کی جائے گئی تو جاہل لوگ اللہ تعالیٰ کو عرش پر براجمان مجھنے لگیں گے اور محدثین کے حلقہ میں ایسا ہوا بھی ،اس لئے عوام کے عقائد کی حفاظت کے لئے اور فلسفہ ' یونان سے مسموم ذہن کے علاج کے لئے یہ موقف اختیار کیا گیا۔

پھررفتہ رفتہ اس حلقہ میں بھی بعض لوگ تاویل کی دوردرازراہوں پر پڑگئے۔اورتاویلات کرتے کرتے استے دور نکل گئے کہ انھوں نے ثبوت مبدأ کا بھی کچھ خیال نہ کیا ،محدثین نے ایسے لوگوں پر سخت نفتہ کیا ہے اوران کو منکر صفات اور کا فرومشرک قرار دیا ہے۔ بلکہ ان زمانہ کے جہلاء تو مطلقاً اشاعرہ وماتریدیہ کو کا فرومشرک قرار دیتے ہیں فیا لَلْعَجب! ولطنَیْعَةِ الأدب!!

حضرت شاہ صاحب قدس سرہ نے اس باب کے آخر میں انہیں تاویلات بعیدہ کے مقابلہ میں صفات باری کی سیجے اور مناسب تاویلیں ( درجہ اُخمال میں مطالب ) بیان کئے ہیں۔اس ضروری تفصیل کے بعداب ہم شاہ صاحب کی بات شروع کرتے ہیں :

متاولین یعنی صفات کی تاویلات بعیدہ اور باطلہ کرنے والے جماعت محدثین کو بدنام کرتے ہیں۔ وہ ان کواللہ کے لئے جسم ماننے والا اور اللہ کو مخلوق جیسا قرار دینے والا کہتے ہیں اور ان کو ''بل گفیے'' یعنی بِلاَ کیفی کے پر دہ میں حجیب کر بات کرنے والا کہتے ہیں۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ مجھ پریہ بات واضح ہوگئ ہے کہ ان لوگوں کی بیزبان در از کی بلاوجہ ہے ، ان کی باتیں عقلاً بھی غلط ہیں اور نقلاً بھی اور وہ ائمہ دین پر جواعتر اضات کرتے ہیں ان میں وہ خطا کار ہیں۔ کیونکہ صفات کرتے ہیں ان میں وہ خطا کار ہیں۔ کیونکہ صفات کے مسئلہ میں غور طلب دو باتیں ہیں:

پہلی بات: یہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالی اپنی صفات کے ساتھ کس طرح متصف ہیں؟ اور اللہ کی صفات عین ذات ہیں یا ذات سے علحدہ چیز ہیں؟ اور سمع وبصر اور کلام وغیرہ صفات کی حقیقت کیا ہے؟ یہ سوال اس لئے پیدا ہوتا ہے کہ ان الفاظ سے سرسری طور پر جو کچھ مجھ میں آتا ہے وہ اللہ تعالیٰ کے شایان شان نہیں ہے۔

اس سلسلہ میں برحق بات بیہ ہے کہ نبی گرنیم میلائی کی گئے نے اس بارے میں کچھ گفتگونہیں فرمائی ، بلکہ آپ نے اپنی امت کو اس سلسلہ میں گفتگو کرنے سے اور بحث کرنے سے روکا ہے۔ پھر کسی کے لئے اس سلسلہ میں آگے بڑھنا اور بحث کا درواز ہ کھولنا کیسے روا ہوسکتا ہے؟

دوسری بات: بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو کن صفات کے ساتھ متصف کرنا جائز ہے اور کن صفات کے ساتھ متصف کرنا جائز نہیں؟

اس سلسلہ میں برحق بات سے کہ اللہ کی صفات اور اللہ کے نام توقیفی ہیں ،اس لئے سے سوال ہی فضول ہے۔اور توقیفی ہونے کا مطلب سے کہ اگر چہ ہم ان قواعد وضوا بط کو جانتے ہیں جوصفات کے باب میں ملحوظ رکھے گئے ہیں اور شروع باب میں ان کی وضاحت بھی کر دی گئی ہے، مگر ہم اپنی طرف سے اساء وصفات بیان کرنے کے مجاز نہیں ہیں۔ قر آن وحدیث میں جواساء وصفات آئی ہیں انہیں پراکتفا کرنا ضروری ہے۔لوگ اپنی طرف سے کوئی بھی صفت بیان نہیں کر سکتے ۔اورصفات تین حکمتوں کی وجہ ہے توقیقی ہیں۔

پہلی حکمت:اگر لوگوں کوصفات میںغور وخوض کرنے کی اجازت دے دی جائے کہ وہ سوچ کراللہ کے لئے جو صفات مناسب خیال کریں ثابت کر سکتے ہیں توعقلِ نارسا کی وجہ سے بہت سےلوگ خود بھی ڈوبیں گےاور دوسروں کو بھی لے ڈوبیں گے!

دوسری حکمت بعض صفات الیم ہیں جن کے ساتھ فی نفسہ اللہ تعالی کو متصف کرنا جائز ہے ، مگر کفار میں سے پچھ لوگوں نے ان الفاظ کو غلط معنی پہنا دیئے ہیں مثلاً اللہ تعالی کو اصل وجود ہونے کی وجہ ہے '' باپ' کہنا فی نفسہ درست ہے۔ اور پچپلی آسانی کتابوں میں بیصفت آئی بھی ہے مگر مگراہ لوگوں نے اس لفظ کو'' رشتہ کا باپ' کے معنی میں استعمال کرنا شروع کردیا ہے اور بیہ بات عام ہوگئی اور اسی غلطی کی وجہ سے انھوں نے اللہ کے لئے اولا دہجو یز کردی تو آخری شریعت میں ایسی صفات کے استعمال سے روک دیا گیا تا کہ مذکورہ خرائی لازم نہ آئے۔

تیسری حکمت: بہت می صفات ایسی ہیں جن کا ظاہری معنی میں استعال خلاف مراد کا وہم پیدا کرتا ہے، اس کئے ان سے پچنا ضروری ہے، جیسے چھونا اور چھونا ظاہری معنی کے اعتبار سے الواث ہیمیت سے آلودہ ہونے کی طرف ذہن کو لے جاتا ہے، حالانکہ ملموسات اور مذوقات کے علم کے معنی لئے جائیں تو ان کا استعال درست ہے، جیسے مع وبصر کا استعال درست ہے۔ اسی طرح رونا اور ڈرنا اور اس کے مانند صفات کا حال ہے کہ ظاہری معنی کے اعتبار سے ان کا استعال عیب اور کمزوری کی نشاند ہی کرتا ہے۔ اس لئے ان کا استعال جائز نہیں، جبکہ شخک ( ہنسنا ) فَسے رُخ ( خوش ہونا ) بثاشت ہفضب ( غصہ ہونا ) اور خوشنودی کا استعال درست ہے، جبکہ عوارض طاری ہونے کے اعتبار سے بات یکساں ہے۔

غرض مذکورہ بالاحکمتوں کی وجہ سے شریعت نے صفات کوتو قیفی گردانا ہے اوراس باب میں عقل کے گھوڑے دوڑا نے کی اجازت نہیں دی۔اور جب صفات توقیفی ہیں تواس باب میں کنج کاوی کی حاجت کیا ہے؟ علاوہ ازیں محدثین کے نقط پرنظر کے پیچھے ایسے مضبوط عقلی وفقی ولائل ہیں کہ باطل نہ سمامنے سے آسکتا ہے نہ پیچھے ہے، پھران کو بدنام کرنے اور اعتراضات کی بوچھارکرنے کے کیامعنی؟!رہی متاولین کے اقوال ومذا جب کی تر دیدتواس کے لئے یہ جگہ مناسب نہیں۔

واستطال هؤلاء الخائضون على معشَر اهلِ الحديث، وسَمُّوهم مُجَسِّمَةً ومشبَّهَةً، وفالوا: هم المُتَسَتِّرُوْن بِالْبَلْكَفَةِ، وقد وضح علىَّ وضوحاً بينا: أن استطالتهم هذه ليست بشيئ، وأنهم مخطئون في مقالتهم رواية ودرايةً، وخاطئون في طعنهم أئمةَ الهدى,

وتفصيل ذلك: أن ههنا مقامين:

أحدهما: أن الله تبارك وتعالى كيف اتصف بهذه الصفات؟ وهل هى زائدة على ذاته أو عينُ ذاته؟ وما حقيقة السمع والبصر والكلام وغيرها؟ فإن المفهوم من هذه الألفاظ بادى الرأى غيرُ لائق بجناب القدس؛ والحق فى هذا المقام: أن النبى صلى الله عليه وسلم لم يتكلم فيه بشيئ، بل حَجَرَ أمته عن التكلم فيه، والبحثِ عنه، فليس لأحد أن يُقْدِمَ على ما حَجَرَهُ عنه.

والثانى: أنه أيُّ شيئ يجوز فى الشرع أن نَصِفَهُ تعالى به، وأيُّ شيئ لا يجوز أن نصفه به؟ والحق: أن صفاتِه وأسماء ه توقيفية، بمعنى إنَّا وإن عرفنا القواعد التي بَنَى الشرعُ بيانَ صفاته تعالى عليها، كما حَرَّرنافى صدر الباب، لكن كثيراً من الناس لو أبيح لهم الخوصُ فى الصفات لَصَلُوا وأَضَلُوا، وكثيرٌ من الصفات وإن كان الوصفُ بها جائزاً فى الأصل، لكنَّ قوما من الكفار حملوا تلك الألفاظ على غير مَحْمِلِهَا، وشاع ذلك فيما بينهم، فكان حكمُ الشرع النهى عن استعمالها، دفعاً لتلك الألفاظ على غير مَحْمِلِهَا، وشاع ذلك فيما بينهم، فكان حكمُ الشرع النهى عن استعمالها، دفعاً لتلك المفسدة، وكثيرٌ من الصفات يوهم استعمالها على ظواهرها خلافَ المراد، فوجب الاحتراز عنها، فلهذه الْحِكم جعلها الشرعُ توقيفيةً، ولم يُبِح الخوضَ فيها بالرأى.

وبالجملة : فالصَّحَك والفَرَح والتَّبَشْبُشُ والغضبُ والرضا يجوز لنا استعمالُها، والبكاءُ والبحاءُ والبحاءُ والخوف ونحو ذلك لا يجوز لنا استعمالُها، وإن كان المأخذان متقاربين، والمسالةُ على ما حققناه معتضَدةٌ بالعقل والنقل، لا يحوم الباطل من بين يديها ولا من خلفها، والإطالةُ في إبطال أقوالهم ومذاهبهم لها موضع آخَرُ غير هذا الموضع.

تر جمہ: اوران تاویل میں گھنے والوں نے محدثین کی جماعت کوبدنام کیا ہے، اوروہ ان کو مبھسہۃ اور مُشَبِّهَۃ کہتے ہیں۔ اورانہوں نے کہا کہ بیلوگ'' بلاکیف'' کے پردہ میں چھپنے والے ہیں۔ اور مجھ پر بیہ بات بالکل واضح ہوگئ ہے کہ ان کی بیزبان درازی کچھ بھی نہیں ہے۔ اور بیا کہ وہ اپنی باتوں میں غلطی پر ہیں نقلاً بھی اور عقلاً بھی اوروہ خطاکار ہیں ان کے اعتراض کرنے میں ہدایت کے پیشواؤں پر۔

اوراس کی تفصیل بیہے کہ یہاں دومقام ہیں:

ان میں سے ایک: بیہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالی اِن صفات کے ساتھ کس طرح متصف ہیں؟ اور آیا وہ صفات ذات باری سے زائد (علحہ ہ) ہیں یا عین ذات ہیں؟ اور سمع وبھر اور کلام وغیرہ کی حقیقت کیا ہے؟ اس لئے کہ ان الفاظ سے سرنری نظر میں جو کچھ سمجھا جاتا ہے وہ پا کیزہ بارگاہ کے لائق نہیں ہے۔ اور حق اس مقام میں بیہ ہے کہ نبی کریم مِسَالِنْهِ اِلَیْمَا اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّ

سے روکا ہے، پس کسی کے لئے بھی جائز نہیں کہ وہ اس چیز پرافتدام کرے جس سے اس کوروکا گیا ہے۔

اور دوسرامقام: بیہ ہے کہ شرعاً کوئی چیز جائز ہے کہ ہم اس کے ساتھ اللہ کومتصف کریں اور کوئی چیز جائز نہیں ہے کہ ہم اللہ کواس کے ساتھ احداد اساء توقیق ہیں یعنی اگر چہ ہم اُن قواعد کو جائے ہیں جن پر شریعت نے صفات الہیہ کے بیان کرنے کی بنیادر کھی ہے، جیسا کہ شروع باب ہیں ہم اُن قواعد کی جائے ہیں جن پر شریعت نے صفات الہیہ کے بیان کرنے کی بنیادر کھی ہے، جیسا کہ شروع باب ہیں ہم اُن قواعد کی وضاحت کر چکے ہیں ۔لیکن بہت سے لوگ اگر ان کوصفات ہیں غور وخوض کرنے کی اجازت دے دی جائے گی تو وہ خود بھی گراہ ہوں گے اور دوسروں کو بھی گراہ کریں گے۔ اور بہت ہی صفات اگر چہان کے ساتھ اللہ تعالی کومتصف کرنا در اصل جائز ہے، مگر کفار میں سے پچھل چی ہے۔ پس اس جائز ہے۔ پس اس سے پچنا ضروری ہوا۔ پس انہیں استعال سے ممانعت کا ہوا، اس خرابی کو دور کرنے کے لئے۔ اور بہت ہی صفات ان کا استعال ان کے ظاہری معنی میں خلاف مراہ کا وہ ہم (خیال) پیدا کرتا ہے۔ پس اس سے پچنا ضروری ہوا۔ پس انہیں حکمتوں کی وجہ سے شریعت نے صفات کوتو قیفی گردانا ہے اور عقل سے ان میں غور وخوض جائز نہیں رکھا۔

اورحاصل کلام بیہ کہ صَعَلیٰ ہنستا) فَرَح (خوش ہونا) تبیشہ ش (بثاشت) غَصَب (غصہ کرنا) اور دِصَا (خوشنودی) کا استعال ہمارے لئے جائز ہے اوررونا اورڈرنا اوران کے مانند کا استعال ہمارے لئے جائز نہیں ،اگر چہ دونوں (قتم کی صفات) کا ماخذ قریب قریب ہے۔ اور مسئلہ (یعنی محدثین کی رائے) اس طور پر جوہم نے مدل کیا ہے عقل فقل سے تائید یافتہ ہے، باطل نہ اس کے سامنے سے پھٹک سکتا ہے اور نہ اس کے پیچھے سے۔ اور ان کے (یعنی تاویل کرنے والوں کے ) اقوال و مذاہب کے ابطال میں دراز فسی کے لئے اس جگہ کے علاوہ کوئی اور جگہ ہے۔

#### لغات:

اِسْتَطَال على عوضه: بدنا مى كى شهرت وينا ..... استطال هؤلاء كامثار اليه معتزله بين جوصفات متثابهات كى تاويل مين هسي بين ..... البُلْك كفه مصدر باور بلاكيفية كامخترب، جيب البَسْمَلة مخترب بسم الله كااور الحوقلة مخترب لاحول إلخ كا ..... إن ههنا مقامين أى فى باب المتشابهات ..... وإن كان المأخذان متقاربين أى متحدين، لأن كلا القسمين من كيفيات القلب بالنسبة إلى الإنسان (سندى) ..... تَبَشْبُش (مصدر) تَبَشْبَشَ به: كسى سے كثاره روكى سے بيش آنا۔

# صفات الهميه كےمعانی كاتفصیلی بیان

معتزلہ کا حال صفات الہیہ کے تعلق سے شتر مرغ کی طرح ہے۔ ایک طرف وہ صفات کا انکار کرتے ہیں، دوسری طرف وہ ان کی دوراز کارتاویلات بھی کرتے ہیں۔وہ بدنامی کے ڈر سے کھل کرا نکارنہیں کرتے ، بلکہ تاویلات کا سہارا لیتے ہیں۔ مثلاً معتزلہ اللہ کی صفت کلام کا بیہ مطلب بیان کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ مخلوقات میں کلام (اصوات وحروف) پیدا کرتے ہیں۔ ای وجہ سے وہ قرآن کو مخلوق (حادث) مانتے ہیں۔ قاضی عضد الدین آ بجی رحمہ اللہ مواقف میں لکھتے ہیں قبالت المعتزلة : کلامه تعالی أصوات و حروف بحلقها الله فی غیرہ، کاللوح المحفوظ، أو جبریل أو النبی و هو حادث اله حالانکہ ان کی بیتا ویل قطعاً نصوص کے خلاف ہے۔

ای طرح بعض متکلمین بھی صفات گےا ہے معانی بیان کرتے ہیں جو بے جوڑ ہیں، اس لئے شاہ صاحب رحمہ اللہ سات صفات حقیقیہ بعنی صفات ذاشیہ: حیات، علم، سمع ، بھر ، ارادہ ، قدرت اور کلام کے معانی بیان فرماتے ہیں اور تین صفات فعلیہ کی تاویل کرتے ہیں۔وہ تین صفات یہ ہیں: ا-خوشنودی صفات فعلیہ کی تاویل کرتے ہیں۔وہ تین صفات یہ ہیں: ا-خوشنودی اور شکر گذاری اوران کی اضداد ناراضگی اور پھٹکار بھیجنا ۲۔وعا قبول کرنا ۳۔باری تعالیٰ کی رویت (دِکھنا،نظر آنا)

اورتمہیدیے قائم کی ہے کہ جب معتز لہ اور اشاعرہ نے صفات کی دوراز کارتاویلات کی ہیں تو ہمارے لئے بھی جائز ہے کہ ہم درجیاحتال میں صفات کا مطلب بیان کریں۔ہم جومعانی بیان کررہے ہیں وہ صفات کو سمجھانے میں معتز لہ وغیرہ کی تاویلات کے مقابلہ میں قریب تر اور حقیقت سے زیادہ ہم آھنگ ہیں۔ ان کے بیان کردہ معانی کو نہ شرعاً قبول کرنا ضروری ہے، نہ دلیل عقلی اس پر مجبور کرتی ہے، نہ ان کوکوئی ترجیح حاصل ہے، نہ ان میں کوئی سرخاب کا پرلگ رہا ہے۔ البتہ ہم جومعانی بیان کررہ ہیں۔ یہ دعوی نہیں ہے کہ جومعانی بیان کررہے ہیں۔ یہ دعوی نہیں ہے کہ ہمارے بیان کردہ معانی ومطالب بیان کررہے ہیں۔ یہ دعوی نہیں ہے کہ اللہ کی مرادیہی معانی ہیں، نہ یہ دعوی ہے کہ ہمارے بیان کردہ معانی کا اعتقادر کھنے پراجماع امت ہے۔ تو بہ! تو بہ!!

ا صفت حیات کابیان: ہمارے سامنے بین ہم کی چیزیں ہیں؛ زندہ ہمردہ اور بے جان چیزیں۔ اب مور تریں، اللہ تعالیٰ سے قریب ترین مشابہت کس کو حاصل ہے؟ ظاہر ہے کہ زندہ ہی اللہ سے مشابہت رکھتا ہے۔ میت و جماد کا تو کوئی جوڑ ہی نہیں۔ زندہ جانتا بھی ہے اور کسی درجہ میں دوسری چیزوں پر اثر انداز بھی ہوتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ بھی علیم فجیر ہیں، وہ کا نئات کے ذرہ ذرہ سے باخبر ہیں اور ساری خلقت پر اثر انداز بھی ہیں۔ مخلوقات انہیں نے پیدا کی ہے اور دہی ما لک ومصرف بھی ہیں۔ اس لئے اللہ تعالیٰ کے لئے صفت حیات (زندگی) ثابت کرناضروری ہے، وہ حَتی (زندہ) ہیں اور بیان کی صفت حقیقہ ہے۔ صفت حیات کا بس اتناہی مطلب ہم جانتے ہیں۔ آگے کی کیفیت جانتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ ہمارے لئے غیب زندہ تو ہمارے سامنے ہے، اس لئے ہم اس کی زندگی کی کیفیت کی درجہ میں جانتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ ہمارے لئے غیب نیں اور ان کی شان کیس کے مثلہ شہی ہے، اس لئے ہم اس کی زندگی کی کیفیت کی درجہ میں جانتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ ہمارے لئے غیب ہیں اور ان کی شان کیس کے مثلہ شہی ہے، اس لئے ہم اس کی خیات کی کیفیت کا کوئی انداز فہیں کر سکتے۔

ا صفت علم کابیان: ہمارے لئے چیزوں کے'' ناہر ہونے'' کا نام علم (جاننا) ہے۔اور کا ئنات کا ذرہ ذرہ اللہ تعالیٰ پرمنکشف ہے سب چیزیں ان کے سامنے ظاہراور کھلی ہوئی ہیں۔ازل میں جبکہ کوئی چیز موجود نہیں تھی اللہ تعالیٰ کو سب چیزوں کا فاقی علم وہ ہے جس کا منشا خود ذات ہو، پھر بعد میں جب چیزیں تفصیل سے موجود سب چیزوں کا ذاتی علم وہ ہے جس کا منشا خود ذات ہو، پھر بعد میں جب چیزیں تفصیل سے موجود

- ﴿ أُوكَوْمَ بِيَالْفِيكُ ۗ ﴾

ہونے لگیس تواللہ تعالیٰ کوان کاعلم انہیں معلومات سے حاصل ہے اس لئے اللہ تعالیٰ کے لئے صفت علم ثابت کرنا ضروری ہے۔وہ عَلِیْہؓ (جاننے والے) ہیں۔اور بیجھی ان کی ذاتی صفت ہے۔

آ آ صفات سمع وبصر کا بیان: مبصرات اور مسموعات کے ظہور تام کا نام دیکھنا اور سننا ہے بیعنی جو چیزیں قابل رویت اور قابل ساعت ہیں وہ خوب ظاہر ہوجا ئیں تواسی کا نام ان کودیکھنا اور سننا ہے۔ اور بیہ بات اللہ تعالیٰ کوعلی وجہ الاتم حاصل ہے۔ سب چیزیں ان کے سامنے ظاہر اور کھلی ہوئی ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ کے لئے صفات سمع وبصر ثابت کرنا ضروری ہے۔ سب چیزیں ان کے سامنے ظاہر اور کھلی ہوئی ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ کے لئے صفات سمع وبصر ثابت کرنا ضروری ہے۔ وہ سمیع (سننے والے) اور بیصیٰ والے) ہیں اور یہ بھی ان کی ذاتی صفات ہیں۔

صفت ارادہ کا بیان: جب ہم کہتے ہیں کہ: '' فلال نے ارادہ کیا'' تو ہم اس سے یہی مراد لیتے ہیں کہ فلال شخص کے دل میں کی کے بین کہ فلال شخص کے دل میں کی کام کے کرنے یانہ کرنے کا خیال پیدا ہوا۔ اور اللہ تعالیٰ کے معاملات اس طرح ہیں کہ:

۔ (۱) ۔ وہ بعض کام اس وفت کرتے ہیں جب اس کام کے پیدا ہونے کی شرط پائی جاتی ہے۔مثلاً بادل پیدا ہونے کے بعدوہ بارش برساتے ہیں۔توایک ایسی ٹی چیز وجود میں آتی ہے جو پہلے نہیں تھی۔

(۲) اوربعض کام وہ اس وقت کرتے ہیں جب عالَم میں استعداد پیدا ہوتی ہے۔مثلاً بارش ہونے کے بعد جب زمین میں روئیدگی کی استعداد پیدا ہوتی ہے تو وہ سبز ہ اگاتے ہیں۔اورا یک بئی چیز وجود میں آتی ہے۔

(۳) عالم بالا کے بعض مقامات میں مثلاً حظیرالقدس میں یا ملاً اعلی میں ، بیتکم الہی کسی کام کے کرنے یا نہ کرنے کا فیصلہ اوراس پراتفاق ہوتا ہے تو اس کے مطابق کا ئنات میں ایسی نئی چیزیں وجود میں آتی ہیں جو پہلے ہیں تھیں۔

انہیں سب صورتوں کا نام ارادہ ہے۔اس لئے ضروری ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے لئے صفت ارادہ ثابت کی جائے۔ پس وہ مگریلڈ (ارادہ کرنے والے) ہیں۔اور بیجھی ان کی ذاتی صفت ہے۔

سوال: صفت ارادہ کی اوپر جوتشریح کی گئی ہے اس سے تواس صفت کا حادث ہونا سمجھ میں آتا ہے۔ کیونکہ جب کسی نئی چیز کے وجود میں آنے کا وقت آتا ہے ، اس وقت اس کے ساتھ صفت ارادہ متعلق ہوتی ہے ، تو بیصفت حاوث ہوئی ، ازلیٰ نہ ہوئی ؟

جواب: صفت ِارادہ حادث نہیں ہے، وہ تو قدیم اوراز لی ہے۔البتہ اشیاء کے ساتھ اس کا تعلق حادث ہے اور تعلق کے حادث ہونے سے خود صفت کا حادث ہونالازم نہیں آتا۔ یہی حال صفات خلق،احیاء،امات، ترزیق وغیرہ کا ہے۔ یہ تمام صفات جمیع عالم کے ساتھ کہارگی متعلق ہوئی ہیں۔اس طرح صفت ارادہ یعنی اللہ کا چاہنا بھی تمام عالم کے ساتھ کیدم متعلق ہوا ہے پھر چیزیں شَیْٹًا اس وقت وجود میں آتی ہیں جب ان کے ساتھ تفصیلی طور پریعنی علحہ و علحہ ہاللہ کا چاہنا متعلق ہوتا ہے۔اس طرح صفت خلق، علم وغیرہ کا حال ہے۔ یس یہ کہنا درست ہے کہ اللہ نے یہ بیدا کیا، وہ پیدا کیا ۔ وہ چھا کیا ۔ اس کام کا ارادہ کیا،اُس کام کا ارادہ کیا۔ایسا کہنے سے ان صفات کو حادث مجھا غلط فہمی ہے۔

ولنا: أن نفسرها بمعان هي أقرب وأوفق مماقالوا إبانةً، لأن تلك المعانى لايتعين القولُ بها، ولايضطر الناظر في الدليل العقلى إليها، وأنها ليست راجحة على غيرها، ولافيها مزية بالنسبة إلى ما عداها؛ لاحُكما بأن مراد الله مانقول، ولاإجماعاً على الاعتقاد بها، والإذعان بها، هيهات ذلك فنقول- مثلاً-:

[۱] لما كان بين يديك ثلاثةُ أنواع: حي وميت وجماد، وكان الحي أقربَ شِبْهًا بما هناك، لكونه عالِمًا مؤثِّرًا في الخلق، وجب أن يسمى حَيَّا.

[٢] ولما كان العلم عندنا هو الانكشاف، وقد انكشفت عليه الأشياء كلُّها،بما هي مندّ مِجّةً في ذاته، ثم بما هي موجودةٌ تفصيلًا، وجب أن يسمى عليما.

[٣] ولما كانت الرؤية والسمع انكشافا تامًّا للمبْصَرَات والمسموعاتِ، وذلك هناك بوجدٍ أتَمَّ، وجب أن يسمى بصيرًا سميعًا.

[3] ولما كان قولنا: أراد فلان، إنما نَعْنِي به هَاجِسَ عزم على فَعْلِ أو تركِ، وكان الوحمن يفعل كثيرًا من أفعاله عند حدوثِ شرط،أو استعدادٍ في العالَم، فيوجب عند ذلك مالم يكن واجبًا، ويحصُل في بعض الأحياز الشاهقة إجماع بعد مالم يكن، بإذنه وحكمه، وجب أن يسمى مريدًا.

وأيضًا: فالإرادةُ الواحدة الأزلية الذاتية المفسَّرةُ باقتضاء الذات لَمَّا تعلَّقت بالعالَم باسره مرةً واحدةً، ثم جاء ت الحوادثُ يومًا بعد يوم، صحَّ أن تُنسب إلى كل حادثٍ حادث على حِدَتِه، ويقال: أراد كذا وكذا.

ترجمہ: اور ہمارے لئے جائز ہے کہ ہم صفات کی تشریح کریں ایسے معانی سے جواظہار حقیقت میں ان کی ہاتوں سے اقرب اور زیادہ ہم آ ہنگ ہیں۔ اس لئے کہ اُن (معتزلہ کے بیان کردہ) معانی کا قائل ہونا متعین نہیں اور نہ دلیل عقلی میں غور کرنے والا ان معانی ( کو مانے ) کی طرف مجبور ہے۔ اور اس لئے کہ وہ معانی ان کے علاوہ معانی ہرماج نہیں ہیں۔ اور نہ ان ہیں کوئی فضیلت ہے دیگر معانی کی بہنست۔ (ہم بیمعانی) یہ فیصلہ کرتے ہوئے (بیان) نہیں ( کررہے ) کہ اللہ کی مرادو ہی ہے جو ہم کہتے ہیں۔ اور نہ اجماع ( کا دعوی ) کرتے ہوئے ان معانی کا اعتقادر کھتے ہیں اور ان کا بیتین کرنے ہوئے ان معانی کا اعتقادر کھتے ہیں اور ان کا بیتین کرنے پر۔ بہت دور کی بات ہے وہ یعنی ناممکن ہے کہ ہم ایسا کہیں۔

پس ہم بطور مثال کہتے ہیں: (۱) جب آپ کے سامنے تین قتم کی چیزیں تھیں: زندہ،مردہ اور بے جان چیز۔اور زندہ قریب تر مشابہ**ت رکھے**  والا تھااس سے جو وہاں ہے( یعنی اللہ تعالیٰ ہے )اس لئے کہ اللہ تعالیٰ جانے والے ہیں اور مخلوقات پراثر انداز ہیں، تو ضروری ہوا کہان کو حَیِّ (زندہ) کہا جائے۔

(۲) اور جب علم (جاننا) ہمارے نزدیک (یعنی ہماری بول چال میں) انکشاف (ظہور) کا نام ہے۔ اور اللہ تعالیٰ پرتمام چیزیں شخصہ ہیں اس چیز سے جوان کی ذات میں چھپائی ہوئی ہے (یعنی ازل میں اللہ تعالیٰ کوتمام کا ئنات کا ذاتی علم حاصل تھا) پھر اس چیز سے جومفصل موجود ہے (یعنی پھر جب کا ئنات پیدا ہوئی شروع ہوئی تو ان موجودات کے فر ریجہ دوسری مرتبہ انکشاف ہوا یعنی وہ علم ازلی جو کا ئنات کے ساتھ یکبارگی متعلق ہوا تھا۔ اب وہ ایک ایک چیز سے علمہ دہ علمہ متعلق ہونے لگا۔ تیعلق حادث ہے مگر صفت علم قدیم ہے، جیسا کہ ابھی صفت ارادہ کے بیان کے بعد سوال مقدر کے جواب کے طور پر بیہ بات آ رہی ہے) تو ضروری ہوا کہ ان کو علیم کہا جائے۔

(۲) اورجب دویت (دیکھنا)اور سمع (سننا)مبصرات (دیکھنے والی چیزوں)اور مسموعات (قابل ساعت) چیزوں کے ظہورتام کا نام تھا،اور بیہ بات وہاں (یعنی اللہ تعالیٰ میں) بوجہ اتم موجود ہے تو ضروری ہوا کہ ان کو بصیو سمیع کہا جائے۔

(۴) اورجب ہم کہتے ہیں کہ: ''فلال نے ارادہ کیا'' تو ہم اس سے کی کام کے کرنے یا نہ کرنے کے پختہ ارادہ کے خال کومراد لیتے ہیں۔ اور مہر بان اللہ اپنے کاموں میں سے بہت سے کام کسی شرط کے نیا پیدا ہونے پر یا دنیا میں استعداد پیدا ہونے پر کیا کرتے ہیں، پس اس وقت وہ چیز ثابت ہوتی ہے ( یعنی وجود میں آتی ہے ) جو پہلے ثابت نہیں متحی اور عالم بالا کے بعض مقامات میں ، اللہ کی اجازت اور تکم سے ایساا جماع منعقد ہوتا ہے جو پہلے نہیں تھا، تو ضروری ہوا کہ ان کو مُوریٰد (ارادہ کرنے والا ) کہا جائے۔

اور نیز: پس ایک از لی ذاتی ارادہ ،جس کی تشریح کی گئی ہے: ذات (اللہ تعالیٰ) کے چاہئے کے ساتھ ، جب وہ تمام عالم کے ساتھ یکبارگی متعلق ہوا ، پھررونما ہوئے واقعات (چیزیں) تدریجاً تو درست ہے کہ وہ اراد ہُ واحدۃ منسوب کیا جائے ہر ہرواقعہ کی طرف علحد ہ علحد ہ طور پر ،اور کہا جائے کہ:''اس نے ایسا جا ہااورایسا جاہا''

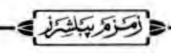
### لغات وتركيب:

أنها ليست راجعة كاعطف لأن من أنَّ يرب سس لاحكمًا أى لا نفسرها حكمًا سس إنْدَمَجَ في الشيئ مضبوط كرُّ جانا سس هَاجِس (اسم فاعل ، مضاف م) هَجَسَ الشيئ في صدره : وسوسه گذرنا ، خيال آنا سس الأحياز جمع الحيِّز : جكه سس الشاهقة : بلند









ہ صفت قدرت کا بیان: اور جب ہم کہتے ہیں کہ' فلاں قادر ہوا' تو ہم اس کا یمی مطلب ہجھتے ہیں کہ فلاں وہ کام کرسکتا ہے، کوئی خارجی سبب اس کوروک نہیں سکتا البتہ وہ خود ہی ارادہ بدل دے اور نہ کرے تو یہ دوسری بات ہے۔ اس طرح الیں صفہ ٹین جود ونوں زیر قدرت ہول، مثلاً کسی چیز کا کھانا اور نہ کھانا جب آ دمی ان دونوں میں ہے ایک پہلوکو اختیار کرے مثلاً کھالے تو بھی دوسرا پہلوز پر قدرت رہتا ہے۔ ایک پہلوکو ترجے دینے ہے اس کی ضد قدرت ہے خارج نہیں ہوجاتی ، جس طرح پہلے دونوں پہلوز پر قدرت تھا بھی دوسرا پہلوفقد رہ میں ہے اور ایک پہلوکو اختیار کرنا اور دوسرے پہلوکو اختیار نہر کا کہانا اور ایک پہلوکو اختیار نہر کا کہانا الدورہ جود دمقد دوروں میں ہے ایک کوتر جے ہیں تو وہ اپنی مہر بان اللہ بھی ہرکام کر سکتے ہیں کوئی ان کورو کئے والانہیں اور وہ جود دمقد دوروں میں ہے ایک کوتر جے دیتے ہیں تو وہ اپنی مہر بانی اللہ بھی ہوتا ہے مثلاً انہوں نے اپنے صبیب کوسب پیغیروں کے تر میں مبعوث فر مایا ، جبکہ وہ سب سے پہلے بھی اور درمیان میں بھی مبعوث فر مایا ، جبکہ وہ سب سے پہلے بھی اور درمیان میں بھی مبعوث فر مایا ہے تھے، تو بیتر جے ان کے فضل اور ان کے جا ہے کی وجہ سے ہے۔ ایسانہیں ہے کہ دوسر اپہلو درمیان میں بھی ہیں تھا، یا اب نہیں رہا، پہلے بھی دونوں امر مقد در تھے اور اب بھی ہیں۔ جب اللہ کی یہ شان ہے تھے موردی ہے کہ ان کوقا در مانا جائے۔ پس وہ قدرت والے ) ہیں اور یہ بھی ان کی ذاتی صفت ہے۔

© صفت کلام کابیان: جب ہم کہتے ہیں کہ:'' فلاں نے فلاں سے بات کی' تو ہم اس سے بیمراد لیتے ہیں کہ
اس نے اپنے دل کی مراد الفاظ کے ذریعہ دوسرے کو بتائی۔ اور مہر بان اللہ بھی بھی اپنے بندوں پر علوم کا فیضان کرتے
ہیں اور صرف معانی کا فیضان نہیں کرتے ، بلکہ معانی کے ساتھ الفاظ کا بھی فیضان کرتے ہیں، جو بندے کی قوت خیالیہ
میں بیٹے جاتے ہیں اور وہ علوم ومعانی پر دلالت کرتے ہیں۔ اور اللہ تعالی معانی کے ساتھ الفاظ کا فیضان اس لئے کرتے
ہیں کہ تعلیم زیادہ سے زیادہ واضح طور پر ہو نے ض جب شان عالی بھی ہے تو ضروری ہے کہ ان کے لئے صفت کلام
ثابت کی جائے۔ چنانچے وہ مُنگلم (بات کرنے والے) ہیں اور بیصفت بھی ان کی ذاتی صفت ہے۔
ثابت کی جائے۔ چنانچے وہ مُنگلم (بات کرنے والے) ہیں اور بیصفت بھی ان کی ذاتی صفت ہے۔

فا كده (۱) ذاتى صفت وه ہے جس كى ضد كے ساتھ اللہ تعالى كومتصف نه كيا جاسكے مثلاً وه زنده ، جانے والے اور تار بيں۔ ان كومرده ہونے اور جہالت و بجز كے ساتھ متصف نہيں كيا جاسكتا۔ الله كى حقيقى (اصلى) ذاتى صفات كل سات بيں جن كا بيان پورا ہوا۔ اور جس صفت كى ضد كے ساتھ بھى الله تعالى كومتصف كيا جاسكتا ہے وہ صفت فعلى ہے ، حبيبا إحياء (زنده كرنا) اور إماتت (مارنا) دونوں الله تعالى كى صفتيں بيں۔ صفات فعليہ بہت بيں۔ شيخ ابو المستھى مغنيساوى رحمالله الفقه الا كبركي شرح ميں كھتے ہيں : والفرق بين صفات الذات وصفات الفعل: أن كل صفة يوصف الله تعالى بضدها فهى من صفات الفعل، كالحلق، وإن كان لا يوصف بضدها فهى من صفات الذات، كالحياة، والعزة، والعلم (١٥٨٠)

فائدہ(۲) پہلے یہ بات آ چکی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی تمام صفات کو ایک درجہ تک ہی سمجھا جاسکتا ہے، نہم کے آخری مرحلہ



میں تمام صفات از قبیل متشابہات ہیں یعنی جمعنی غایات ونتا کے تو صفات کو سمجھا جاسکتا ہے مگر مبداً کی کیفیت نہیں سمجھ سکتے پس مبداً کے ثبوت کا اعتقادر کھنا تو ضروری ہے ، مگراس کا ادراک مشکل ہے ، واللہ اعلم کے علاوہ کوئی چارہ نہیں۔

## فیضان علوم (وحی) کی صورتیں

سورۃ الشوری آیت ۵۱ میں ہے کہ: ''کسی بشر کی بیشان نہیں کہ اللہ تعالیٰ اس سے (روبہرو) کلام کریں' بعنی کوئی بھی بشرا پنی عضری ساخت اور موجودہ قوی کے اعتبار سے بیطافت نہیں رکھتا کہ اللہ تعالیٰ اس دنیا میں اس کے سامنے ظاہر ہوکر اس سے بالمشافہہ کلام فرما کمیں اور وہ تحل کر سکے۔ نیز اللہ تعالیٰ عالی شان ہیں۔ ان کی شان کی بلندی بھی مانع ہے کہ دہ بشر سے روبہر وکلام فرما کمیں۔ مگر وہ بڑی حکمت والے بھی ہیں۔ ان کی حکمت ہوئی کہ فیضان علوم کے لئے قابل مخل شکلیں تجویز فرما کمیں۔ چنانچے اللہ تعالیٰ بندوں پر چار طرح سے علوم کا فیضان فرماتے ہیں۔

پہلی صورت: اشارہ سے علوم کا فیضان کرنا یعنی اللہ تعالی کوئی مضمون دل میں ڈال دیتے ہیں اوراس کی دوصورتیں ہوتی ہیں: بھی نیند میں بصورت خواب القاء فرماتے ہیں۔ بی کا خواب بھی دحی ہوتا ہے۔ اس میں شیطانی تصرف نہیں ہوسکتا۔ اس صورت میں الفاظ عموماً اللہ تعالی کی طرف سے نہیں ہوتے ۔ صرف ایک مضمون خواب کی شکل میں اللہ تعالی دل میں ڈال دیتے ہیں، جس کو پنج مبرا پنے الفاظ میں تعبیر کرتے ہیں۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی متفق علیہ روایت میں ہے کہ أوَّلُ ما ہُدِیَ به رسولُ الله صلی الله علیه و سلم من الوحی الرؤیا الصالحة فی النوم (مشکوة، کتاب الفصائل، باب المبعث و بدء الوحی، حدیث نمبرا میمنی میں سول اللہ علیہ و بدء الوحی، حدیث نمبرا میمنی اللہ علیہ و سلم کے ذریعہ ہوا۔

اور بھی بیداری میں جب بندہ غیب (اللہ تعالیٰ) کی طرف متوجہ ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ کوئی واضح علم، جوغور وفکر کا نتیجہ نہیں ہوتا،اس کے دل میں پیدا کردیتے ہیں جیسا کہ بہت سی احادیث میں آیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اُلے می فی دُوعی (میرے دل میں بیہ بات ڈالی گئ)

قرآن کریم میں فیضان علوم کی ان دونوں صورتوں کولفظ وقی ہے تعبیر کیا ہے، وقی کے لغوی معنی ہیں اشارہ خفیہ، جو مذکورہ دونوں صورتوں کوشامل ہے، اور عرف میں وحی کالفظ عام ہے، فیضان علوم کی تمام صورتوں کو وحی کہا جاتا ہے مگرسورة الشوری کی آیت میں لغوی معنی مراد ہیں۔

دوسری صورت اللہ تعالیٰ بلاواسطہ پردہ کے پیچھے سے بندے کوکوئی منظم ومرتب کلام سناتے ہیں۔ بندہ خوب سمجھتا ہے کہ وہ خارج سے من رہا ہے مگر بندے کوکوئی بولنے والانظر نہیں آتا یعنی نبی کی قوت سامعہ استماع کلام سے لذت اندوز ہوتی ہے مگر آنکھیں دولت دیدار سے متمتع نہیں ہوتیں۔ کوہ طور پر اللہ تعالیٰ نے حضرت موی علیہ السلام پر اسی طریقہ سے وحی فر مائی تھی اور شب معراج میں سیدالا نبیاء ﷺ کوکلام کی اسی صورت سے نواز اگیا تھا۔

تیسری صورت: فرشتہ مجتمد ہوکرنبی کے سامنے آتا ہے اور خدا کا کلام و پیام پہنچا تا ہے، جس طرح ایک آدمی دوسرے سے خطاب کرتا ہے۔ وجی کا عام طریقہ یہی رہا ہے۔ قرآن کریم پوراائی طریقہ سے بواسطہ بجرئیل نازل ہوا ہے۔ آنحضور میں فیلٹی آئیل کی گو حضرت جبرئیل ایک دومر تبہتوا بنی اصلی شکل میں نظر آئے ہیں۔ مگرا کثر وہ آدمی کی شکل میں تشریف لاتے تھے۔ اس وقت آ پ کی آئکھیں فرشتہ کود کھتیں اور کان اس کی آواز سنتے تھے اور عام طور پر جبرئیل دوسروں کونظر نہیں آتے تھے۔ مگر میں وہ صحابہ کو بھی نظر آتے تھے اور عابہ کو بھی نظر آتے تھے اور صحابہ بھی ان کی بات سنتے تھے، جبیسا کہ حدیث جبرئیل میں آیا ہے۔

چوقھی صورت؛ جب بندہ عالم ملکوت کی طرف پوری طرح متوجہ ہوجا تا ہے اور اس کے حواس مغلوب ہوجاتے ہیں یعنی کام کرنا چھوڑ دیتے ہیں تو نبی کوایک گھنٹے کی ہی آواز سنائی دیتی ہے اور اس ذریعہ سے وحی کی جاتی ہے۔ متفق علیہ حدیث میں ہے کہ حضرت حارث بن ہشام رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ مِسَالِتُوَائِیمُ سے دریافت کیا کہ آپ پروحی کس طرح آتی ہے؟ آپ نے فرمایا:

"میڑے پاس وی بھی گھنٹے کی آواز کی طرح آتی ہے۔اوروی کی بیصورت مجھ پر بہت بھاری ہوتی ہے۔ پھروہ مجھ سے موقوف ہوتی ہے اس حال میں کہ میں اس کو یا دکر چکا ہوتا ہوں "(مشکلوۃ، کتاب الفضائل، باب المبعث وبدء الوحی، حدیث نمبر۵۸۴۴)

علماء نے بیان کیا ہے کہ وحی کرنے والے فرشتے اور وحی لینے والے نبی میں مناسبت شرط ہے اور بیر مناسبت دوطرح پر پیدا کی جاتی ہے بھی فرشتہ کی ملکیت اور روحانیت نبی پر غالب آتی ہے اور نبی بشریت سے غائب ہوجا تا ہے تو مذکورہ صورت پیش آتی ہے اور بھی نبی کی بشریت فرشتہ پر غالب آتی ہے تو فرشتہ بصورت بشر نمودار ہوتا ہے اور دوسری صورت پیش آتی ہے (مظاہر حق)

شاہ صاحب رحمہ اللہ نے اس چوتھی صورت کی نظیر پیش کی ہے کہ جس طرح عنثی (بے ہوثی) طاری ہونے پر بھی سرخ وسیاہ رنگ نظر آتے ہیں ،اسی طرح اس چوتھی صورت کو سمجھنا چاہئے۔ بیٹھن ایک نظیر ہے۔ مثال نہیں جومثل لہ کا فرد ہوتی ہے۔

[٥] ولما كان قولُنا: قَدَرَ فلانٌ، إنما نعنى به: أنه يمكن له أن يفعل، ولايصدُّه من ذلك سببٌ خارجٌ؛ وأما إيشارُ أحدِ المقدورَيْنِ من القادر فإنه لاينفى اسمَ القدرة؛ وكان الرحمن قادرًا على كل شيئ، وإنما يُؤثِّر بعضَ الأفعال دون أضداده لعنايته واقتضائه الذاتى، وجب أن يسمى قادرًا. [٦] ولما كان قولُنا: كَلَّم فلانٌ فلانًا، إنما نعنى به: إفاضةَ المعانى المرادةِ، مقرونةً بألفاظ

دالة عليها، وكان الرحمنُ ربما يُفيض على عبده علومًا، ويُفيض معها ألفاظًا منعقدةً في خياله، دالَّةً عليها، ليكون التعليمُ أصرحَ ما يكون، وجب أن يسمى متكلِّمًا.

YOL

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُكُلِّمُهُ الله ، إِلَّا وَحْيًا ، أَوْ مِنْ وَرَآءِ حِجَابٍ ، أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوْحِى بِإِذْنِهِ مَايَشَآءُ ، إِنَّهُ عَلَى حَكِيْمٌ ﴾ فالوحى: هو النَّفَتُ في الرُّوع برؤيا ، أو خلق علم ضرورى عند توجهه إلى الغيب؛ ومن وراء حجاب: أن يُسمع كلامًا منظوما ، كأنه سمعه من خارج ، ولم يرقائله ؛ أو يُرسل رسولًا ، فيتمثَّل المَلَكُ له ، وربما يحصُل عند توجهه إلى الغيب وانْقِهَارِ الحواسِ صوتُ صَلصَلة الجَرَس ، كما قد يكون عند عروض الغشِي من رؤية ألوان حُمْرِ وسُوْدٍ .

ترجمہ: (۵)اورجب ہم کہتے ہیں کہ: ''فلال شخص قادر ہوا'' تو ہم اس سے مراد لیتے ہیں کہ اس کے لئے کرناممکن ہے، اس کواس سے کوئی خارجی سبب نہیں روک سکتا۔اور رہا قادر کا دوزیر قدرت چیزوں میں سے ایک کوتر جیج دینا تو یہ چیز'' قدرت' کے اطلاق کی نفی نہیں کرتی۔اور مہر بان اللہ قادر ہیں ہر چیز پر۔اور وہ بعض کا موں کوان کی اضداد پراپنی مہر بانی اور اپنی فارد نام رکھا جائے۔

(۱) اور جب ہم کہتے ہیں کہ: ''فلال نے فلال سے بات گ' تو ہم اس سے مراد لیتے ہیں معنی مرادی کے افاضہ (۲) کو، درانحالیکہ وہ ایسے الفاظ کے ساتھ مقرون ہوتے ہیں جوان معانی پر دلالت کرتے ہیں۔ آور مہر بان اللہ بھی این بندے پر علوم کا فیضان کرتے ہیں جواس بندہ کی قوت خیالیہ میں این بندے پر علوم کا فیضان کرتے ہیں جواس بندہ کی قوت خیالیہ میں منعقد ہوجاتے ہیں، جوان علوم پر دلالت کرتے ہیں، تا کہ تعلیم زیادہ سے زیادہ صراحت کے ساتھ ہو، پس ضروری ہوا کہ ان کانام متحلم (بات کرنے والا) رکھا جائے۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ''اور کسی بشر کی میہ طافت نہیں کہ اللہ تعالیٰ اس سے کلام کرے، مگراشارہ کے طور پر، یا پردے کے بیچھے سے، یاکسی فرشتہ کو بھیج دے پس وہ خدا کے تھی سے، جوخدا کو منظور ہو، بیغام پہنچادے، وہ بڑی او نجی شان والا برئی حکمت والا ہے۔ پس وحی: وہ دل میں کوئی بات ڈالنا ہے خواب کے ذریعہ یا اس بندہ کے غیب (اللہ تعالیٰ) کی طرف توجہ کرنے کی صورت میں ( دل میں ) نہایت واضح علم پیدا کرنے کے ذریعہ اور پردے کے بیچھے سے: یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کوئی منظم کلام سنا ئیں، گویا اس نے اس کو باہر سے سنا اور اس کے بولنے والے کونہیں دیکھا۔ یا جھیجیں رسول کو: پس فرشتہ بندہ کے سامنے مثمثل ہو۔ اور کبھی بندے کے غیب ( اللہ تعالیٰ ) کی طرف توجہ کرنے کے وقت اور حواس کے مغلوب ہونے کے وقت اور حواس کے مغلوب ہونے کے وقت کو تا ہور حواس کے مغلوب ہونے کے وقت کو تا ہور حواس کے مغلوب ہونے کے وقت کو تا ہو کہا ہوتی ہے، جسے کبھی غشی طاری ہونے پر مرخ وسیاہ رنگ نظر آتے ہیں۔

ک صفات رضا و شکر ، خط و لعن اور اجابت ِ دعا کابیان: مقدس بارگاہ میں انسانوں کے لئے ایک پروگرام ہے، جس کا نوع بشری میں جاری کرنامقصود ہے۔ اس لئے نبوت کا سلسلہ جاری فرمایا ہے اور انبیاء کے ذریعہ وہ نظام انسانوں کو پہنچایا ہے۔ تاکہ لوگ اس نظام پڑمل بیراہوں۔ اب اگرلوگ اس مطلوبہ نظام کا اتباع کریں گے تو وہ ملا اعلی کے ساتھ لاحق ہوں گے اور اللہ تعالیٰ ان کو بشریت کی آلودگیوں ہے نکال کرنور الہی کی طرف، اور اپنی بخشاک توں کی کشادگی کی ساتھ لاحق ہوں گے اور ان کو نفسانی اور روحانی لذتیں، راحتیں اور نمتیں حاصل ہوں گی یعنی وہ اپنی نیک روی پر شاداں وفر حال ہوں گی ۔ اور فر شتوں اور انسانوں کو الہام کیا جائے گا کہ دہ ان لوگوں کے ساتھ حسن سلوک کریں۔ شاداں وفر حال ہوں گی ۔ ان پر ملا اعلی کے تو سط اور اگرلوگ اس نظام مقصود کی خلاف ورزی کریں گے تو وہ ملاً اعلی ہے دور ہوجا کیں گیر سے ۔ ان پر ملاً اعلی کے تو سط سے اللہ کا بغض نازل ہوگا، جیسا کہ مسلم شریف کی روایت میں آیا ہے اور وہ دنیا ہی میں اُس طور پر عذا ب ایم میں مبتلا کردیے جا کیں گئری ہے۔ کہ میں جنالہ کردیے جا کیں گئریں گے جس کی تفصیل محت دوم کے باب اول میں گذری ہے۔

غرض مذکورہ وجوہ سے بیہ کہنا ضروری ہے کہ اللہ تعالی بندوں سے خوش ہوئے یا ناراض ہوئے اور اللہ تعالیٰ نے بندوں کے بہتر سلوک پران کی تعریف کی یا نا فر مانی پران کو پھٹکارا۔اور بیسب صفات فعلیہ ہیں، کیونکہ ضدین کے ساتھ اللہ تعالیٰ کومتصف کرنا درست ہے۔

اس کے بعدایک جملہ میں ایک سوال کا جواب ہے:

جاتی ہے اور بندہ کو مطلوبہ چیز دے دی جاتی ہے۔ اور جس چیز کا دینا مصلحت نہیں ہوتا وہ نہیں دی جاتی ۔ پس یہ کہنا درست ہے کہ:''اللہ نے دعا قبول فرمائی یا اللہ نے دعا قبول نہیں فرمایا کہ: ''بین بہ بھی اللہ کی صفت ہے، اور فعلی صفت ہے۔ فائدہ: اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں بنہیں فرمایا کہ: ''بندہ جو پچھ مجھ سے مانگے گا، میں اس کو ضرور دو نگا'' بلکہ سورة البقرة آیت ۱۸۹ میں بیفر مایا ہے کہ: ''میں در خواست کرنے والے کی ہرعرضی منظور کر لیتا ہوں جبکہ وہ میرے حضور میں درخواست دیتا ہے' ﴿ أُجِیْبُ دَعُوةَ اللَّهَاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ اور صدیث شریف میں اس کی تغییر ہے آئی ہے کہ:
درخواست دیتا ہے' ﴿ أُجِیْبُ دَعُوةَ اللَّهَاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ اور صدیث شریف میں اس کی تغییر ہے آئی ہے کہ:
درخواست دیتا ہے' ﴿ أُجِیْبُ دَعُوةَ اللَّهَاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ اور صدیث شریف میں اس کی تغییر ہے کہ:
مسلمان جب بھی کوئی دعا کرتا ہے، بشر طیکہ گناہ کی یاقطع رحمی کی دعا نہ کرے، تو اللہ تعالی اس کو تین چیزوں
میں سے ایک چیز ضرور عطافر ماتے ہیں: یا تو جو ما نگا ہے وہ جلد دنیا ہی میں بل جاتا ہے یا اس کی دعا کو آخرت کے میں سے ایک چیز خرور عوان کی جاتھ ہے ہیں: یا تو جو ما نگا ہے وہ جلد دنیا ہی میں بل جاتا ہے یا اس کی دعا تھ ہے ' (رواہ احم، مشکو قہ کتاب الدعوات فیصل ثالث صدیث نمبر ۲۲۵)

لیعنی بندہ کی کوئی بھی جائز دعا رونہیں کی جاتی۔ ہر درخواست قبول کرلی جاتی ہے۔ رہا دینا نہ دینا تو یہ نظام عالم کی مصلحت پرموقوف ہے اگرمصلحت ہوتی ہے تو مطلوبہ چیز دے دی جاتی ہے، ورنہ دعا کی وجہ سے مطلوبہ چیز کے بقدر کوئی تکلیف دورکر دی جاتی ہے با پھراس دعا کوعبادت گردان کرنا میا عمال میں لکھ لیا جاتا ہے، جوآ خرت میں اس کے کام آتی ہے۔ کیونکہ دعانہ صرف یہ کہ عبادت ہے بلکہ وہ عبادت کا گودا ہے، جیسا کہ حدیث میں آیا ہے۔

اس کی مثال میہ ہے کہ کسی کا اکلوتا بیٹا ملیریا کا شکار ہوجائے اور وہ حسب عادت قُلفی مانے توشفیق باپ اس کو جھڑک نہیں دیتا۔ بلکہ درخواست قبول کر لیتا ہے اور نوکر کو ڈرامائی انداز میں حکم دیتا ہے کہ دوڑ دوڑ قلفی لا نوکر جائے گا اور واپس نہیں آئے گا۔ اور بچے تھوڑی دیر میں اپنامطالبہ بھول جائے گا۔ باپ بچے کو برف اسی وفت دے گا جب ڈاکٹر اجازت دے گا۔ کیونکہ باپ کو بیٹے کی زندگی سے کھیلنانہیں۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ بندوں پر باپ سے زیادہ شفیق ہیں۔ وہ بندوں کی ہروعا قبول فرمالیتے ہیں۔ مگر دیتے وہی ہیں جس کا دینامصلحت ہوتا ہے۔ اللہ اکبر! کیسی شاان رحمت ہے!!

﴿ صفت رویت کابیان: رویت مصدر مجهول ہے۔ رُئِسی یُسوی دُوْیَةً کے معنی ہیں دکھنا، نظر آنا۔ اور دکھنے کا مطلب ہمارے عرف میں مرئی کا پوری طرح ہے منکشف ہونا ہے۔ اور آخرت میں صورت حال بیہ ہوگی کہ جب مؤمن بندے جنت میں پہنچ جائیں گے، جس کا ان سے وعدہ کیا گیا ہے۔ تو وہ رب العالمین کی اس بخلی اعظم کا سرکی آنکھوں بندے جنت میں پہنچ جائیں گے، جس کا ان سے وعدہ کیا گیا ہے۔ تو وہ رب العالمین کی اس بخلی اعظم کا سرکی آنکھوں سے دیدار کریں گے جو عالم مثال کے درمیان میں قائم ہے۔ اس لئے متفق علیہ حدیث میں فر مایا گیا ہے کہ: ''ب شک تم اللہ کو دیکھو گے جس طرح چود ہویں کے جاند کو دیکھتے ہو'' پس ضروری ہے کہ صفت رویت اللہ تعالیٰ کے لئے ثابت کی جائے۔ گرید در حقیقت بندوں کی صفت ہے مگر چونکہ اس کا اللہ تعالیٰ سے تعلق ہوتا ہے، اس لئے مجاز آاس کو اللہ تعالیٰ کی صفت شار کرتے ہیں۔ واللہ اعلم۔

[٧] ولما كان في حظيرة القدس نظام، مطلوبة إقامتُه من البشر، فإن وافقوه لحقوا بالملا الأعلى، وأخرجوا من الطلمات إلى نور الله وبَسْطَتِه، ونُعِّمُوا في أنفسهم، وألهمت الملائكة وبنو آدم أن يُحسنوا إليهم؛ وإن خالفوا باينوا من الملا الأعلى، وأصيبوا ببغضة منهم، وعُذبوا بنحو ماذكر، وجب أن يقال: رَضِي وَشَكَرَ، أو سَخِطَ ولَعَنَ ؛ والكلُّ يرجع إلى جَريانِ العالَم حَسَب مقتضى المصلحة؛ وربما كان من نظام العالَم خلقُ المدعُو إليه، فيقال: استجاب الدعاء.

[٨] ولما كانت الرؤية في استعمالنا انكشاف المرئي أتَم ما يكون، وكان الناس إذا انتقلوا الى بعض ما وُعدوا من المعاد، اتَصلوا بالتجلي القائم وسُطَ عالَم المثال، ورأوه رأى عين بأجمعهم، وجب أن يقال: إنكم سترونه كما ترون القمر ليلة البدر، والله أعلم.

ترجمہ: اور جب حظیرۃ القدس (بارگاہ مقدس) میں ایسا پروگرام تھا جس کا برپا کرنا انسانوں سے مقصود ہے۔ پس اگرلوگ اس کی موافقت کریں گے تو وہ ملاً اعلی کے ساتھ ملیں گے اور وہ تاریکیوں سے اللہ کے نور اور اللہ کی کشادگی کی طرف نکالے جا کیں گے اور وہ ان کے دلوں میں راحتیں پہنچائے جا کیں گے اور فرشتے اور انسان الہام کئے جا کیں گے کہ وہ ان کے ساتھ حسن سلوک کریں ۔ اور اگرلوگ اس نظام کی مخالفت کریں گے تو وہ ملا اعلی سے جدا ہوجا کیں گے۔ اور وہ اللہ کا بغض (نفرت) پہنچائے جا کیں گے مطرف سے ۔ اور سزاد سے جا کیں گاس طور پر جوذکر کی گئی۔ اور وہ اللہ کا بغض (نفرت) پہنچائے جا کیں گے ملا اعلی کی طرف سے ۔ اور سزاد سے جا کیں گاران ہوا اور اس خوش ہوا اور اس نے بندوں کے بہتر سلوک پر ان کی تعریف کی یا وہ ناراض ہوا اور اس نے نافر مانوں کو بھٹکا را' اور سب کچھلوٹن ہے دنیا کے چلنے کی طرف صلحت خداوندی کے مطابق ۔ اور کبھی نظام عالم میں سے اس چیز کا پیدا کرنا ہوتا ہے جس کی دعاما نگی گئی ہے ، پس کہا جا تا ہے :'' اس نے دعا قبول کی''

(۸) اور جب رویت (دِکھنا) ہمارے عرف میں مرئی کا انکشاف ہے، زیادہ سے زیادہ کمل طور پر جو ہو سکے۔اور لوگ جب منتقل ہوں گے بعض اُن جگہوں کی طرف جن کا وہ وعدہ کئے گئے ہیں، آخرت میں، تو وہ مل جا ئیں گے اس جگل کے ساتھ جو عالم مثال کے نیچ میں قائم ہے اور وہ سب اس جگل کو دیکھیں گے سرکی آنکھوں سے، تو ضروری ہوا کہ کہا جائے:'' بے شک تم اس کو دیکھو گے جس طرح جا ندکود کھتے ہو چود ہویں رات میں'' باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

#### لغات:

بَسْطَة : کشادگی ..... بَسائِسَ مُبَائِمَةً : ایک دوسرے سے جدا ہونا ..... شَکّرَ: قدر دانی کی جَلّ مانا ، بہتر سلوک پر تعریف کی ..... الموٹی: دِ کھنے والی چیز ،نظرآنے والی چیز۔

公

\$

公

#### باب \_\_\_

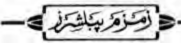
### تقذير يرايمان لانے كابيان

تقدیر کے معنی: قَدَر (ض،ن)قَدُرًا وَقَدَرًا اور قَدَّرَ تقدیرًا کے معنی ہیں فیصلہ کرنا جھم لگانا۔ کہاجا تا ہے: قَدَر اللهٔ علیہ الاُمْرَ اور قَدَّرَ له الاَمْرِ :َالله تعالیٰ نے اس کے لئے کسی امر کا فیصلہ فرمایا، کوئی چیز اس کے لئے تجویز کی۔ شریعت کی اصطلاح میں تقدیرنام ہے قضاء وقدر کا یعنی کا مُنات کے بارے میں الله تعالیٰ نے ازل میں جو فیصلہ فرمایا ہے اس کا نام ''تقدیرالیٰن' ہے۔ عربی میں عام طور پر لفظ قَدُر کا استعال ہوتا ہے اور اردو میں ''تقدیر' کا۔ مطلب دونوں کا ایک ہے۔ قدرِ مُلْزِ مُکا مطلب: مُلْزِ مُ (اسم فاعل) باب افعال ہے ہے اُلْزَمَ الله بی کے معنی ہیں لازم کرنا۔ اور قدر ملزم کا مطلب ہے: اللہ کا وہ فیصلہ جولازم کرنے والا ہے یعنی جس کے مطابق کا مُنات کا وجود پذیر ہونا ضروری ہے۔ اس طے مطلب ہے: اللہ کا وہ وہ دیڈی ہونا ضروری ہے۔ اس طے شدہ امر سے حوادث کا تخلف نہیں ہوسکتا۔

اور تقد میعلق (لئکی ہوئی) صرف بندول کے اعتبار سے ہوتی ہے جس کا ذکر حدیث شریف میں آیا ہے کہ: ''والدین کے ساتھ حسن سلوک عمر بڑھا تا ہے اور جھوٹ روزی گھٹا تا ہے اور دعا فیصلہ خداوندی کو پھیردیتی ہے'' (رواہ الاصبانی ۔ تغیب ۵۹۲:۳ میں معلق صرف بندول کے علم اور ظہور حوادث کے اعتبار سے بین علم اللی کے علق سے ہرشی طے شدہ ہے۔ ازل سے خدا کو معلوم ہے کہ کیا ہوتا ہے، جیسے کہا جا تا ہے کہ طالب علم اگر محنت کرے گا تو امتحان میں کا میاب ہوگا اور کھیلے گا کودے گا تو فیل ہوگا۔ بیہ بات صرف بندول کے اعتبار سے نہیں اور کھیلے گا کودے گا تو فیل ہوگا۔ بیہ بات صرف بندول کے اعتبار سے نہیں کا طے کیا ہوا ہے۔ ورنہ علم اللی کا ناقص ہونا کا ذم آئے گا کہ کچھ با تیں ان کو ازل میں متعین طور پر معلوم نہیں ۔ تو بہ! تو بہ!! ۔ اور شاہ صاحب رحمہ اللہ کی تعبیر میں کو واثبات کا تعلق عالم مثال سے ہے، ام الکتاب سے نہیں ہے۔ تفصیل باب کے آخر میں آرہی ہے۔

تدبیر و حَدانی کا مطلب: تدبیر کے معنی بین ظم ونسق کرنا۔ اور وَ حَدَ یَعددُ وَ حٰدًا کے معنی بین: 'اکیلا ہونا' صفت وحید آتی ہے۔ پس' تدبیر وحدانی' کے معنی بین' متحدہ برتاؤ' یعنی طے شدہ پالیسی کے مطابق سب کے ساتھ یکسال برتاؤ۔ ایسا دستوری مملکت یا ادارہ بیس ہوتا ہے، ڈکٹیٹر شپ میں کوئی دستور نہیں ہوتا۔ خداوند قد وس نے خود ہی اپنی کا سکت کے لئے ایک دستور تجویز فر مایا ہے۔ اس کا نام تقدیر الہی اور قضاء وقدر ہے اور وہ اس کے مطابق مخلوقات کے ساتھ دستوری معاملہ فر ماتے ہیں۔

تجلى برى تقدّريكامطلب: حديث جرئيل مين ايمانيات مين تُهؤُمن بسالقدد خيره وشره آيا بي يعني مؤمن



ہونے کے لئے تقدیر پرایمان لا نا بھی ضروری ہے،اس کے بھلے پر بھی اوراس کے برے پر بھی۔اورابن ماجہ کے مقدمہ میں بالا قدار کلھا: حیر ہا و شر ہا حُلُو ہا و مُرَّ ہا آیا ہے، یعنی اللہ تعالیٰ کی تمام طے کرد وہا توں پر بخواہ وہ بھی ہوں یا بری میشی ہوں یا کڑوی، ایمان لا نا ضروری ہے۔ان حدیثوں میں شمیروں کا مرجع قدراوراقدار ہیں اور تقدیر الٰہی کا بھی برااور میٹھا کڑواہ وہ نا انسانوں کے لئے مفید ہوں یا معنم میشی ہوں یا کڑوی یعنی آجھی گئیں یا بری سب پرایمان لا نا ضروری ہے۔ جیسے گھی کے بارے میں جویز الٰہی ہیے کہ وہ صحت ہوں یا کڑوی یعنی آجھی گئیں یا بری سب پرایمان لا نا ضروری ہے۔ جیسے گھی کے بارے میں جویز الٰہی ہیے کہ وہ صحت بخش ہے اور زہر کے بارے میں بھی کیا گیا ہے کہ وہ صحت بخش ہے اور زہر کے بارے میں بید کیا گیا ہے کہ وہ صحت بخش ہے اور زہر کے بارے میں بید کیا گیا ہے کہ وہ خت نشیں کرنے والے ہیں یعنی اول انسان کے لئے مفیداور تانی معنر بخت نشیں کرنے والے ہیں یعنی اول انسان کے لئے مفیداور تانی معنر امال ہیں۔ای طرح میں اوران پرایمان لا نا اور مخر و معاصی چنبم رسید کرنے والے ہیں یعنی اول انسان کے لئے مفیداور تانی معنر طرح کے کا زندہ رہنا انسان کو پہند ہے اور مرجانا نا پہند ہے۔ بہر حال بیسب با تیں اللہ کی کرف سے طرح میں اوران پرایمان لا نا اور ممل بیرا ہونا ضروری ہے۔کا کانی چیزوں کی حد تک چُخش تقدیر الٰہی کیا تائل بھی ہوں اور استعال کرتے ہیں اور ان ہرکے پاس بھی کو گئی تیں بھی کو گئی ہیں اور استعال کرتے ہیں اور ان ہرکے پاس بھی کو گئی ہیں اور ان کیا کیا جائل طالح کا معاملہ آتا ہے تو جزئ وفورع کی حد کر دیتا ہے۔بات ورحقیقت بے کہ بدکار آدی گفرومعاصی کے ساتھ جنت شیں بنا چاہتا ہے گر جب ایمان وائل کیا دور کی تا ہیں نکال تا ہوں موجوبا تنا ہے ہو جزئ وفورع کی حد کر دیتا ہے۔بات ورحقیقت بے کہ بدکار آدی گفرومعاصی کے ساتھ جنت شیس بنا چاہتا ہے گر کو تا ہو کرنے جائے ہوں کیا جائے کیا ہوا سکتا ہے! اور جو چاہتا ہے گر مرکن کیا جائیا کیا کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوا ہوا ہوا ہوں کی مرضی پر غالب کرنا چاہتا ہے اس کیا جائی گئی ہوا ہے؟

تقدیری ضرورت: اللہ تعالی مختار کل ہیں۔ وہ جو چاہیں کا نئات ہیں تصرف کر سکتے ہیں اور وہ اپنے چاہنے ہیں کی کے پابنٹرہیں ہیں۔ وہ اپنی مشیت ہیں ہر طرح آزاد ہیں۔ گریدان کا مخلوقات پر فضل وکرم ہے، اور انسان کے لئے جس کو خلافت ارضی سونچی گئی ہے ضروری بھی ہے کہ انھوں نے اپنی مشیت کو آزاد اور بے قید نہیں رکھا، بلکہ ہر چیز کو تقدیر اللهی سے وابستہ کر دیا ہے۔ کوئی امر منظر نہیں رکھا، ہر بات طے شدہ ہے۔ اگر اللہ تعالی ایسانہ کرتے تو انسان بری الجھنوں میں پڑجا تا۔ اس کی جھی میں بن آتا کہ وہ کیا کھائے اور کیا نہ کھائے، کیونکہ نتیجہ معلوم نہیں۔ اس کو نہیں معلوم کہ اللہ تعالی کس چیز کے کیا آثار ظاہر فرما کمیں گے، کیونکہ آثار و نتائج طے شدہ نہیں ہیں۔ اس طرح وہ اندھیر سے میں ہوتا کہ وہ کوئی زندگی اپنانے سے احتراز کرے تاکہ مولی ناخوش نہ ہوں وہ ہمیشہ شش وہ نی میں مبتلار ہتا، کوئی فیصلہ نہ کہ کوئی بات طے شدہ نہیں ہے۔ اور اب جبکہ سب با تیں طے پائٹی ہیں، انسان ہر چیز کے متعلق آسانی سے فیصلہ کر سکتا ہے۔ عقل کی روشنی یا معمولی راہ نمائی بھی اس کے لئے کافی ہے، اس بناء پر اللہ تعالی نیز گل اور کا نئات کے لئے کوئی قانون یا نظام ہی نہ موتا اور بیسب پچھ بے قید مشیت ایز دی کی کر شمہ سازیوں کا نتیجہ ہوتا زندگی اور کا نئات کے لئے کوئی قانون یا نظام ہی نہ موتا اور بیسب پچھ بے قید مشیت ایز دی کی کر شمہ سازیوں کا نتیجہ ہوتا زندگی اور کا نئات کے لئے کوئی قانون یا نظام ہی نہ موتا اور بیسب پچھ بے قید مشیت ایز دی کی کر شمہ سازیوں کا نتیجہ ہوتا

تو پھران میںغور وفکر کی ضرورت ہی کیاتھی؟اورا گرکو ئیغور وفکر کرتا بھی تواس کا حاصل کیا ہوتا؟!

تقدیر کا دائرہ: کا کنات خواہ ارضی ہویا ساوی، اس کا کوئی ڈرہ اور اس کا کوئی حال تقدیر کے دائرہ سے ہا ہزئیں۔ اور
تقدیر صرف اجمالی نہیں، بلکہ جملہ تفصیلات کے ساتھ طے شدہ ہے یعنی تقدیر میں صرف مسدبات و معمولات ہی نہیں ہیں،
بلکہ ان کے اسباب و علل بھی ہیں۔ ایک صحابی نے آنحضور میں استعال کرتے ہیں اور وہ دوا کیں جن ہے ہم اپنا علاج کرتے
بارے میں کہ وہ جھاڑ کھونک جس کوہم (دکھ در دمیں) استعال کرتے ہیں اور وہ دوا کیں جن ہے ہم اپنا علاج کرتے
ہیں اور وہ پر ہیز (اور بچاؤ کی تدبیریں) جس کوہم اپناتے ہیں، کیا یہ چیزیں قضاء وقد رکولوٹا علی ہیں؟ آپ نے جواب
دیا: ''سب چیزیں بھی اللہ کی تقدیر سے ہیں' (رواہ التریٰی وابن ماجہ واحمد مقلوۃ کتاب الایمان باب الایمان بالقدر، حدیث
نبرے ہی رسول اللہ میالی تھی اللہ کی تقدیر سے ہیں' (رواہ التریٰی ماسب بھی اللہ کی قضاء وقد رکے ماتحت ہیں
کوشٹیں کرتے ہیں، اور اس سلسلہ میں جن اسباب کو استعال کرتے ہیں، وہ سب بھی اللہ کی قضاء وقد رکے ماتحت ہیں
لیمنی اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے یہ مقدر ومقرر ہے کہ فلال شخص پر فلال بیاری آئے گی اور فلال قسم کی جھاڑ بھونک یا فلال
لیمنی اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے یہ مقدر ومقرر ہے کہ فلال شخص پر فلال بیاری آئے گی اور فلال قسم کی جھاڑ بھونک یا فلال

و وسری حدیث میں رسول اللہ مِتَالْمَتِوَيَّمَ نِے فرمایا ہے کہ:'' ہر چیز تقدیرے ہے، یہاں تک کہ آ دمی کا ناکارہ (نا قابل) ہونا اور ہوشیار ہونا (رواہ مسلم۔حوالہ بالا حدیث نمبر ۸۰) مطلب بیہ ہے کہ آ دمی کی صفات: قابلیت و نا قابلیت، صلاحیت وعدم صلاحیت اور قل مندی و بے وقو فی وغیرہ بھی اللہ کی نقدیر ہی سے ہیں۔الغرض اس دنیا میں جوکوئی جیسا اور جس حالت میں ہے وہ اللہ کی قضاء وقدر کے ماتحت ہے (معارف الحدیث ۱۷۳۱)

ائی طرح مکلف مخلوقات کے جملہ احوال بھی قضاء وقدر کے دائرہ میں ہیں یعنی یہ طے کردیا گیا ہے کہ جن وانس ایک جزدی اختیار کھنے والی مخلوقات ہوں گی اوران میں سے فلاں فلاں اپ کسب واختیار سے یہ یم ل کر کے جنت میں جا ئیں گے اورائے افراد یہ یم ل کر کے جہنم میں جا ئیں گے اورد گر مخلوقات کے لئے جزدی اختیار بھی نہیں ہوگا اس لئے وہ پاداش عمل کے قانون سے مشخی رہیں گی غرض سب احوال اپنی تمام تر تفصیلات کے ساتھ تقدیرالہی میں طے شدہ ہیں۔

مل کے قانون سے مشخی رہیں گی غرض سب احوال اپنی تمام تر تفصیلات کے ساتھ تقدیرالہی میں طے شدہ ہیں۔

قدیر کا مسئلہ آسان ہے: اور تقدیر کا مسئلہ آسان ہے۔ اس میں کچھ پیچیدگی نہیں۔ یہ مسئلہ نصاری کی شلیث کی طرح نہیں ہے، جس کا راز آج تک کوئی نہیں سمجھ سکا نہ آئندہ سمجھ سکے گا۔ اور اس کی دلیل یہ ہے کہ تقدیر پر ایمان لانا ایمان ان کا نہیں ہوسکتا۔ اور ایمان کا مکلف ہر عاقل و بالغ ہے امراس کی دلیل ہے۔ کہ بھال و بالغ ہے لئے اور سب لوگوں کی عقلیں کیسان نہیں ہیں۔ یس کوئی ایسا مسئلہ ایمانیات میں کیسے شامل کیا جا سکتا ہے جو ہرا یک کے لئے قابل فہم نہ ہو، ورنہ بعض لوگوں کے حق میں تکلیف مالا یکھا تی لازم آئے گی، جو باطل ہے بس لامحالہ یہ بات تسلیم کرنی قابل فہم نہ ہو، ورنہ بعض لوگوں کے تابل فہم ہے، کیونکہ یہ کوئی دقیق مسئلہ نہیں ہے اور تر مذی شریف (عندی کر بیف (عندی) کی دھتھ بریا کا مسئلہ ہم نہ ہوں وزائر میں کے لئے قابل فہم ہے، کیونکہ یہ کوئی دقیق مسئلہ نہیں ہے اور تر مذی شریف (عندی کوئی دی قبی کی کوئی دی قبی مسئلہ نہیں ہے اور تر مذی شریف (عندی کوئی دی قبی مسئلہ نہیں ہے اور تر مذی کوئی ہوئی دی قبی مسئلہ نہیں ہے اور تر مذی کوئی دی تو کوئی دی قبی مسئلہ نہیں ہو کوئی دی تو کوئی دو تو کوئی دی تو کوئی دو کوئی دی تو کوئی کوئی دی تو کوئی دی کوئی دی کوئی دی تو

روایت میں جوتقد برے باب میں تنازع کی ممانعت آئی ہے اور اس معاملہ میں تنازع کی وجہ ہے امم سابقہ کے ہلاک ہونے کا ذکر آیا ہے۔ اس حدیث میں تنازع سے مراوبحث ومباحثہ ہے اور قضاء وقد رمیں بحث ممنوع اس لئے ہے کہ یہ خدا کی صفات میں بحث می ذات میں غور وفکر ہے اور خالق میں غور کرنے کی ممانعت آئی ہے جبیبا کہ صفات کے بیان میں گذرا۔

اورسابقہ امتوں کے ہلاک ہونے سے مراد غالبان کی گمراہی ہے۔قرآن وحدیث میں ہلاکت کالفظ گمراہی کے لئے بکثرت استعال ہوا ہے۔اس بناء پرآپ کے ارشاد کا مطلب بیہ ہوگا کہ اگلی امتوں میں اعتقادی گمراہیاں اُس وفت آئیں جب اُنھوں نے اِس مسئلہ کو ججت و بحث کا موضوع بنایا ۔ تاریخ شاہر ہے کہ امت محدید میں بھی اعتقادی گمراہیوں کا سلسلہ ای مسئلہ سے شروع ہوا ہے'(معارف الحدیث اندے)

تقذیر کامئله مشکل کیول بن گیاہے؟: اور تقذیر کامئلہ دووجہ ہے مشکل بن گیاہے۔

مپہلی وجہ: بیہ بات بہت کم لوگ جانتے ہیں کہ تقدیر کا مسئلہ در حقیقت صفات باری تعالیٰ کا مسئلہ ہے۔اور صفات الہیہ کوایک حد تک ہی سمجھا جاسکتا ہے۔ان کی تمام حقیقت جانناانسان کےبس کی بات نہیں ۔صفات کے باب میں ایک حد تک پہنچ کرزگ جانا پڑتا ہے۔ای طرح تقدیر کے مسئلہ میں بھی ایک حدیرر کنا ضروری ہے،مگرلوگ رُکتے نہیں،سب کچھ مجھنا جا ہتے ہیں ، حالا تک یہ بات صفات کے تعلق سے ممکن نہیں۔ یہی بات درج ذیل حدیث میں سمجھائی گئی ہے: '' رسول الله سِلالنَّهَا يَيَامُ نے فرمایا:''تم میں ہے ہرایک کا محمانا دوزخ کا اور جنت کا لکھا جاچکا ہے'' (بس تقدیر کا مئلہ اتناہی ہے) صحابہ نے عرض کیا: تو کیا ہم اس نوشتہ پر بھروسہ کر کے نہ بیٹھ جا کیں اور عمل نہ چھوڑ دیں؟! (بیہ تقدیر کے مسئلہ پراٹھنے والاسوال ہے) آپ نے فرمایا: ''عمل کئے جاؤ، ہرایک کے لئے وہی عمل آسان کیا جاتا ے جس کے لئے وہ پیدا کیا گیا ہے: نیک بخت کونیک بختی کے کاموں کی توفیق ملتی ہے اور بد بخت کو بدبختی کے کامول کی ۔اوردلیل میں آپ نے سورۃ اللیل کی آیات۵-۱۰ پیش فرمائیں (متفق علیہ مشکوۃ حدیث نمبر۸۵) اس حدیث میں آنحضور مِیالیْقَاقِیَا ﷺ نے صحابہ کرام رضی الله عنهم اجمعین کے سوال کا جواب نہیں ویا، بلکہ ان کوعمل میں لگایا ہے۔ کیونکہ قضاء وقدر کے مسئلہ کوجس حد تک آپ نے بیان فرمایا ہے، اس حد تک سمجھا جاسکتا ہے اس ہے آگے کی بات مجھنے کی کوشش نہیں کرنی جا ہے ۔اس حدیررک جانا ضروری ہے۔ تمام صفات خداوندی کا یہی معاملہ ہے۔ ر بى يدبات كەنقدىر كامئلەصفات الهيد كامئلەكىيے ہے؟ توبد بات اس سے داضح ہے كەعرف ميں قضاء وقدرايك ساتھ بولتے ہیں۔ بیدومترادف لفظوں کا عطف تفییری کے ساتھ استعال ہے۔اور'' قضا'' کا صفت الہی ہونا قرآن كريم مين بيسون جكه مذكور ب\_مثلًا ﴿ وَقَصْلِي رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ (بني اسرائيل ٢٣) اورسورة الاحزاب آيت ٣٨ ميس ب ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَرًا مُقَدُورًا ﴾ (اورالله كاحكم (يهلي ع) تجويز كيامواب) ان آيات عضاء - ﴿ لُوَ لُوْرَ مِينَا الْمِينَالِينَ ﴾

وقدر کاصفت الہی ہوناصراحت کے ساتھ ثابت ہے۔

تفصیل کے بعداب کتاب کے مضامین شروع کئے جاتے ہیں۔

# تفذير پرايمان لانے كى اہميت اوراس كے فوائد

اورایک صفت کے دوسری صفت پر پڑنے والے اثرات کا خیال ندر کھنے سے تقدیر کا مسئلہ پیچیدہ ہو گیا ہے۔اس ضروری

تقدیر پرایمان لا ناافضل اعمال بر سے ہے کیونکہ نیکی کے کاموں میں سب سے افضل ایمانیات ہیں اوران میں بھی سب سے افضل تو حید پرایمان لا ناہے اورای کے درجہ میں اللہ کی صفات پرایمان لا ناہے اور قضاء وقد ربھی اللہ کی ایک صفت ہے، پس اس پرایمان لا نابھی بہترین نیک کام ہے۔

اورایمانیات اعمال کے دائرہ میں اس طرح آتے ہیں کہ اعمال کی دوشمیں ہیں: اعمال قلب اوراعمال جوارح۔ اللہ کی ذات پر،ان کے بے ہمہ ہونے پر،ان کی صفات پراور ملائکہ وانبیاء وغیرہ پرایمان لا نااعمال قلبی میں ہے ہے۔ ای بناپر حدیث جرئیل میں اسلام کے بارے میں سوال کے جواب میں سب سے پہلے تو حید ورسالت کی گواہی کوذکر کیا گیاہے جواعمال قلب میں سے ہے۔ پھر دیگراعمال اربعہ ذکر کئے گئے ہیں جواعمال جوارح میں سے ہیں۔ اور تقدیر پرایمان کے تین اہم فائدے ہیں:

پہلا فائدہ: نقدیر پرایمان کے ذریعہ آ دمی اس ہم آ ہنگ نظم وانتظام کوسمجھ سکتا ہے جوساری کا ئنات میں جاری ہے یعنی وہ جان لے گا کہ تمام کا ئنات ایک منظم ومتحد قانون کی پابند ہے۔ کا ئنات کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے برتاؤ میں پوری طرح ایگانگت ہے۔ سرِ موتفاوت نہیں۔

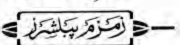
دوسرا فائدہ: جس خفس کا تقدیرالہی پڑھیک ٹھیک ایمان ہوگا کہ ہر چیز ازل سے طے شدہ ہے، کوئی امر منظر نہیں،
ہر بات فیصل ہو چکی ہے، اس کی نگاہ اللہ کی قدرت کا ملہ کی طرف اٹھی رہے گی۔ وہ دنیا وہا فیہا کو خدا کا پرتو سمجھے گا۔ وہ
جان لے گا کہ ہر چیز قضاء وقدر سے ہے جی کہ اختیاری اعمال میں بھی بندوں کو جواختیار حاصل ہے وہ اللہ کی دَین ہے،
انھوں نے ہی ازل میں یہ فیصلہ کیا ہے کہ مکلف مخلوقات کو ایک جزوی اختیار حاصل ہو، اسی فیصلہ کی وجہ سے بندے مختار
ہیں اور بندوں کا حال اس معاملہ میں ایسا ہے جیسا آئینہ مین عکس ہونے والی صورت کا ہے کہ وہ ذی صورت کا پرتو اور ظل
ہے۔ اسی طرح بندوں کو اختیار بھی خالق ارض و جاء کی طرف سے ملا ہے۔ اور جب بندہ اس طرح اللہ تعالیٰ کی قدرت
کا ملہ پریفین رکھے گا اور خود کو ' مردہ برست زندہ' ' سمجھے گا تو وہ ہر معاملہ پر مطمئن ہوگا۔ کسی معاملہ میں اس کوکوئی غیر
معمولی پریشانی لاحق نہیں ہوگی۔ وہ ہر حالت کو اللہ کی طرف سے سمجھے گا ﴿ قُلُ : کُلٌّ مِّنْ عِنْدِ اللّٰهِ، فَمَالِ ہو اُلاَ وَ اللّٰهِ وَان لوگوں
کو کیا ہوا کہ وہ بات سمجھنے کے پاس کو بھی نہیں نکتے!

تیسرافائدہ: جس طرح دیدارخداوندی آخرت میں نصیب ہوگا گراس کی تیاری نمازوں کی پابندی کے ذریعہ اس و نیامیں کرنی ہوتی ہے، جیسا کہ منفق علیہ حدیث میں آیا ہے (ویکھے مشکوۃ شریف، کتاب احوال القیامہ، باب رؤیۃ اللہ کی پہلی حدیث نمبر ۵۲۵۵) اسی طرح تقدیر پر ایمان آ دمی میں رفتہ رفتہ استعداد پیدا کرتا ہے کہ وہ خدا کی کیسال اور ہم آھنگ تدبیر وَحدانی کو سمجھ سکے، گوکہ اس کا انکشاف تام آخرت میں ہوگا، گراس کی صلاحیت ابھی سے پیدا کرنی ضروری ہے۔ اور وہ تقذیر پر ایمان سے حاصل ہوتی ہے۔

علاوه ازیں تقدیر پرایمان کی اہمیت درج ذیل دوحدیثوں سے بھی واضح ہے:

کہلی حدیث: رسول اللہ طِلْلِنَوَلِیَّا بِنے ارشاد فر مایا کہ:'' جو شخص کھلی بُری تقدیر پرایمان نہیں رکھتا، میں اس سے بیزار ہول' اور جس سے اللہ کے رسول بیزار و بے تعلق ہوجا 'میں ،اس کا کہاں ٹھکانہ؟! بیہ حدیث مجمع الزوائد (۲۰۶۰) میں بحوالہ مندانی یعلی مروی ہے اور اس کی سند میں ایک خارجی راوی ہے۔

دوسری حدیث: رسول الله مِطَالِنْهَا ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ: '' کوئی بندہ مؤمن نہیں ہوتا تا آ نکہ وہ بھلی بری تقدیر پر



ایمان نہ لائے اور تا آنکہ وہ جان نہ لے کہ جو کچھاس کو پہنچاہے، وہ اس کو چوک جائے ایسانہیں ہوسکتا اور یہ بات بھی جان لے کہ جو کچھاس کو چوک گیا ہے(یعنی بہنچاہے) وہ اس کو پہنچ جائے ایسانہیں ہوسکتا'' یہ حدیث تر مذی شریف (۳۷:۲) ابواب الایمان بالقدر میں ہے اور اس کی سند میں ایک نہایت ضعیف راوی ہے۔

مگران روایات کی تائیداُس واقعہ ہے ہوتی ہے جوسلم شریف میں مذکورہے۔ مشہور تابعی ، مَرُ و کے قاضی کی ابن یہ عُمَر کہتے ہیں کہ بھرہ میں نقد ریکا انکار کرنے والاسب سے پہلا خص مَغبُدُ جُھنی (مقول ۸ھ) تھا۔ پس میں اور حمید بن عبدالرحمٰن حَمْیو می جج کے ارادے سے یاعمرہ کے ارادہ سے چلے۔ اور دل میں یہ تھا کہ اگر ہماری کسی صحابی سے ملاقات ہوئی تو ان سے ان لوگوں کے بارے میں دریافت کریں گے جو نقد ریکا انکار کرتے ہیں۔ پس تو فیق خداوندی سے ہماری ملاقات حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے ہوگئ ، جبکہ وہ سجد میں واضل ہورہے تھے۔ پس میں اور میرا ساتھی بھی کو بات کرنے کا ذمہ دار بنائے گا ، اس لئے ساتھی ان کے دائیں بائیں ہوگئے۔ اور میں نے بید خیال کیا کہ میراساتھی بھی کو بات کرنے کا ذمہ دار بنائے گا ، اس لئے میں نے عرض کیا کہ اے ابوعبدالرحمٰن! (ابن عمر کی کنیت ہے) ہمارے علاقہ میں کچھلوگ پیدا ہوئے ہیں جوقر آن کریم میں نے عرض کیا کہ اے ابوعبدالرحمٰن! (ابن عمر کی کنیت ہے) ہمارے علاقہ میں کچھلوگ پیدا ہوئے ہیں جوقر آن کریم میا ملہ اچھوتا ہے ' (ان لوگوں کے بارے میں آپ کیا ارشاد فرماتے ہیں؟) حضرت ابن عمر فرہ یہ کہتے ہیں کہ: ' تقدیم نیس میں اس معاملہ اچھوتا ہے' (ان لوگوں کے بارے میں آپ کیا ارشاد فرماتے ہیں؟) حضرت ابن عمر فرمایا:

''جب تمہاری ان لوگوں سے ملاقات ہوتو ان کو بتلانا کہ میں ان سے بے تعلق ہوں۔ اور ان کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں اور میں اللہ تعالیٰ کی قتم کھا کر کہتا ہوں کہ ان میں سے اگر کوئی شخص اُ حدیج ہاڑ کے بقدر سونا خرچ کرے تو بھی قبول نہیں کیا جائے گا تا آئکہ وہ تقدیر پر ایمان لائے۔ (پھر آپ نے حدیث جرئیل سنائی جس میں تقدیر پر ایمان کو ایما نیات میں شارکیا گیا ہے۔ بیحدیث میں کتاب الایمان کی پہلی حدیث ہے) میں شارکیا گیا ہے۔ بیحدیث مضرفہیں۔ اس واقعہ سے دونوں روایتوں کے مضمون کی پوری تائید ہوتی ہے، اس لئے سند کا ضعف مصرفہیں۔

#### ﴿ باب الإيمان بالقدر ﴾

من أعظم أنواع البر: الإيمان بالقدر؛ وذلك: أنه به يُلاحِظُ الإنسانُ التدبيرَ الواحدَ الذي يَجمعُ العَالَمُ؛ ومن اعتقده على وجهه يصير طامحَ البصر إلى ما عند الله، يرى الدنيا ومافيها كالظلِّ له، ويرى اختيار العباد من قضاء الله كالصورة المنطبعة في المرآة، وذلك مُعِدُّ له لانكشاف ما هنالك من التدبير الوَحْدَ انيِّ ولو في المعاد – أتم إعدادٍ، وقد نَبَّهَ صلى الله عليه وسلم على عِظمِ أمره من بين أنواع البر، حيث قال: ﴿من لم يؤمن بالقدر خيره وشره فأنا برى ء منه ﴾ وقال صلى الله عليه وسلم: ﴿ لايؤمن عبد حتى يؤمن بالقدر خيره وشره، وحتى يعلم أن ما أصابه لم يكن لِيُحْطِئَهُ، وأن ما أخطأه لم يكن لِيُصِيبَهُ ﴾

تصحيح: ذلك مُعِدّ له اصل مين ذلك يُعدُّ له تفاريقيف ب تقييم مخطوط كراجي سے كى بـ

## تقذیرالہی کے پانچ مدارج ومظاہر

ید تقدیرالہی پائے مرتبہ واقع ہوئی ہے یعنی پائے مراحل میں ظاہر ہوئی ہے۔جس طرح حویلی بنانے والا پہلے انجینئر سے نقشہ بنوا تا ہے۔ انجینئر پہلے ذہن میں خاکہ بنا تا ہے، پھراس وہنی خاکہ کے مطابق کاغذ پر نقشہ بنا تا ہے۔ پھر معماراس نقشہ کے مطابق موقعہ پر کل تیار کرتا ہے، اس طرح بلاتشبیہ تقدیر اللہ کے بھی پائے مختلف مراحل ومظاہر ہیں۔ پہلی مرتبہ اللہ کے علم ازلی میں تمام چیزوں کے انداز کے تقہرائے گئے ہیں، دوسری مرتبہ بخلیق ارض وساء سے پیچاس ہزار سال پہلے عرش کی قوت خیالیہ میں سب چیزیں موجود ہوئی ہیں، تیسری مرتبہ بخلیق آدم کے بعد جب عہدالست لیا گیا ہے اس وقت تقدیر کی قوت خیالیہ میں سب چیز میں موجود ہوئی ہیں، تیسری مرتبہ بخلیق آدم کے بعد جب عہدالست لیا گیا ہے اس وقت تقدیر کی تعدید ہوئے ہوئی مرتبہ بھکم مادر میں جب روح پڑنے کا وقت آتا ہے تو تقدیر کا ایک گونہ تحقق ہوتا ہے اور پانچویں مرتبہ دنیا میں واقعہ رونم اور ان کے احوال سے محلق ہیں۔ دنیا میں واقعہ رونم اور ان کے احوال سے محلق ہیں۔ دیگر مخلوقات کا حال اس سے مختلف ہوسکتا ہے مذکورہ مدارج خمسہ کی تفصیل درج ذیل ہے۔

( ) تقدریکا پہلامرحلہ: ازل میں جبکہ اللہ تعالی کے سوا کچھ بھی نہیں تھا۔ آسان وز مین، عرش وکری، ہوا اور پانی میں سے کوئی بھی چیز پیدا نہیں کی گئی تھی، جیسا کہ بخاری شریف (۲۵۳٪) میں آیا ہے کہ سے نا اللہ و لم یکن شینی غیر و لین سے کوئی بھی چیز پیدا نہیں کی گئی تھی، جیسا کہ بخاری شریف اس دورازل میں اللہ تعالی نے یہ فیصلہ کیا تھا کہ وہ عالم کوتمام مصالح کی رعایت کرتے ہوئے اور حواوث کے وجود کے وقت جو خیراضا فی ہوگی اس کور جج و سے ہوئے، بہتر سے بہتر ممکن صورت میں پیدا کریں گے، جس واقعہ کو جو وقت میں رونما کرناعالم کی مصلحت ہوگی اور جس چیز میں زیادہ بہتر ی ممکن صورت میں پیدا کریں گے، جس واقعہ کو جو وقت میں کہا ظرکھا جائے گا۔ اور پیسب با تیں کلی شکل میں نہیں بلکہ ہر ہم ہوگی اس اضافی خیریت کا واقعات کو وجود پذیر کرنے میں لحاظ رکھا جائے گا۔ اور پیسب با تیں کلی شکل میں نہیں بلکہ ہر ہم جزئی امرا لگ الگ علم الٰہی میں متعین ہوگیا تھا، چنا نچہ حوادث ( نئے پیدا ہونے والے تمام امور ) مرتب طور پرسلہ وار علم الٰہی میں موجود ہو تھے نے فرض اللہ تعالی کا؛ جن پر کوئی امر خفی نہیں ، ایجاد عالم کا ارادہ کرنا ہی حوادث کے موجود ہونے کی صورت کی خصیص وقعین ہے تھے۔ غرض اللہ تعالی کا؛ جن پر کوئی امر خفی نہیں اللہ تعالی نے فیصل فرماد ہے ہیں۔ یہی تقذیر ہونے کی صورت کی خصیص وقعین ہے تھے۔ غرض اللہ تعالی کو تعات وحوادث از ل میں اللہ تعالی نے فیصل فرماد ہے ہیں۔ یہی تقذیر اللہ کا کا بہلام حلد اوراس کا ابتدائی ظہور ہے۔

اور تقدیر کے اس پہلے مرحلہ کے لئے کسی دلیل کی حاجت نہیں، بس اتنی بات کافی ہے کہ قضاء وقد را لڈد کی صفت ہے اور اللّٰد کی تمام صفات از لی قدیم ہیں پس قضائے خداوندی یعنی کا نئات کے بارے میں تمام فیصلے بھی از ل میں ہو چکے ہیں۔ اور صرف اجمالاً کلی طور پرنہیں، بلکہ ہرامر جزئی طور پر شخص ہو چکا ہے، اور اس کے لئے بس اتنی دلیل کافی ہے کہ اللّٰد کی تمام صفات، صفات کمالیہ ہیں کسی صفت میں نقص نہیں، پس جس طرح از ل میں اللّٰد تعالیٰ کو ہر چیز کا تفصیلی علم ہے اس کے طرح قضاء وقد رکا معاملہ بھی ہے۔

واعلم: أن الله تعالى شَمَلَ علمُه الأزليُّ الذاتي كلُّ ما وُجِد أو سيوجد من الحوادث، مُحالُّ

أن يتخلف علمُه عن شيئ، أو يتحققَ غيرُما عَلِمَ، فيكون جهلًا لاعلمًا.

وهذه مسألةُ شمولِ العلم، وليست بمسألة القدر، والأيخالف فيها فرقةٌ من الفِرقِ الإسلامية؛ إنما القدرُ الذي دلّت عليه الأحاديث المستفيضة، ومضى عليه السلف الصالح، ولم يوفّق له إلا المحققون، ويَتَّجِهُ عليه السؤالُ: بأنه متدافع مع الكتليف، وأنه فيم العملُ؟؛ هو القدرُ المُلْزِمُ الذي يوجب الحوادث قبل وجودها، فيوجَد بذلك الإيجاب، الايدفعُه هَرَبٌ، والاتفع منه حيلةٌ.

وقد وقع ذلك خمس مرات:

فأولها: أنه أجمع في الأزل أن يوجِد العالَم على أحسنِ وجهِ ممكنٍ، مراعيًا للمصالح، مُوْثِرًا للما هو الخيرُ النَّسْبِيُّ حين وجوده، وكان علم الله ينتهى إلى تعيين صورة واحدة من الصور، لايشاركها غيرُها، فكانت الحوادثُ سلسلةً مترتبة مجتمعا وجودُها، لاتصدق على كثيرين، فإرادةُ إيجادِ العالَم ممن لاتخفى عليه خافيةٌ هو بعينه تخصيصُ صورةٍ وجودِه، إلى آخر ما ينجر إليه الأمر.

ترجمہ:اورجان لیں کہاللہ تعالیٰ کاعلم از لی ذاتی شامل ہے تمام اُن حوادث (نوپید چیزوں) کو جوموجود ہو چکے ہیں یا آئندہ موجود ہوں گے،محال ہے یہ بات کہاس کاعلم کسی چیز سے پیچھےرہ جائے یا پائی جائے کوئی ایسی چیز جس کو وہ نہ جانتے ہوں، پس وہ جہل ہوگا ہملم نہیں۔

اور بیاللہ کے علم کی عمومیت کا مسئلہ ہے، قضاء وقدر کا مسئلہ نہیں ہے۔ اور اس میں اسلامی فرقوں میں ہے کہی بھی فرقے کا اختلاف نہیں ہے۔ نقدیر کا مسئلہ جس پرا حادیث مشہورہ دلالت کرتی ہے اور جس پرسلف صالحین کا عقیدہ رہا ہے اور جس کو سجھنے کی توفیق بس علمائے محققین ہی کو ملی ہے اور جس پر بیاعتراض کیا جاتا ہے کہ نقدیر، تکلیف سے متخالف ہے اور جس کو سجھنے کی توفیق کی کیا ضرورت ہے؟ وہ خدا کا لازم کرنے والا فیصلہ ہی ہے جو حوادث کے ہونے سے پہلے اُن کے ہونے کو ثابت کرنے والا ہے۔ پھر حوادث یائے جاتے ہیں اس ثابت کرنے کی وجہ سے، نہ تو بھا گنا اُن واقعات کو ہٹا سکتا ہے اور نہ ان سے نہ تے کے لئے کوئی حیلہ مفید ہے۔

اوروہ تقدیریا نج مرتبہوا قع ہوئی ہے:

پس ان میں سے پہلی بار: یہ ہے کہ اللہ تعالی نے ازل میں یہ قرار دیا کہ وہ جہاں کو پیدا کریں گے بہتر سے بہتر ممکن صورت پر مسلحتوں کی رعایت کرتے ہوئے اور عالم کے پائے جانے کے وقت جو خیر اضافی ہوگی اس کو ترجیح دیتے ہوئے۔اور اللہ کاعلم (ازل میں) پہنچ گیا تھامختلف صور توں میں سے کسی ایک صورت کی تعیین تک،اس کے ساتھ اس کے علاوہ صورت شریک نہیں تھی ( یعنی کلی طور پرنہیں ، بلکہ ازل میں اللہ تعالیٰ آئندہ پائی جانے والی ایک ایک جزئی کو علحہ ہ علحہ ہ علحہ ہ جانتے تھے ) پس حوادث ( نو پید چیزیں ) سلسلہ وار ، بالتر تیب ، ان کا وجودایک ساتھ ( علم ازلی میں ) تھا ، وہ حوادث کثیرین پرصادق نہیں آتے تھے ( یعنی وہ جزئیات تھے ، کلیات نہیں تھے ) پس اُسی ہستی کا ایجادِ عالم کا ارادہ کرنا ، جس پر کوئی ادنی امرمخفی نہیں ہے ، وہی بعینہ وجود عالم کی صورت کی شخصیص تعیین ہے ۔ اس چیز کے آخر تک جس تک معاملہ کھنچنا چلا جائے ( یعنی ابدتک )

#### لغات:

اِتَّجَهَ إليه : متوجه مونا ..... مُتَدافِع (اسم فاعل) تَدَافَعَ القومُ : اَيك دوسرے كو ہٹانا ...... آثَرَهُ إِيْثَارًا : فضيلت دينا، ترجيح دينا ..... النَّسْبِي أي بالنسبة إلى كذا يعنى فلال چيز كے لحاظت، اضافی طور پر ..... اِنْجَرَّ : کھچنا ،گھٹنا۔

مُرُ

﴿ تقدیر کا دوسرا مرحلہ: پھرایک وقت آیا، جبکہ پانی اور عرش پیدا کئے جانچے تھے، گرا بھی زمین وآسان پیدا کئے جانچے تھے۔ اس وقت اللہ تعالی نے تمام چیز ول کے دوبارہ انداز سے شہرائے۔ اورایک روایت میں ہے کہ تمام مخلوقات کے انداز ہے، پہلے ازلی انداز ہے مطابق لکھ دئے۔ اور لکھنے کا مطلب بھی وہی اندازہ کھہرانا ہے۔ عربی زبان میں کی چیز کے طے کرنے اور معین ومقرر کرنے کو بھی کتابت سے تعییر کیا جاتا ہے۔ قرآن کریم میں روزہ کی فرضیت کو چھوٹ کتیب علیہ کے شروئی کی جبیر کیا جاتا ہے۔ قرآن کریم میں روزہ کی فرضیت کو چھوٹ کتیب علیہ کے ساملہ میں روایات میں جولوح قلم وغیرہ کا ذکر آیا ہے وہ سب غیر معتبر روایات ہیں، اور امرائیلیات سے ما خوذ ہیں۔ کتاب کی قسم دوم کے شروع میں، ابواب الایمان کی روایات کی تشریح کے آخر میں، شاہ صاحب رحماللہ نے اس کی صراحت کی ہے۔

اور بیدوسری مرتبہ اندازہ مھبرانے کا واقعہ آسانوں اور زمین کی تخلیق سے پچاس ہزارسال پہلے پیش آیا ہے۔اس سے واقعی مدت بھی مرادہ ہوسکتا ہے۔عربی محاروات میں بیاستعال بھی شائع ذائع ہے۔
اوراس دوسرے مرحلہ میں مقادیر کا اندازہ ٹھہرانے کی صورت بیہ ہے کہ جس طرح اللہ تعالی نے اپنی از کی مہر بانی اور عنایت سے ازل میں اپنے علم میں عالم کے لئے پہلی باراندازہ ٹھہرایا تھا، اسی کے موافق تمام مخلوقات کوعرش کی قوت عنایت سے ازل میں اپنے علم میں عالم کے لئے پہلی باراندازہ ٹھہرایا تھا، اسی کے موافق تمام مخلوقات کوعرش کی قوت خیالیہ میں پیدا کر دیا ، وہاں تمام صورتوں کو متشکل کر دیا۔عرش کی اس قوت خیالیہ کووجی کی زبان میں الذکر (الانبیاء ۱۹۵۵)
کتاب مبین (الانعام ۱۹۹۵) امام مبین (بیں ۱۱) ام الکتاب (الرعد ۱۳۹۵) اورلوح محفوظ (البروج ۲۲) سے تعبیر کیا گیا ہے۔اور کو محفوظ اورعرش کے بارے میں بیتھورات کہ وہ کوئی لکڑی کی بنی ہوئی چیزیں ازقبیل جمادات ہوئی، یہ محض عوامی تضورات ہیں۔اوراسی تصور نے استواء علی العرش کے مسئلہ میں المجھن پیدا کی ہے۔اس لئے یہ بات خاص طور پریاد تصورات ہیں۔اوراسی تصور نے استواء علی العرش کے مسئلہ میں المجھن پیدا کی ہے۔اس لئے یہ بات خاص طور پریاد تصورات ہیں۔اوراسی تصور نے استواء علی العرش کے مسئلہ میں المجھن پیدا کی ہے۔اس لئے یہ بات خاص طور پریاد

رکھنی چاہئے کہ ہمارے اس مادی عالم سے پُرے جوغیر مادی چیزیں ہیں،اور جن کا قرآن وحدیث میں ذکرآیا ہے ان میں لفظی اشتراک کے علاوہ کچھ مناسبت نہیں اور ان کی حقیقت اور ہیئت کذائی کے بارے میں کوئی خیال باندھنا بھی درست نہیں۔اللہ تعالی ہی ان کی حقیقت کواور ان کی صحیح نوعیت کو بہتر جانتے ہیں۔

اورعرش کی قوت خیالیہ میں عالم میں رونما ہونے والی تمام چیزیں اپنی تمام تفصیلات کے ساتھ موجود ہیں۔ مثلاً وہاں رسول اللہ طلائیویی کی صورت ، آپ کے طرف آپ کی معین وقت میں بعثت کی صورت ، آپ کے انذار وہشیر کی صورت ، ابولہب کے انکار کی صورت بھراس کے دنیا میں ملعون اور آخرت میں معذب ہونے کی صورت ۔ بیسب صورتیں وہاں تفصیل سے موجود ہیں ، جیسے موقعہ پر جوجو یلی تیار کی جاتی ہے اس کی تمام تفصیل سے موجود ہیں ، جیسے موقعہ پر جوجو یلی تیار کی جاتی ہے اس کی تمام تفصیلات کا غذی نقشہ میں موجود ہوتی ہے۔ اور تمام چیزوں کا بید خیالی وجود عالم میں واقعات کے رونما ہونے کا سبب ہے ۔ جیسے کوئی شخص دیوار پر رکھی ہوئی کڑی کے بیات ہوا تا ہے جاتی ہے اس کے وہ عام طور پر گر پڑتا ہے ۔ ذہن میں جواندیشہ ہوتا ہے وہ بی پر بھسلنے کا سبب بن جاتا ہے چنا نچے ہیکڑی اگر زمین پر رکھی ہوئی ہواور اس پر آ دی چلے تو نہیں گرتا کیونکہ اس وقت ذہن میں بھسلنے کی صورت نہیں ہوتی جواثر انداز ہو۔

وثانيها: أنه قدَّر المقادير، ويُروى أنه كتب مقادير الخلائق كلَّها والمعنى واحد - قبل أن يخلق السماوات والأرضَ بخمسين ألف سنة، وذلك: أنه خلق الخلائق حسب العناية الأزلية في خيال العرش، فصوَّر هنالك جميع الصور، وهو المعبر عنه بالذكر في الشرائع، فتحقق هنالك مثلاً صورة محمد صلى الله عليه وسلم، وبعثه إلى الخلق في وقتِ كذا، وإنذارِه لهم، وإنكارِ أبي لَهب، وإحاطة الخطيئة بنفسه في الدنيا، ثم اشتعالِ النار عليه في الآخرة؛ وهذه الصورة سبتُ لحدوث الحوادث على نحوما كانت هنالك، كتأثير الصورة المنتقشة في أنفسنا في زَلق الرِّجل على الجِذْع الموضوع فوق الجُدران، ولم تكن لتزلق الوكانت على الأرض.

ترجمہ: اور دوسری بار: یہ ہے کہ اللہ تعالی نے تمام چیزوں کا اندازہ گیا (بیالفاظ مسلم وتر مذی کی روایت میں ہیں الدد المهندود ۳۲۲:۳) اور یہ بھی روایت کی جاتی ہے کہ اللہ تعالی نے مخلوقات کے تمام اندازوں کو لکھ دیا (بیروایت بھی مسلم شریف میں ہے) اور مطلب ایک ہے ( یعنی لکھنے کا مطلب بھی اندازہ کرنا ہے ) آسانوں اور زمین کی تخلیق ہے پہلی ہزار سال پہلے۔ اور وہ یوں کہ اللہ تعالی نے اپنی ازلی مہر بانی کے مطابق عرش کے خیال میں تمام مخلوقات کو پیدا کیا، پس وہاں تمام صورتوں کو مصورتوں کو مصور

پائی گئی حضرت محمد مطالع آئے ہے گئو قات کی طرف فلاں وقت میں مبعوث ہونے کی ، آپ کے لوگوں کو ڈرانے کی ، اور ابولہب کے انکار کی ، دنیا میں اس کے ففس کو گنا ہوں کے گھیرنے کی ، پھر آخرت میں اس پر آگ کے بھڑ کئے کی صورت ۔ اور بیصورت ، حوادث ( بعنی نئی وجود میں آنے والی باتوں ) کے پیدا ہونے کا سبب ہے ای طرح جس طرح عرش کے اندر موجود ہیں ، جیسے ڈیواروں پر رکھی ہوئی کٹری پر ( چلنے والے کے ) پیر پھیلنے میں ہمارے دلوں میں منقش ہونے والی صورت کی اثر اندازی ۔ اور اگروہ کڑی زمین پر ہوتی تو پیرنہ پھسلتا ۔

#### لغات:

مقادیر، مِقْداد کی جُمع ہے، جس کے معنی بیں اندازہ ..... تَحَقَّقَ الأَمْرُ : ثابت ہونا، یک گونہ موجود ہونا .... حوادث، حادثہ کی جُمع ہے۔ اور بیلفظ بار باراستعال ہور ہاہے۔ بیار دو کا حادثہ بیں ہے، بلکہ حَدَث (ن) حُدُوثًا وَحَدَاثَةٌ ہے اسم فاعل واحد مؤنث ہے جس کے معنی بیں تو پید ہونا۔ پس اس عالم میں جو بھی بات رونما ہوتی ہے وہ حادثہ ہے۔ بیم عنی خوب ذہن نشین کر لئے جا کیں ..... المستقَد اسم مفعول، واحد مؤنث ) از اِنْتَقَدُّ بَر کندہ کرنے کا حکم دینا بقش کئے جانے کا حکم وینا یہاں بیلفظ بمعنی منقش ہونے والی استعال کیا گیا ہے۔

شقر رکا تیسرامرحلہ: جب اللہ تعالی نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا کیا تا کہ وہ ابوالبشر ہوں اور ان سے نسل انسانی کا سلسلہ چلے تو اللہ تعالی نے عالم مثال میں ان کی تمام اولاد کو پیدا کیا۔ یہ تقدیر الہی کا تیسری بار ظہور ہے۔ سور ق الاعراف آیت کا علی بیدواقعہ فرکور ہے۔ اور بیز مانہ ''عہدالست'' کہلاتا ہے اور اس آیت کی تفسیر میں جور وایات آئی ہیں ان میں بیہ بات فرکور ہے کہ تمام نیک اولا دموتوں کی طرح چک دار تھی اور تمام بری اولا دکوئلوں کی طرح سیا تھی۔ میں ان میں بیہ بات فرکور ہے کہ تمام نیک اولا دموتوں کی طرح چک دار تھی اور تمام انسانوں کو ایک عقل و فہم کی حالت بیروشنی اور تاریکی ان کی نیک بختی اور بدیختی کا پیکر محسوں ہے اور عہدالست میں تمام انسانوں کو ایک عقل و فہم کی حالت میں بیدا کیا تھا جو مکلف ہونے کے لئے ضروری ہے۔ پھر ان کو معرفت خداوندی کا درس دیا گیا اور امتحان بھی لیا گیا۔ لوگ صد فی صد کا میاب ہوئے۔ سب نے اللہ کو پہچان لیا اور ان کی ربوبیت کا اقر ارکیا۔ اس اقر اراور اس عہد و میثاتی کی وجہ ہے آخرت میں ان سے موّا خذہ کیا جائے گا۔

سوال: اگرگوئی کے کہ بیدواقعہ تو انسانوں میں سے کی کوبھی یا ذہیں۔ پھراس کی وجہ ہے مؤاخذہ کیے درست ہے؟
جواب: بیشک بیدواقعہ لوگ بھول گئے ہیں۔ مگراس درس سے حاصل ہونے والی استعداد یعنی خدا کی معرفت انسان میں موجود ہے، جس طرح ایک طالب علم ایک عرصہ پڑھ کرفارغ ہوتا ہے اور ایک وقت گذرنے کے بعد درس کی تمام تفصیلات بھول جاتا ہے مگر علمی استعداد بحالہ باقی رہتی ہے۔ ای طرح انسان اس دنیا میں آ کروہ واقعہ اگر چہ بھول گیا ہے مگراصل استعداد باقی ہے۔ حدیث میں ہے کہ:''ہر بچہ فطرت پر بیدا کیا جاتا ہے''اس میں فطرت سے مرادیہی معرفت

خداوندی ہے۔کوئی خواہ خدا کا کیسا بی انکار کرے، آڑے وقت اس کوبھی ایک مافوق الفطرت ہستی کی یاد آتی ہے۔ بیاس بات کی دلیل ہے کہ معرفت خداوندی اس کے گوشہ دُل میں موجود ہے،اس کی بنیاد پر آخرت میں مؤاخذہ ہوگا۔

﴿ نقدریکا چوتھا مرحلہ بشکم مادر میں جب جنین میں روح پھو نکنے کا وقت آتا ہے اس وقت نقد ریا اہی کا چوتھی بارظہور ہوتا ہے۔ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ صادق ومصدوق رسول اللہ سِلائیمائیا ہے۔ ہم ہے بیان کیا گہ:

''تم میں ہے ہرا کیک کا ماڈ و تخلیق اپنی مال کے پیٹ میں چالیس روز تک نطفہ کی شکل میں جمع رہتا ہے ( یعنی پہلے چائہ میں کوئی غیر معمولی تغیر نہیں ہوتا ) پھر اُس کے بعد اتنی ہی مدت تک مجمد خون کی شکل میں رہتا ہے۔ پھر استے ہی دنوں میں کوئی غیر معمولی تغیر نہیں ہوتا ) پھر اُس کے بعد اتنی ہی مدت تک مجمد خون کی شکل میں رہتا ہے۔ پھر استے ہی دنوں تک وہ گوشت کا لوقع اربتا ہے۔ پھر اللہ تعالی چار باتوں کے ساتھ ایک فرشتہ کو اس کی طرف بھیجتے ہیں۔ پس وہ اس کا ممل ماس کی موت کا وقت اور اس کا رزق لکھتا ہے اور سے کہ وہ مدبخت ہے یا نیک بخت ، پھر اس میں روح ڈ الی جاتی ہے ممل ، اس کی موت کا وقت اور اس کا رزق لکھتا ہے اور سے کہ وہ مدبخت ہے یا نیک بخت ، پھر اس میں روح ڈ الی جاتی ہے الی ( مشفق علیہ ، مشکلو ق کتاب الا بیمان ، باب الا بیمان بالقدر ، حدیث نمبر ۸۲ )

اوراس کی صورت میے ہوتی ہے کہ جس طرح تھجور کی تھالی مناسب موسم میں بوئی جائے اوراس کی مناسب دیکھے بھال بھی کی جائے تو ماہر مالی ، جو بیجے ، زمین اور آب و ہوا کی خاصیات سے واقف ہو ، جان لیتا ہے کہ وہ تھھلی شاندار طریقہ پر اگے گی اور بڑھے گی۔ وہ شروع ہی ہے اس کے بعض احوال جان لیتا ہے۔ مثل مشہور ہے:'' ہونہار پر و سے کہ چکنے چکنے پات!'' یعنی ہونہار پودے کے آثار پہلے ہی ہے اچھے نظر آتے ہیں اسی طرح جوفر شتہ جنین کی تدبیر پر مقرر ہے وہ فدکورہ چاروں باتیں جان لیتا ہے۔ سب باتیں اس پر منکشف ہوجاتی ہیں یہ نقد بر کا چوشی بارظہور ہے۔

© تقدریکا پانچواں مرحلہ: جب دنیا میں کی چیز کے رونما ہونے کا وقت آتا ہے تواس سے پچھ پہلے تقدیرالہی کا پانچواں اور آخری مرتبہ ظہور ہوتا ہے۔ اس وقت حظیر ۃ القدس سے زمین کی طرف مثالی صورت میں وہ چیز اترتی ہے جو رونما ہونے والی ہے۔ پھر زمین میں اس کے احکام پھیل جاتے ہیں یعنی اس نازل شدہ مثالی چیز کے موافق حادثہ رونما ہوتا ہے۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ میں نے اس چیز کا بار بار مشاہدہ کیا ہے۔ اس سلسلہ کے دوواقعے درج ذیل ہیں:

ہوتا ہے۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ میں نے اس چیز کا بار بار مشاہدہ کیا ہے۔ اس سلسلہ کے دوواقعے درج ذیل ہیں:

ہربلا واقعہ: پچھلوگوں میں نزاع واقع ہوا، اور ان میں باہمی رجش ہوگئی۔ شاہ صاحب نے اس کے رفع کے لئے بارگاہ خداوندی میں التجاکی، تو آپ نے دیکھا کہ حظیر ۃ القدس سے ایک نور انی نقطرز مین کی طرف اتر ااور آ ہستہ آ ہستہ بارگاہ خداوندی میں التجاکی، تو آپ نے دیکھا کہ حظیر ۃ القدس سے ایک نور انی نقطرز مین کی طرف اتر ااور آ ہستہ آ ہستہ بستہ بھیانے لگا۔ جوں جوں وہ پھیلتا جاتا تھا، ان کی باہمی رنجش زائل ہوتی جاتی تھی۔ اور ابھی لوگ مجلس سے اٹھے بھی نہ پائے بھی سے تھا۔ دوسر سے پر مہر بان ہو گئے۔ اور سابقہ الفت لوٹ آئی۔ شاہ صاحب کے نزد یک بیوا قعہ قدرت کی عجب نشانیوں میں سے تھا۔

دوسرا واقعہ: شاہ صاحب رحمہ اللہ کا ایک بچہ بیار پڑا۔ شاہ صاحب کا دل اس میں اٹکا ہوا تھا۔ آپ نے ظہر کی نماز کے دوران دیکھا کہ اس بچے کی موت آسان سے اتری۔ چنانچہ ای رات وہ بچے فوت ہوگیا۔

- ﴿ أَوْ رُوْرُ بِيَالِيْرُ لِهِ

وثالثها: أنه لما خلق آدم عليه السلامُ ليكون أبًا للبشر، ولِيُبْدَأ منه نوعُ الإنسان، أحدثِ في عالَم المثال صور بنيه، ومَثَلَ سعادتَهم وشقاوتَهم بالنور والظلمة، وجعلهم بحيث يُكَلَّفُون، وخلق فيهم معرفته، والإخبات له؛ وهو أصل الميثاق المدسوس في فطرتهم، فيؤاخذون به وإن نَسَوُا الواقعة، إذ النفوس المخلوقة في الأرض إنما هي ظل الصور الموجودة يومئذ، فمدسوس فيها مادُسٌ يومئذ.

ورابعها: حين نُفخ الروحُ في الجنين؛ فكما أن النواة إذ أُلقيت في الأرض في وقت مخصوص، وأحاط بها تدبير مخصوص، علم المطّلِع على خاصية نوع النخل، وخاصية تلك الأرض، وذلك الماء والهواء: أنه يَحْسُن نباتُها، ويتحقق من شأنه على بعض الأمر، فكذلك تتلقى الملائكة المدبرة يومئذ، وينكشف عليهم الأمر في عُمْرِه، ورزقه، وهل يعمل عملَ من غلبت ملكيتُه على بهيميه، أو بالعكس؟ وأيَّ نحو تكون سعادتُه وشقاوته؟

و خامسها : قبيلَ حدوثِ الحادثة، فينزل الأمر من حظيرة القدس إلى الأرض، وينتقل شيئ مثالي، فتنبسط أحكامُه في الأرض.

وقد شاهدتُ ذلك مرارًا:

منها: أن ناسًا تشاجروا فيما بينهم وتَحَاقَدُوا، فالتجأتُ إلى اللهِ، فرأين نقطةً مثاليةً نورانيةً، نزلت من حظيرة القدس إلى الأرض، فجعلت تنبسط شيئا فشيئًا ، وكلما انبسطت زال الحِقْدُ عنهم، فما بَرِحُنَا المجلس حتى تلاطفوا، ورجع كل واحد منهم إلى ماكان من الألفة، وكان ذلك من عجيب آياتِ الله عندى.

ومنها: أن بعض أولادي كان مريضًا، وكان خاطرى مشغولاً به، فبينما أنا أصلى الظهر، شاهدتُ موته نزل، فمات في ليلته.

تر جمہ: اور تیسری بار: یہ ہے کہ جب اللہ تعالی نے آدم علیہ السلام کو پیدا کیا تا کہ وہ انسانوں کے جدا مجد ہوں ،اور
تاکہ ان سے نوع انسانی کا آغاز کیا جائے تو اللہ تعالی نے عالم مثال میں ان کی اولا دکی صور تیں پیدا کیں۔اور ان کی
نیک بختی اور بد بختی کا پیکر محسوس نور وظلمت کو بنایا۔اور انہیں ایی حیثیت میں پیدا کیا کہ وہ مکلف ہونے کے قابل ہوں۔
اور ان میں اپنی معرفت اور اپنی نیاز مندی پیدا کی۔اور وہ اس قول وقر ارکی بنیاد ہے جو انسانوں کی فطرت میں چھپایا ہوا
ہے، پس اس عہد و میثاق کی وجہ ہے ان کا مؤاخذہ کیا جائے گا ،اگر چہ وہ اس واقعہ کو بھول گئے ہیں ، کیونکہ جونفوس زمین
میں پیدا کئے جاتے ہیں وہ ان صور توں کا پرتو ہی ہوتے ہیں جو اس میثاق والے دن میں موجود تھیں۔ پس اُن نفوس میں

وہ باتیں چھپائی ہوئی ہیں جواُس میثاق والے دن میں ان میں چھپائی گئی تھیں۔

اور چوتھی بار: جب جنین میں روح پھوئی گئی۔ پس جس طرخ سے یہ بات ہے کہ تھلی جب مخصوص وقت میں زمین میں ڈالی جاتی ہے اور مخصوص تد بیراس گا احاطہ کر لیتی ہے، تو جان لیتا ہے تھجور کی نوع کی خاصیت کا اور اس زمین کی خاصیت کا اور اس زمین کی خاصیت کا اور اس زمین کی خاصیت کا داورہ اس کے احوال میں سے خاصیت کا ، اور اس پانی اور ہوا کی خاصیت کا واقف کہ وہ تھھلی شا ندار طریقہ پر اُگے گی۔ اور وہ اس کے احوال میں سے بعض احوال کا پہتہ چلالیتا ہے۔ پس اس طرح حاصل کرتے ہیں وہ فرشتے جوائس دن جنین کی تد بیر کرنے والے ہیں، اور منطق ہوجا تا ہے ان پر معاملہ اس کی زندگی اور اس کی روزی کے بارے میں ۔ اور کیاوہ اس شخص جیسے کا م کرے گا جس کی ملکیت اس کی ہیمیت پر غالب ہے یا اس کے برغلس ہوگا ؟ اور اس کی نیک بختی اور بدبختی کس نوعیت کی ہوگی ( یعنی وہ کا ملکیت اس کی ہیمیت پر غالب ہے یا اس کے برغلس ہوگا ؟ اور اس کی نیک بختی اور بدبختی کس نوعیت کی ہوگی ( یعنی وہ اعلی درجہ کا بدبخت ہوگا یا معمولی درجہ کا ؟)

اور پانچویں بار: حادثہ رونما ہونے ہے کچھ پہلے ( نقد بر کا ظہور ہوتا ہے ) پس معاملہ حظیرۃ القدس ہے زمین کی طرف اتر تاہےاورا یک مثالی چیزمنتقل ہوتی ہے۔ پس اس کےاحکام زمین میں پھیل جاتے ہیں۔

اورمیں نے اس چیز کابار بارمشاہدہ کیا ہے:

ان میں سے ایک: یہ ہے کہ پچھ لوگ آپس میں لڑے اور ان میں رنجش پیدا ہوگئی۔ پس میں نے بارگاہ خداوندی میں التجاکی۔ پس میں نے ایک نورانی مثالی نقطہ دیکھا، جو حظیرة القدس سے زمین کی طرف اترا، پس وہ آہتہ آہتہ پھیلنے گا۔ اور جوں جوں وہ پھیلتا تھا ان کی رنجش زائل ہوتی تھی اور ہم مجلس سے اٹھنے بھی نہ پائے تھے کہ وہ باہم دیگر مہربان ہوگئے۔ اور ان میں سے ہرایک اس الفت کی طرف لوٹ گیا جو پہلے تھی۔ اور یہ واقعہ میرے لئے اللہ کی عجیب نشانیوں میں سے تھا۔

اوران میں سے ایک: پیہ کے میرا کوئی بچہ بیارتھا۔اور میرادل اس کے ساتھ مشغول تھا۔ پس دریں اثناء کہ میں ظہر کی نماز پڑھ رہاتھا، میں نے اس کی موت کواترتے ہوئے دیکھا، چنانچہ وہ بچہ اس میں فوت گیا۔ ظہر کی نماز پڑھ رہاتھا، میں نے اس کی موت کواترتے ہوئے دیکھا، چنانچہ وہ بچہ اس رات میں فوت گیا۔ لغات وتر کیب: إذ النفو س تعلیل ہے یؤ احذون کی ..... دَسَّ فی التراب: چھپانا ..... تَحقَّقَ الرجلُ الا اُمْرَ : یقین کرنا۔

# محووا ثبات عالم مثال میں ہوتا ہے، لوح محفوظ میں نہیں

احادیث میں نہایت وضاحت سے یہ بات بیان کی گئی ہے کہ حوادث کو زمین میں پیدا کرنے سے پہلے اللہ تعالیٰ عالم مثال میں یک گونہ پیدا کرتے ہیں۔ بیروایات الگے عنوان کے تحت آرہی ہیں۔ پھروہاں سے وہ چیزیں اِس عالم میں اترتی ہیں۔اورجس طرح وہ پہلی بار عالم مثال میں پیدا کی گئی ہیں اس طرح سے اِس عالم میں ظاہر ہوتی ہیں۔ یہی سنت اللی ہے۔ پھر بھی ایسا ہوتا ہے کہ ایک چیز عالم مثال میں موجود ہوتی ہے، گراس دنیا میں وہ نہیں اُ تاری جاتی ہے۔ یہ اس کامحو( مثادینا ) ہے۔ اور بھی ایک چیز عالم مثال میں موجود نہیں ہوتی ، مگر وہ اِس دنیا میں پیدا کردی جاتی ہے۔ یہ عالم مثال میں معدوم کا ،اس دنیا میں اثبات ہے۔ مگرام الکتاب میں یعنی عرش کی قوت خیالیہ میں ایسا پھونہیں ہوتا ، وہاں طے شدہ امر ہے۔ سورۃ الرعد آیت ۳۹ میں ہے کہ:'' اللہ پاک جو پچھ چاہتے ہیں مثادیتے ہیں ،اور جس چیز کو چاہتے ہیں مثادیتے ہیں ،اور جس چیز کو چاہتے ہیں باقی رکھتے ہیں۔ اور اصل کتاب ( یعنی لوح محفوظ ) انہی کے پاس ہے' ، یعنی محووا ثبات صرف عالم مثال میں ہوتا ہے، لوح محفوظ میں نہیں ہوتا۔ مثلاً اللہ تعالی بلا کو عالم مثال میں یک گونہ وجود بخشتے ہیں ، پھر اس کو مصیبت زدہ پر اتارتے ہیں ۔ اس کا دالدین کے ساتھ حسن سلوک چڑ ھتا ہے اور موت کو پیدا کرتے ہیں ، پس اس کا دالدین کے ساتھ حسن سلوک چڑ ھتا ہے اور موت کو پھیر دیتا ہے یوں عمر میں اضافہ ہوجاتا ہے۔

اور دازاس میں بیہے کہ جس طرح دواءازالہ مُرض کے لئے سبب عادی ہے، علت نہیں ہے کہ ضرور ہی مرض دور ہوجائے۔اور کھانا چینا شکم سیری اور سیرانی کے لئے سبب عادی ہیں اور زہر کھانا اور تلوار کی چوٹ موت کے لئے سبب عادی ہیں۔علت نہیں ہیں،اسی طرح عالم مثال میں پیدا شدہ امر کا اتر نااس دنیا میں اس چیز کے پیدا ہونے کے لئے سبب عادی ہے،علت نہیں ہے کہ ضروراس عالم میں وہ چیز پیدا ہو، ہو بھی سکتی ہے اور متخلف بھی رہ سکتی ہے۔ پہلی صورت اثبات کی ہے اور دوسری محوکی۔واللہ اعلم۔

وقد بيَّنت السنةُ بيانا واضحًا أن الحوادث يخلقها الله تعالى قبل أن تُخدَث في الأرض خلقًا مًا، ثم ينزل في هذا العالم، فيظهر فيه كما خُلق أولَ مرة، سنةً من الله تعالى، ثم قد يُمحَى الشابتُ، ويُثْبَتُ المعدومُ بحَسَب هذا الوجود، قال الله تعالى: ﴿ يَمْحُوا اللهُ مَايَشَآءُ وَيُثْبِتُ، وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ مثل أن يخلق الله تعالى البلاءَ خلقا مًا، فَيُنزِلُه على المبتلى، ويَضْعَدُ الدعاءُ، فيرده، وقد يخلق الموت فيصعد البر ويرده.

والفقه فيه: أن المخلوق النازل سبب من الأسباب العادية، كالطعام والشراب بالنسبة إلى بقاء الحياة، وتناوُل السم والضرب بالسيف بالنسبة إلى الموت.

ترجمہ: اوراحادیث نے بیہ بات نہایت وضاحت سے بیان کردی ہے کہ حوادث کو اللہ تعالیٰ پیدا کرتے ہیں زمین میں پیدا کئے جانے سے پہلے کسی درجہ میں پیدا کرنا ( یعنی عالم مثال میں اس کوایک گونہ وجود بخشتے ہیں ) پھروہ چیز اس عالم میں انرتی ہے، پس وہ اس عالم میں ظاہر ہوتی ہے جیسی وہ پہلی مرتبہ پیدا گی گئی ہے۔ بیسنت الہی ہے۔ پھر بھی ثابت مٹادیا جا تا ہے۔اور نیست ثابت کردیا جا تا ہے اس وجود ( مثالی ) کے اعتبار سے۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ''مٹاتے ہیں اللہ تعالیٰ جو

جا ہے ہیں،اور ثابت کرتے ہیں (جو جا ہے ہیں)اوران کے پاس اصل کتاب ہے' جیسے کہ اللہ تعالیٰ آفت کو کسی درجہ میں پیدا کرتے ہیں، پھراس کومصیبت زدہ پرا تارتے ہیں اور دعا چڑھتی ہے، پس اس کو پھیردیتی ہے۔اور بھی موت کو پیدا کرتے ہیں پس حسن سلوک چڑھتا ہے اوراس کو پھیردیتا ہے۔

اور بمجھنے کی بات اس میں بیہ ہے کہ (عالم مثال ہے) اڑنے والی مخلوق اسباب عادیہ میں سے ایک سبب ہے (اس کے وجودارضی کے لئے) جیسے کھانا پینا بقائے زندگی کی بہ نسبت اور زہر کھانا اور تلوار سے مارنا موت کی بہ نسبت (سبب عادی ہیں۔ پس ان اسباب کے تحقق کے بعد مسببات کا تحقق ضروری نہیں ،سبب حقیقی یعنی علت کے تحقق کے بعد معلول کا تحقق ضروری ہوتا ہے)

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

### عالم مثال كأثبوت

بہت ی احادیث سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ کا ئناتہ خداوندی میں ایک ایساعالم بھی ہے جس میں اعراض مجشد (جسم دار) ہوتے ہیں جیسے بر دلی ایک عرض ہے، عالم مثال میں اس کوخرگوش کی صورت ملی ہے۔ای طرح تمام معنویات کے لئے وہاں مثالی اجسام ہیں، جن کے ذریعہ وہ ایک جگہ سے دوسری جگہ نتقتی ہوتے ہیں اور چیزیں و نیامیں رونما ہونے سے پہلے اُس عالم میں پیدا کی جاتی ہیں۔

مبحث اول کے باب دوم میں ، جو کہ عالم مثال کے بیان میں ہے ، ہیں حدیثیں عالم مثال کے ثبوت میں پیش کی گئی ہیں ۔ جیسے :

۱-رشتے (ناتے) کاعرش سے لٹکا ہوا ہونا (رواہ سلم، کتباب البر والصلة، باب صلة الرحم و تحریم قطیعتها ۱۲:۱۳۱۱ مصری)

۲-فتنوں کا بارش کی طرح بر سنا (باب عالم مثال حدیث ۷)

٣- دريائے نيل وفرات کوسدرۃ المنتہی کی جڑمیں پيدا کرنا، پھران کوزمين ميں اتارنا (حوالہ بالاحدیث ٨)

٣ - لو بيكوا تارنا (سورة الحديد آيت٢٥)

۵-چويايولكواتارنا (سورة الزمرآيت٢)

۲- پورے قرآن کریم کوایک ساتھ سائے دنیا پراتارنا، جبکہ قرآن ایک معنوی چیز ہے (متدرک حاکم ۳۰:۲۵۱ الدر
 ۲:۷-۳ تغییر سورۃ القدر)

ے- جنت وجہنم کوآ نحضور مِیلیٰ اِیکیا ہے سامنے اور دیوار قبلہ کے درمیان اس طرح حاضر کرنا کہ انگور کا خوشہ لیناممکن

- ﴿ لَوَ وَكُورَ لِبَالْوَكُولَ ﴾

ہوگیااورآگ کی گرمی محسوس ہونے گئی (باب عالم الشال حدیث ۹)

۸ - بلااوردعا کا کشی لڑنا یعنی شکش ہونا (حوالہ بالاحدیث ۱۱)

۹ - آ دم علیہ السلام کی اولا دکوع ہدالست میں پیدا کرنا (سورۃ الاعراف آیت ۱۲)

۱۰ - عقل کو پیدا کرنااور یہ کہ وہ سامنے آئی اوراس نے پیٹے پھیری (باب ذکر عالم الشال ،حدیث ۱۱)

۱۱ - دوروشن سورتوں (بقرہ اور اُل عمران ) کا آنا، گویاوہ پرندوں کی دوقطاریں ہیں (حوالہ بالا ،حدیث ۲)

۱۲ - قیامت کے دن اعمال کا تکنا (بیمضمون بہت می آیات میں آیا ہے ، جیسے سورۃ الاعراف آیت ۸)

۱۳ - جنت کونا گواریوں سے اور جہنم کوخواہشات سے گھیرنا (باب ذکر عالم الشال حدیث ۱۱)

الیم اور بھی بہت می احادیث وآیات ہیں ، جن سے حدیث شریف کا معمولی طالب علم بھی واقف ہے ۔ بیسب الیم اور جبی بہت می احادیث وآیات ہیں ، جن سے حدیث شریف کا معمولی طالب علم بھی واقف ہے ۔ بیسب عالم مثال کے ثبوت پر دلالت کرتی ہیں ۔

وقد دلَّ أحاديثُ كثيرةٌ على ثبوت عالَم تتجسَّم فيه الأعراض، وتنتقل المعانى، ويُخلق الشيئ قبل ظهوره في الأرض، مثلُ كون الرَّحِم معلَّقا بالعرش، ونزولِ الفِتَنِ كمواقع القطر، وخلق النيل والفرات في أصل السدرة، ثم إنزالهما إلى الأرض، وإنزالِ الحديد والأنعام، وإنزالِ القرآن إلى السماء الدنيا مجموعًا، وحضورِ الجنة والنار بين يَدَي النبي صلى الله عليه وسلم وبين جدار المسجد، بحيث يمكن تناول العنقود، ويأتي حَرُّ النار، وكتعالُج البلاء والدعاء، وخلق ذرية آدم، وخلق العقل، وأنه أقبل وأدبر، وإتيان الزهر او ين كانهما فِرْقَان، ووزنِ الأعمالِ، وحفوفِ الجنة بالمكاره، والنارِ بالشهوات، وأمثالِ ذلك مما لا يخفي على من له أدنى معرفة بالسنة.

ترجمہ:اور بہت کی حدیثیں ایک ایسے عالم کے جوت پر دلالت کرتی ہیں، جس ہیں اعراض جم دار ہوتے ہیں اور معنویات منتقل ہوتی ہیں۔اور چیز (اس عالم میں) پیدا کی جاتی ہے زمین میں رونما ہونے سے پہلے، جیسے ناتے کا عرش سے لئکا ہوا ہونا، فتنوں کا بارش کے قطروں کی طرح برسنا، نیل اور فرات کو ہدر رہ (بیری) کی جڑ میں پیدا کرنا، پھر دونوں کوز مین کی طرف اتارنا، او ہو اور چو پایوں کو اتارنا، سارے قرآن کو ایک ساتھ دنیا والے آسان پر اتارنا، جنت وجہنم کا حاضر ہونا آنحضور ﷺ کے سامنے اور مسجد کی دیوار کے در میان ،اس طرح کہ خوشہ لینا ممکن ہوگیا اور آگ کی گری آف ہوا ہونا گئی، اور جیسے آفت اور دعا کا کشتی کرنا اور آ دم علیہ السلام کی ذریت کو پیدا کرنا اور عقل کو پیدا کرنا اور رہ کہ دوہ سامنے آئی اور اس نے پیٹے پھیری اور دوروشن سورتوں کا لانا گویا وہ پرندوں کی دوڈ اریس ہیں اور اعمال کا (قیامت کے دن) تانا اور جنت کونا گوار یوں سے گھیرنا اور جنم کوخواہشات سے۔اور ان کے مانند ان روایات میں سے جو پوشیدہ نہیں ہیں اس

پرجس کوا حادیث کی معمولی معرفت بھی حاصل ہے۔



#### تفذيرا وراسباب ظاهري مين تعارض نهين

قضاء وقد را وراسباب ظاہری میں پچھ نکرا و نہیں۔ کیونکہ اسباب بھی تقدیر میں داخل ہیں۔ فضائے خداوندی کا تعلق اسباب و مسببات کے پورے سلسلہ کے ساتھ ایک ساتھ ہوا ہے۔ پہلے یہ حدیث گذر پھی ہے کہ جھاڑ پھونک، دوا دارواور احتیاطی تدایر بھی اللہ کی تقدیر ہے ہیں۔ اور مقام بھر غ کے قصہ میں حضرت عمرضی اللہ عنہ کا ارشاد بھی اس کی صرت گدلیل ہے۔ سرغ شام میں ایک قرید کانام ہے۔ اس کا قصہ یہ ہے کہ شام میں طاعون کی وبا پھیلی ہوئی تھی۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ شام میں ایک قرید کانام ہے۔ اس کا قصہ یہ ہے کہ شام میں طاعون کی وبا پھیلی ہوئی تھی۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ شام کی طرف جارہ ہے تھے، جب مقام سرغ میں بہنچاتو آپ کو اس وبا کی خبر ملی۔ آپ نے اس بارے میں صحابہ ہے مشورہ کیا کہ اس حالت میں وباں جانا چاہئے یا والیس لوٹ جانا چاہئے ؟ را کیس مختیرہ میں ہے ہیں، اور آمیس نے ہوگا۔ کو جانا ہو ہے ہوگا۔ کو گھرا کہ اس کو بی تھا ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ، فوج کے جذبات کی تر بھائی کر جمائی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ایس طرح آپ موت سے نیچ جا کیں گئی گئی گئی تھیں کہ وحضرت عمرضی اللہ عنہ کو حضرت ابو عبیدہ وضی اللہ عنہ کو حضرت عمرضی اللہ عنہ کو حضرت ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ کو حضرت ابو عبیدہ وضی اللہ عنہ کو حضرت ابو عبیدہ وضی اللہ عنہ کو حضرت ابو عبیدہ وضی اللہ عنہ کو حضرت ابو عبیدہ کی کہ اس کی کہ اس کی حضرت عمرضی اللہ عنہ کو حضرت ابو عبیدہ وضی اللہ عنہ کو حضرت ابو عبیدہ کی کہ اس کی کہ اس کی دھرت عمرضی اللہ عنہ کو حضرت ابو عبیدہ وضی اللہ عنہ کو حضرت عمرضی اللہ عنہ کو حضرت ابو عبیدہ کی کی رائے کے خلاف کر کائی کی دھرت عمرضی اللہ عنہ کو حضرت ابو عبیدہ کی دھرت کی دھرت عمرضی اللہ عنہ کو حضرت عمرضی اللہ عنہ کو حضرت ابو عبیدہ کی دھرت کی دھرت عمرضی اللہ عنہ کو حضرت عمرضی اللہ عنہ کو حضرت عمرضی اللہ عنہ کو حضرت عمرضی اللہ عنہ کی دھرت عمرضی اللہ عنہ کی دھرت کی دھرت کی دھرت عمرضی اللہ عنہ کی دھرت کی دھرت کی دھرت کی دھرت کی دھرت

''ہاں ہم اللّٰد کی ایک تقدیر سے اللّٰہ کی دوسری تقدیر کی طرف بھا گرہے ہیں، بتلائے ،آپ کے پاس اونٹ ہوں ،آپ ان کوایک ایسے میدان میں چرانے کے لئے لے کر پہنچیں جس کی ایک جانب سبز ہ زار ہواور دوسری جانب قط زدہ علاقہ ، بتلائے ،اگر آپ سبز ہ زار میں اونٹوں کو چرا کیں تو یہ تقدیر الہی سے ہوں گرآپ قط زدہ حصہ میں چرا کمیں تو یہ تھی تقدیر الہی سبز ہ زار میں اونٹوں کو چرا کمیں تو یہ تھی دونوں صور تیں تقدیر الہی میں داخل ہیں )

یہ با تیں ہوئی رہی تھیں کہ حضرت عبد الرحمٰن بن عوف رضی اللّٰہ عنہ پہنچے ، وہ کسی ضرورت سے غیر حاضر تھے ، آپ نے حدیث تریف سنا کر لوگوں کا اختلاف ختم کر دیا۔ وہ حدیث یہ ہے کہ: ''کسی علاقہ میں طاعون پھیلنے کی اطلاع ملے تو دہاں نہیں جانا چا ہے' یہ حدیث من کر دیا۔ وہ حدیث یہ ہم کر ہا ہو وہاں ہو جہاں طاعون پھیل رہا ہے تو وہاں سے بھا گنا نہیں چا ہے'' یہ حدیث من کر حضرت عرضی اللّٰہ عنہ نے اللّٰہ کی تعریف کی اور مدینہ کی طرف مراجعت فر مائی (متفق علیہ جامع الاصول ۲۹۱۹ کے ساب حضرت عرضی اللّٰہ عنہ نے اللّٰہ کی تعریف کی اور مدینہ کی طرف مراجعت فر مائی (متفق علیہ جامع الاصول ۲۹۱۹ کے ساب

الطب، باب فی الطاعون و الوہاء و الفواد مند )حضرت عمر رضی اللہ عند کے اس ارشاد سے قضاء وقد رکی ہمہ گیری ثابت ہوتی ہے(مزید تفصیل میری تفسیر ہدایت القرآن میں ،سورہ یوسف آیت ۱۸ کی تفسیر میں ہے)

واعلم: أن القدر لايُزاحم سببية الأسباب لِمُسَبَّبَاتِها، لأنه إنما تعلق بالسلسلة المترتبة جملةً، مرة واحدةً، وهو قولُه صلى الله عليه وسلم في الرُّقي والدواء والتُقاةِ، هل تَرُدُّ شيئًا من قدر الله؟ قال: ﴿ هي من قدر الله ﴾ وقولُ عمر رضى الله عنه في قصة سَرِغَ: " أليس إن رعيتها في الخصب رَعَيْتَهَا بقدر الله؟ إلخ.

ترجمہ: اور جان لیں کہ تقدیر مزاحت نہیں کرتی مسببات کے لئے ان کے اسباب کے سبب بننے ہے۔ اس لئے کہ تقدیر پورے ترتیب وارسلسلہ کے ساتھ ایک بارگی جڑی ہے ( یعنی سارا سلسلہ ایک ساتھ ، مع اسباب و مسببات طے کر دیا گیا ہے، کوئی چیز ان میں سے منتظر نہیں ) اور وہ آپ میلائی آئے گئے کا ارشاد ہے جھاڑ پھونک ، دوادارواور پر ہیز کے بارے میں ۔ کیا یہ چیز یں پھیرتی ہیں تقدیر الہی میں داخل ہیں ' میں ۔ کیا یہ چیز یں پھیرتی ہیں تقدیر خداوندی میں ہے کسی چیز کو؟ آپ نے فرمایا: ''یسب چیز یں تقدیر الہی میں داخل ہیں ' اور وہ حضرت عمر ضی اللہ عنہ کا ارشاد ہے واقعہ سُرغ میں: ''کیا یہ بات نہیں ہے ، اگر آپ اونٹوں کو چرا کیں سبز ہ زار میں تو آپ ان کو چرا کیں گے قضائے الہی ہے؟ آخر تک ۔

## بندوں کااختیار بھی باذن الہی ہے

مکلف بندوں کوان کے اختیاری اعمال کے کرنے نہ کرنے کا اختیار پیشک حاصل ہے، گران کا وہ اختیار ، اختیاری نہیں ہے، بلکہ باذن اللی ہے۔ کیونکہ بندوں کا عمل کرنے نہ کرنے کا اختیار بین چیزوں کا نتیجہ ہوتا ہے: ایک: بندہ جو کام کرنا چاہتا ہے اس کی صورت اس کی نگا ہوں کے سامنے موجود ہو، کیونکہ اگروہ کام ہی نہیں جانتا تو کرے گا کیا؟ دوم: اس کو اس کام کا فائدہ معلوم ہو، کیونکہ مجھ دار آ دمی ہے فائدہ کام نہیں کرتا ہوم: اس کام کا فائدہ معلوم ہو، کیونکہ مجھ دار آ دمی ہے فائدہ کام نہیں کرتا ہوم: اس کام کا فائدہ معلوم ہو، کیونکہ مجھ دار آ دمی ہے فائدہ کام نہیں کرتا ہوں کہ بندوں کوان چیزوں کا سرے سے علم ہی نہیں ، پھر جو ادادہ اس جے نہوں کی مقرع ہوتا ہے وہ اختیاری کہاں رہا؟! سورۃ اللّو برکی آ خری آ ہے ہے: ﴿ وَ مَادَشَاءُ وُنَ إِلّا أَنْ يَشَاءَ اللّٰهُ دَبُّ الْمُعَالَمِينَ ﴾ (اورتم بدوں خدائے رہا العالمین کے چاہے کیے نہیں چاہ سے کے اور حدیث شریف میں ہے کہ: '' (رواہ سلم قلوب اللّٰد تعالٰی کی انگلیوں میں سے دوانگلیوں کے درمیان ہیں ، اللّٰۃ بلّٰتے ہیں ان کو جس طرح چاہے ہیں' (رواہ سلم وغیرہ ، مشکل قاب الایمان بالقدر)

فائدہ یہاں ایک نکتہ ذہن نشین کرلیا جائے: اللہ تعالیٰ قادر طلق ، خالق گل ہیں ، کا ئنات کا کوئی ذرہ نہ تو ان کی قدرت سے باہر ہوسکتا ہے اور نہ ان کے علاوہ کوئی خالق ہوسکتا ہے۔ پس لامحالہ بندوں کا جیا ہنا اور بندوں کا اختیار بھی الله کی قدرت کے ماتحت ہوگا اور انہیں کو اس کا خالق ما ننا ہوگا۔ اگر ایک ذرہ بھی ان کے اختیار سے ہاہر ہوجائے توعموم قدرت اور صفت خلق پر اثر پڑے گا۔ جب صورت حال بیہ ہوتو پھر بندوں کے مکلف ہونے کی کیا صورت ہوسکتی ہے؟ اس کی صورت بس یہی ہوسکتی ہے کہ بندوں کو ایک درجہ تک ہی مختار ما نا جائے اور اسی پر جز اؤسزا کی بنیاد قائم گی جائے۔ اور انسان کا ایک درجہ میں بااختیار ہونا اور دیگر مخلوقات کا بے اختیار ہونا بدیمی امر ہے، ہرخص دونوں کے احوال کا مواز نہ کرکے اس فرق کو بخو بی تمجھ سکتا ہے، باقی اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔

وللعباد اختيارً أفعالِهم، نعم لا اختيارلهم في ذلك الاختيار، لكونه معلولاً بحضورِ صورةِ السطلوبِ، ونفعِه، ونهوضِ داعيةٍ وعزم مما ليس له علم بها، فكيف الاختيار فيها؟ وهو قوله: ﴿إن القلوب بين إصبعين من أصابع الله، يُقلِّبُهَا كيف يشآء ﴾ والله أعلم.

تر جمعہ: اور بندوں کوان کے کاموں کے کرنے کا اختیار ہے، ہاں ، ان کو پچھا اختیار نہیں ہے اُس اختیار میں۔اس
لئے کہ وہ اختیار نتیجہ ہے مطلوب کی صورت اور اس کے فائدہ کے حاضر ہونے کا اور عزم وارادہ کے اٹھنے کا ، جوان
چیزوں میں سے ہیں جن کا اس کو پچھا نہیں ، پس ان چیزوں کا اختیار کیونکر ہوسکتا ہے؟ (اس لئے کہ اختیار علم پر متفرع ہے اور جب ان چیزوں کا علم ہی نہیں تو اختیار کیسے ہوسکتا ہے؟ اور کام کرنے نہ کرنے کا اختیار ان تین چیزوں کے اختیار پر متفرع ہے اور جب ان چیزوں کا اللہ کی انگلیوں میں پر متفرع ہے اور اس کا متیجہ ہے ، پس وہ بھی مفقود ہوا) اور وہی آپ شائی گئی گا ارشاد ہے: '' بیشک دل اللہ کی انگلیوں میں سے دوانگلیوں کے درمیان ہیں ، پھیرتے ہیں ان کو جس طرح چاہتے ہیں' باقی اللہ بہتر جانے ہیں۔

#### باب --- ۲

### عبادت اللہ تعالیٰ کا بندوں پرایک حق ہے

حق کے معنی ہیں ثابت شدہ چیز حق الا مو کے معنی ہیں کئی چیز کا ثابت وواجب ہونا۔ اس باب میں سے بیان ہے کہ عبادت اللہ تعالی کا پنے بندوں پرایک لازی حق ہے، جس کو ماننا اورا داکر نا ضروری ہے اوراس کی وجہ سے کہ اللہ تعالی بالا رادہ بندوں پر انعام واحسان فرمانے والے ہیں اور منعم وصن کی شکر گذاری ضروری ہے۔ عبادت اس شکر گذاری کی ایک صورت ہے۔ نیز اللہ تعالی قصد واختیار سے بندوں کو ان کے اعمال کا بدلہ دیتے ہیں۔ جو شخص بندگی کرتا ہے وہ دنیا وا خرت میں شمرہ پاتا ہے، اور جو مند موڑتا ہے وہ ہرا پاتا ہے یعنی بندے اپنے ہی فائدے کے لئے عبادت کرتے ہیں۔ اس لئے نیکی کی ہڑی اقسام میں سے ایک ہیہ ہے کہ آ دی صمیم قلب سے ایسا پختہ یقین رکھے کہ ذبمن میں جانب مخالف کا کوئی احتمال باقی ندر ہے کہ عبادت اللہ تعالی کا بندوں پر ایک لازی حق ہے، اور وہ بندوں سے اس طرح مطلوب ہے کوئی احتمال باقی ندر ہے کہ عبادت اللہ تعالی کا بندوں پر ایک لازی حق ہے، اور وہ بندوں سے اس طرح مطلوب ہے

جس طرح تمام اہل حقوق اپنے حقوق کا مطالبہ کرتے ہیں۔حضرت معاذرضی اللہ عنہ کی متفق علیہ حدیث میں اس حق کا ذکر ہے، وہ حدیث ہیہ ہے:

''آنخصور مَالِنَّهُ وَيَلِيَّ فَيَالِمُ عَنْ معاذرضی الله عنه ہے دریافت کیا؛ تم جانتے ہو، بندوں پراللہ کا کیاحق ہے؟ اور اللہ تعالیٰ پر بندوں کا کیاحق ہے؟'' حضرت معاذرضی الله عنه نے عرض کیا: اللہ اوراس کے رسول ہی بہتر جانتے ہیں! آپ مَلِنَّهُ وَيَلِیْ وَيَا اِنْ بندوں پراللہ کاحق ہے کہ بندے اُسی کی بندگی کریں اوراس کے ساتھ کسی بھی چین اور بندوں کا اللہ تعالیٰ پرحق ہے کہ وہ اس شخص کوعذاب نہ دیں جوان کے ساتھ کسی کو شریک نہ کریں۔ اور بندوں کا اللہ تعالیٰ پرحق ہے کہ وہ اس شخص کوعذاب نہ دیں جوان کے ساتھ کسی کو شریک نہ کریں۔ (مشکوۃ حدیث نمبر۲۴)

اور بیاعتقاداس لئے ضروری ہے کہ جس شخص کے ذہن میں کسی بھی درجہ میں بیاحتمال باقی ہے کہ وہ ایک بیکارنکما (بے مقصد) وجود ہے،رب مختار ومرید کی طرف سے اس سے نہ تؤکسی عبادت کا مطالبہ ہے اور نہ ترک عبادت پر کوئی کیڑ ہے تو ایسا شخص دہریہ (بدعقیدہ) ہے۔وہ اگر عبادت کرے گا بھی تو بے فائدہ ہوگی۔اس کے دل پر عبادت کا کوئی اثر نہیں پڑے گا،اور اس کے اور پر وردگار عالم کے درمیان فیضان کا کوئی دروازہ نہیں کھلے گا۔اس کی عبادت دیگر عادات کی طرح محض ایک عادت ہوگی۔

### باب الإيمان بأن العبادةَ حقُّ الله تعالى على عباده لأنه منعمٌ عليهم، مُجازِ لهم بالإرادة

اعلم: أن من أعظم أنواع البر: أن يعتقد الإنسانُ بمجامع قلبه بحيث لا يحتمل نقيضَ هذا الاعتقادِ عنده: أن العبادة حقُّ الله تعالى على عباده؛ وأنهم مطالبُوْن بالعبادة من الله تعالى، بمنزلةِ سائر ما يطالبُه ذَوُو الحقوقِ من حقوقهم ،قال النبي صلى الله عليه وسلم لِمُعاذ: ﴿ يا معاذُ! هل تدرى ما حقُّ الله على عباده، وما حقُّ العباد على الله؟ ﴿ قال معاذ: الله ورسوله أعلم! قال: ﴿ فإن حقَّ الله على العباد أن يعبدوه، ولا يشركوا به شيئًا، وحقُّ العباد على الله تعلى أن لا يعذبُ من لا يشرك به شيئًا ﴾

وذلك: لأن من لم يعتقد ذلك اعتقادًا جازمًا، واحتمل عنده أن يكون سُدًى مهملا، لا يُطالَب بالعبادة، ولا يُؤاخذ بها، من جهةِ ربٍ مريدٍ مختارٍ، كان دهريا، لاتقع عبادته - وإن باشرها بجوارحه - بموقع من قلبه، ولا تُفتح بابا بينه وبين ربه، وكانت عادةً كسائر عاداته.

تر جمہ: اس بات پرائیمان لانے کا بیان کہ عبادت بندوں پراللہ تعالیٰ کاحق ہے،اس کئے کہوہ ان پر بالارادہ



انعام فرمانے والا اوران کو بدلہ دینے والا ہے: جان لیس کہ نیکی کی عظیم ترین انواع میں سے یہ ہے کہ انسان صمیم قلب
سے اس طرح اعتقادر کھے کہ اس اعتقاد کی نقیض کا اس کے زد دیک کوئی احتمال ندر ہے کہ: عبادت اللہ تعالی کا (ایک حتمی)
حق ہے اس کے بندوں پر، اور یہ کہ اللہ کی طرف سے اس حق کا مطالبہ بندوں سے اس طرح کیا گیا ہے جس طرح دیگر
ار باب حقوق اپنے حقوق کا مطالبہ کرتے ہیں، رسول اللہ طالعی اللہ عنائے خضرت معاذ رضی اللہ عنہ سے پوچھا: ''اے معاذ!
م جانے ہوکہ بندوں پر اللہ تعالی کا کیا حق ہے؟ اور اللہ تعالی پر بندوں کا کیا حق ہے؟'' حضرت معاذ رضی اللہ عنہ نے جواب دیا کہ: اللہ اور اس کے رسول بہتر جانے ہیں! (یعنی مجھے علم نہیں ہے) آپ علی اللہ تعالی پر بیتوں پر اللہ تعالی کہ عبادت کریں۔ اور کی چیز کو اس کے ساتھ شریک نہ کریں، اور بندوں کا اللہ تعالی پر بیتن ہے کہ بندے اس کی عبادت کریں۔ اور کی چیز کو اس کے ساتھ شریک نہ کریں، اور بندوں کا اللہ تعالی پر بیتن ہے کہ وہ اس خص کوعذاب نہ دیں جو ان کے ساتھ کی کوشریک نہیں کرتا''

اور بیاس لئے ہے کہ جو محف ایسااعتقادِ جازم (مضبوطاعتقاد) ندر کھے،اوراس کے ذہن میں بیاحتمال ہو کہ وہ ایک نکما مہمل وجود ہے،اس سے ندتو عبادت کا مطالبہ کیا گیا ہے اور نہ بااختیار باارادہ پروردگار کی طرف سے ترک عبادت پراس کی عبادت واقع نہیں ہوتی ۔ اگر چہوہ اپنا اعضاء سے عبادت کرے ۔ کبر کی جائے گی، تو ایسا محض دہر بیہ ہے۔اس کی عبادت واقع نہیں ہوتی ۔ اگر چہوہ اپنا اعضاء سے عبادت کرے ۔ اس کے دل کی تھاہ میں ۔اور وہ عبادت کوئی درواز نہیں کھولتی اس کے درمیان اور اس کے پروردگار کے درمیان اور وہ عبادت اس کی دوسری عادت کوئی درواز نہیں کھولتی اس کے درمیان اور اس کے پروردگار کے درمیان اور وہ عبادت اس کی دوسری عادت کوئی درواز نہیں کھولتی اس کے درمیان اور اس کے پروردگار کے درمیان اور وہ عبادت اس کی دوسری عادتوں کی طرح ایک عادت ہوتی ہے۔

#### لغات:

السَمْ خَمْع: جَمْع مُسَجَامِع: جَمْع كرنے يا جَمْع ہونے كى جگه، مسجامع القلب : پوراقلب، ول كى تھاہ ..... مُسطَالَبْ: اسم مفعول بـ .... اللَّه هُرِى: بردين جوعالَم كے قديم اور غير مخلوق ہونے كا قائل ہو، جوبيما نتا ہوكہ بيد نيا خودكار ہے۔

#### \$

#### صفت اراده کابیان

عنوان باب میں کہا گیا ہے کہ عبادت اللہ تعالیٰ کاحق اس لئے ہے کہ وہ بالا رادہ منعم ونجازی ہیں۔اس سلسلہ میں یہ بنیادی بات جان لینی چاہئے کہ حکمت از لیہ میں اگر چہ سب باتیں طے ہیں، قضاء وقد رنے کوئی چیز باقی نہیں چھوڑی، جو بات ہوئی ہے یا نہیں ہوئی ہے سب کا فیصلہ کر دیا گیا ہے ،کوئی حالت منظر ہنہیں ہے، مگر نصوص شرعیہ اور تصریحات علماء سے یہ بات بھی ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات میں ایک صفت ارادہ بھی ہے۔ارادہ کے معنیٰ ہیں کسی کام کے کرنے کا فیصلہ کرنا میارادہ ہے۔ صفت ارادہ فی نفسہا مستوی الطرفین ہوتی ہے۔ حالت میں بیدا کرنے کا فیصلہ کرنا بیارادہ ہے۔صفت ارادہ فی نفسہا مستوی الطرفین ہوتی ہے۔

یعنی زیدکو پیدا کرنا اور نہ کرنا دونوں با تیں درست ہوتی ہیں، دونوں پہلوؤں کے ساتھ اس کا تعلق قائم ہوسکتا ہے گر جب
ایک پہلو کے ساتھ اس کا تعلق قائم ہوجا تا ہے اور کسی چیز کے کرنے کا فیصلہ کر دیا جا تا ہے تو اس کا نام ارادہ ہے۔ سورة
المائدہ کی پہلی ہی آیت میں ہے کہ وہ جو چاہتے ہیں گلم کرتے ہیں گا ان اللّٰه یَنٹ کُٹُم مَایُویْدُ گا اور سورة الرحمان آیت ۲۹
میں ہے کہ وہ ہروقت کسی نہ کسی کام میں رہتے ہیں گا گئے ہوئے ہیں شان کی یعنی جتنے تصرفات عالم میں واقع ہور ہے
میں وہ سب انہیں کے تصرفات ہیں، ہرآن کسی نہ کسی چیز کے ساتھ ان کا ارادہ متعلق ہوتار ہتا ہے فرض شریعت میں قضاء
ہیں وہ سب انہیں کے تصرفات ہیں، ہرآن کسی نہ کسی چیز کے ساتھ ان کا ارادہ متعلق ہوتار ہتا ہے فرض شریعت میں قضاء
وقد ر کے ساتھ صفت ارادہ بھی ثابت ہے اور اللہ تعالی قصد وارادے سے انعام واحسان فرمانے والے ہیں اور ہندوں کو
ان کے اعمال پر دنیاؤ آخرت میں بدلہ دینے والے ہیں۔ اس لئے ان کی عبادت ضروری ہے۔

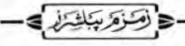
والأصل في ذلك: أنه قد ثبت في معارف الأنبياء ووَرَثَتِهم - عليهم الصلوات والتسليمات - أنَّ مَوْطِنًا من مواطِن الجبروت، فيه إرادة وقصد، بمعنى الإجماع على فَعُل، مع صحة الفعل والترك بالنظر إلى هذا الموطِن، وإن كانت المصلحة الفوقانية لاتُبقى ولاتذر شيئًا - إلا أوجب وجوده، أو أوجب عدمَه، لاوجود للحالة المنتظرة بحسب ذلك.

ترجمہ: اور بنیادی بات اس بارے میں (یعنی خدا کے بالارادہ منعم و کجازی ہونے کے بارے میں ) یہ ہے کہ انبیاء اوران کے ورثاء (یعنی علاء) — ان پراللہ کی بے پایاں رحمتیں اور سلام ہوں — کے علوم میں (یعنی نصوص شرعیہ اور تقریحات علاء سے) یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ مقامات جروت میں سے ایک مقام میں قصد وارادہ ہے (اللہ کی ذات سے تعلق رکھنے والی باتوں کو جَبَرُ وُتُ ہے۔ ذات سے تعلق رکھنے والی باتوں کو جَبَرُ وُتُ ہے۔ پس عبارت کا مطلب بیہ ہے کہ مجملہ صفات خداوندی کے ایک صفت ارادہ بھی ہے) یعنی کسی چیز کے کرنے کا فیصلہ کرنا فعل ف کے زیر کے ساتھ اسم جمعنی کام ہے) اِس مقام (یعنی صفت ارادہ) کی طرف نظر کرتے ہوئے کرنا اور نہ کرنا ( دونوں باتوں ) کی درش کے ساتھ (یعنی فی نفسہ صفت ارادہ مستوی الطرفین ہوتی ہے) اگر چہ بالائی مصلحت (یعنی حکمت خداوندی اور صفت قضاء وقدر ) نہ تو کوئی چیز باتی رہنے دیتی ہواور نہ کو واجب کرتی ہے یا نہ ہونے کو، اس ( مصلحت فو قانی ) کے اعتبار ہے کسی حالت منتظرہ کا وجود ہی نہیں۔

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

له شاه صاحب رحمداللدف التفهيمات (١:٢٣٧) من لكماع:

ثم بعده الجبروت، والتعبير عنها بالصفات لسان قاصر، وأقرب ما يُعبر به عنها أنها أسماءُ ١هـ



### صفت ارادہ کے تعلق سے حکماء پرردّ

اس میں اختلاف ہے کہ نظام عالم کس طرح چل رہا ہے؟ اسباب ہے مسببات کس طرح پیدا ہوتے ہیں؟ قدرت نے اشیائے عالم میں جوتا ثیرات رکھی ہیں ان کی کارکر دگی کی نوعیت کیا ہے؟ اس سلسلہ میں جپار رائیں ہیں۔

- ا شاعرہ: جری عادت کے قائل ہیں یعنی سنت الہی بیچل رہی ہے کہ جب اسباب پائے جاتے ہیں تو اللہ تعالیٰ مسببات کو پیدا کرتے ہیں، جب آ گ کا غذ کو چھوتی ہے تو اللہ تعالیٰ کا غذ کو جلاتے ہیں، آ گ نہیں جلاتی ۔
- معتزلہ کے نزدیک بہطریق تولید نظام عالم چل رہاہے۔تولید کے معنی ہیں جننا، وہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے علل واسباب پیدا کئے ہیں اور ان میں اثر انداز ہونے والی خصوصیات پیدا کی ہیں۔اب ان اسباب وعلل ہے بطور وجوب واضطرار (Automatically)مسببات ومعمولات پیدا ہورہ ہیں۔اب ان تا ثیرات میں خدا کا کوئی دخل نہیں ہے۔تو یہ!
- © حکماءاورفلاسفداعداد کے قائل ہیں۔اعداد کے معنی ہیں تیار کرنا۔وہ کہتے ہیں کد مُبدا فیاض نے اسباب کو تیار کردیا ہے۔اب اُن سے وجوب عقلی کے طور پر آثار و مسببات صادر ہوتے ہیں۔مسببات ، اسباب سے متخلف نہیں ہوسکتے یعنی فلاسفہ کے نزد یک اللہ تعالی صرف علت اُولی ہیں اوران کا کام صرف اِعداد ہے۔اوراسباب علل حقیقہ ہیں ، انہیں سے مسببات کا صدور ہوتا ہے۔اب سلسلہ عالم میں مبداً فیاض کا کوئی دخل نہیں ہے، جیسے گھڑی بنانے والا اختیار وارادہ سے گھڑی بنا تا ہے مگر جب اس کو بنا کر تیار کردیتا ہے اور اس کو چلادیتا ہے تو اب وہ چلتی رہتی ہے۔ واچ میکر کا ابساس میں کوئی دخل نہیں ہوتا۔
- ﴿ ماتریدیة اثیر کے قائل ہیں یعنی اللہ تعالی نے اشیاء میں اثر انداز ہونے والی تا ثیرات پیدا کی ہیں۔ انہیں سے مسببات پیدا ہوتے ہیں اور بیتا ثیرات دست قدرت میں ہیں۔ مسبب الاسباب اورعلت العلل اللہ تعالیٰ ہی ہیں۔ حلاقی آگ ہے گرباذ ن الہی جلاتی ہے۔ یہی برحق فدہب ہے تفصیل معارف اسنن (۱۴۲۱) میں ہے۔ علی عرض نظام عالم کے تعلق سے حکماء کا نظر بیدوہ ہے جواو پر بیان کیا گیا۔ اس لئے وہ صفت ارادہ بمعنی کی کام کا فیصلہ کرنا تعلی میں کرتے۔ ان کے نزدیک ارادہ بایں معنی باطل ہے۔ ہاں ارادہ از کی کو وہ مانتے ہیں۔ مگر اس کے تعلق حادث کے وہ قائل نہیں ، ان کے نزدیک ارادہ از کی نے اسباب کو تیار کردیا ہے۔ اور اب وہ اسباب خود کار ہیں۔ چیزوں کے ساتھ ارادہ کے نیاتعلق قائم ہونے کا سوال ہی نہیں۔

شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ حکماء نے ایک بات کا تو خیال رکھا یعنی صفت ارادہ قدیمہ کوتو اس کا پوراحق دیا ، مگر بہت سی باتیں ان کی نگاہوں ہے اوجھل رہ گئیں ۔وہ صفت ارادہ کے تعلق حادث کا ادراک ہی نہ کر سکے ، جبکہ یہ بھی برحق بات ہے، حکماء کے نظریہ کے خلاف خودانسان کے اندراور کا ئنات میں دلائل موجود ہیں۔

علماء کی کوتاه بنی: حکماء صفت اراده کے تعلق حادث کوئیں مجھ سے۔ اس کا مقام بخلی اعظم اور ملا اعلی کے درمیان ہے۔ بخلی اعظم سے ذات وصفات قدیمہ کے مجموعہ کو تعمیر کیا ہے اور ملا اعلی کی تفصیل پہلے گذر پجلی ہے۔ صفات قدیمہ کا مخلوق کے ساتھ جو تعلق حادث اللہ تعالی کی صفت مخلوق کے ساتھ جو تعلق حادث اللہ تعالی کی صفت منہیں ہے مگر صفت سے بے تعلق بھی نہیں ہے۔ جیسے ہیرے کی چمک دمک نہ ہیرا ہے، نہ اس کی صفت، بلکہ اس کا اثر ہے۔ اس طرح صفت اراده کے تعلق حادث کو خیال میں لانا چاہئے۔ مثلاً اللہ تعالی نے زید کو پیدا کیا تو یہاں دو چیزیں ہیں ایک اللہ کی صفت منہ ہیں ایک اللہ کی صفت ہوتے ہیں کی جمل میں کا نزید کے وجود سے تعلق، بیحادث ہے۔ تعلق اللہ کی صفت منہیں ہے۔ البتہ اس کا اثر ہے، جیسے ہیرے کی چمک ہیرے کا اثر ہے۔ مصنف رحمہ اللہ نے اپنے رسالہ سے اللہ کی صفت میں کہ سیرے کا اثر ہے۔ مصنف رحمہ اللہ نے اپنے رسالہ سے الصفات میں کھا ہے: و لا یقوم بذاته حادث ، فلیس فی ذاته و لا فی صفاته حدوث ، و إنما المحدوث فی تعلق الصفات بمت علم المت علق متفاوتة لتفاوت المتعلق أیضا لیس بحادث، و لکن المحادث ھو المتعلق، فیظھر آحک ام التعلق متفاوتة لتفاوت المتعلقات، و ھو برئ عن المحدوث و التحدد من جمیع الوجوه فی طلعر آحک ام التعلق متفاوتة لتفاوت المتعلقات، و ھو برئ عن المحدوث و التحدد من جمیع الوجوه راتھ اللہ ہے اللہ ہے اللہ ہے اللہ ہے الہ ہوں اللہ ہے الل

غرض اُس مقام میں صفت ارادہ کے تعلق سے کسی چیز کے مستوی الطرفین ہونے کے بعد ، ملاً اعلی کے علوم وہیئات کے تقاضے سے کسی چیز کے کرنے پراتفاق ہوتا ہے ، یہی ارادہ کا تعلق حادث ہے اور وہ صفت قدیمہ کی طرح ایک برحق حقیقت ہے ، جس کے ادراک سے حکماءمحروم رہ گئے اورانھوں نے اسباب کوخود کارسمجھ لیا۔ جبکہ حقیقت بیہ ہے کہ اسباب کوکارکن یہی صفت ارادہ کا تعلق بنا تا ہے۔

حکماء کے خلاف دلیل: ایک مثال میں غور کریں اور پیکماء کے خلاف ' انفس' سے دلیل ہے: ہم ہاتھ بڑھا کر۔
مثال کے طور پر ۔ قلم لیتے ہیں تو ہم بدیمی طور پر جانتے ہیں کہ ہم بیکام قصد وارادہ سے کرتے ہیں ۔ حالانکہ قلم لینے کے
ارادے کی بہنست اور آ دمی کی خداداد صلاحیتوں کی بہنست قلم کالینا اور نہ لینا کیساں ہے اور قضاء وقد رکے اعتبار سے
کوئی ایک بات طے ہے۔ اسی طرح جب خاص استعداد کسی چیز کے ہونے کو لازم وواجب جانتی ہے تو خالتی صور کی
طرف سے وہ چیز وجود پذیر ہوجاتی ہے اور اس میں متجد دوحادث چیز کا کسی درجہ میں دخل ہوتا ہے جیسے زمینی مادوں میں
استعداد پیدا ہوتی ہے تو ان پر صور توں کا فیضان ہوتا ہے۔ اور دعا کے بعد قبولیت نازل ہوتی ہے۔

ولاعبرة بقوم يُسَمَّوْن الحكماء ، يزعمون أن لاإرادة بهذا المعنى فقد حَفِظوا شيئًا ، وغابت عنهم أشياء ، وهم محجوبون عن مشاهدة هذا الموطِن ، محجوجون بأدلَّة الآفاق والأنفس . أما حجابُهم : فهو أنهم لم يهتدوا إلى موطن بين التجلى الأعظم وبين الملاً الأعلى ، شبيه

بالشعاع القائم بالجوهرة، ولله المثل الأعلى! ففي هذا الموطن يتمثل إجماعٌ على شيئ، استوجبه علومُ الملا الأعلى وهيئاتُهم، بعدَ ماكان مستوىً الفَعْل والترك في هذا الموطِن.

وأما الحجة عليهم: فهى أن الواحد منا يعلم بداهةً: أنه يمدُيده ويتناول القلم - مثلاً - وهو في ذلك مريدٌ قاصدٌ، يستوى بالنسبة إليه الفَعْلُ والترك، بحسب هذا القصد، وبحسب هذه القُوى المتشبَّحةِ في نفسه، وإن كان كُلُّ شيئ بحسب المصلحة الفوقانية: إما واجبَ الفَعْلِ أو واجبَ الترك، فكذلك الحال في كل مايستوجبه استعدادٌ خاص، فينزل من بارئ الصُور نزولَ الصور على المواد المستعدة لها، كالاستجابة عقيب الدعاء، مما فيه دخلٌ لمتجدَّد حادثٍ بوجهٍ من الوجوه.

سرجمہ: اوران لوگوں کا کوئی اعتبار نہیں جو' حکماء' کہلاتے ہیں: وہ گمان کرتے ہیں کہ بایں معنی کوئی ارادہ نہیں ہے،
پی انھوں نے بقینا ایک چیز محفوظ رکھی اور متعدد چیزیں ان سے غائب ہوگئیں اور وہ محروم رہ گئے اس مقام ( یعنی صفت
ارادہ کے تعلق حادث ) کے مشاہدہ کرنے ہے( یعنی سمجھنے ہے) (اور) ان کے خلاف انفس و آفاق میں دلاکل موجود ہیں۔
رہاان کا محروم رہنا: تو وہ یہ ہے کہ انھوں نے اُس مقام ( یعنی تعلق حادث ) کی طرف راہ نہیں پائی جو بگی اعظم اور ملا اعلی
کے درمیان ہے، جوائس روثنی کے مشاہہ ہے جو ہیرے کے ساتھ قائم ہے۔ اور اللہ کی شان اعلی ہے ( یعنی ہیرے کی مثال بلا
تشبیہ ہے، کیونکہ ان کی شان لیس کے مثلہ شہی ہے ) پس اِس مقام میں کسی ایسی چیز کے کرنے پر اتفاق پایاجا تا ہے جس کو
ملا اعلی کے علوم اور ان کی ہیئتیں واجب ولا زم جانتی ہیں، اس کے بعد کہ وہ اس مقام میں مستوی الطرفین تھا۔
اور رہی ان کے خلاف دلیل: تو وہ یہ ہے کہ ہم میں سے ہرشخص بدیمی طور پر جانتا ہے کہ وہ اپنا ہاتھ ہر حصا تا ہے اور
مثال کے طور پر قلم لیتا ہے اور وہ اس فعل میں ارادہ کرنے والا، قصد کرنے والا ہوتا ہے، در انحالیا یہ کیساں ہوتا ہے اس کی
مثال کے طور پر قلم لیتا ہے اور وہ اس فعل میں ارادہ کرنے والا، قصد کرنے والا ہوتا ہے، در انحالیا یہ کیساں ہوتا ہے اس کی
سب لینا اور نہ لینا، اس رادے کے اعتبار سے، اور اِن صلاحیتوں کے اعتبار سے جواس کی ذات میں در از ہونے والی نہیں۔

مثال کے طور پر فلم لیتا ہے اوروہ اس محل میں ارادہ کرنے والا ، قصد کرنے والا ہوتا ہے ، درانحالیکہ بلساں ہوتا ہے اس کی نبیت لینا اور نہ لینا ، اِس ارادے کے اعتبار سے ، اور اِن صلاحیتوں کے اعتبار سے جواس کی ذات میں دراز ہونے والی ہیں ، اگر چہ بالائی مصلحت (قضاء وقد راور اراد ہ قدیمہ) کے اعتبار سے ہر چیز کا یا تو کرنا ضرور کی ہوتا ہے یا نہ کرنا ۔ پس بہی صورت حال ہے ہراس چیز میں جس کو واجب ولازم جانتی ہے مخصوص استعداد ، پس وہ چیز اترتی ہے خالتی صور کی طرف سے صورتوں کے اترنے کی طرح ، اُن ماڈ وں پر جن میں ان صورتوں کی استعداد پیدا ہو جاتی ہے جیسے دعا کے بعد قبولیت (کا اترنا اور یہ) ان چیز وں میں ہے (ہے) جس میں نئی وجود میں آنے والی حادث چیز کا دخل ہے ، وخل کی صورتوں میں ہے کی صورت کے ذریعہ۔

لغات وتر کیب:

 محروم ..... مَخْجُوْجِ (اسم مفعول) دليل مين مغلوب بهوا بهوا ..... إِسْتُوْجَبَه: واجب ولازم جاننا ..... الْمُتَشَبِّحَةُ (اسم مفعول) دليل مين مغلوب بهوا بهوا ..... إِسْتُوْجَبَه: واجب ولازم جاننا ..... الْمُتَشَبِّحَةُ (اسم مفعول) تَطْلَى العود: كُركَ كَالكُرى يردراز بهونا ..... فينزل مين شمير متنتز ما موصوله كى طرف لوثق به جو ما يستوجبه مين به من المعافية دخل إلى خر معا يستوجبه مين به مما فيه دخل إلى خر به مبتدا محذوف به أى هذا مما فيه إلى ...

تصحیح: ينزعمون أن الإرادة إلى السل ميں ينزعمون أن الإرادة إلى تضحيح مخطوط كرا چى اور مخطوط پيئنه سے كا كى ا

☆ ☆ ☆

# صفت ارادہ کے تعلق سے فلاسفہ کا ایک اعتراض اور اس کا جواب

فلاسفہ یہ کہسکتے ہیں کہ صفت ارادہ کا تعلق حادث ما ننامصلحت فو قانی یعنی قضاء وقد راورارادہ قدیمہ کے اعتبارے شی کے وجوب سے بے خبری ہے یعنی جب قضاء وقد رنے ہر بات طے کردی ہے اور ہر ہونے والی چیز کے ساتھ ارادہ کا تعلق ما ننا ازلی متعلق ہو چکا ہے تو اب اس کا ہونا واجب (ضروری) ہے۔ پھر دوبارہ اس ہونے والی چیز کے ساتھ ارادہ کا تعلق ما ننا پہلی بات سے جہالت ہے اور ایسی جہالت بھری بات شان خداوندی کے سزا وار کیسے ہوسکتی ہے؟ پس صفت ارادہ کے تعلق حادث کا قائل ہونا باطل ہے۔

اس کا جواب ہے ہے کہ تو بہ اتو بہ الصفت ارادہ کا تعلق حادث جہالت بھری بات کیے ہو سکتی ہے؟! وہ تو علم پر بئی ایک حقیقت ہے اور وہ اس مقام کا پوراحق ادا کرنا ہے بعنی وہ اس حقیقت واقعیہ (تعلق حادث) کا پورا پورااعتراف کرنا ہے۔ جہالت بھری بات تو جب ہوتی کہ کہا جاتا کہ:''سرے سے کوئی چیز ہونی ضروری نہیں، اللہ جو چاہتے ہیں کرتے ہیں' نصوص شرعیہ نے الیمی جہالت والی بات کی نفی کی ہے۔ شرائع خداوندی نے نقذیر پر ایمان لا نا ضروری قرار دیا ہے۔ اور نقذیر پر ایمان کا مطلب ہی ہیہے کہ ہر بات قرار پا چکی ہے اور اس کے مطابق ہونا ضروری ہے۔ وہ شراد یا جے شدہ ہو بیٹھے بیٹھے ہیں وہ بھتے چوک ٹیمیں کے شے اور اس کے مطابق ہونا خوری ہے۔ وہ سے شراد یا جے شرہ بات واقع نہ ہو بیمکن ہی نہیں بہنچ ہیں وہ کھتے بیٹھی نہیں جو کہ اس حقیقت کے اعتراف کے سے تھے'' لیکن جب اس حقیقت کے اعتراف کے مامنیاں ماتھ بیکہا جائے کہ:''اللہ تعالی از ل میں طے کر کے عالم زنہیں ہو گئے۔ اب بھی وہ قادر مطلق ہیں اور جو بھی ہور ہا ہے وہ خود بخو ذہیں ہور ہا ہے۔صفت ارادہ کے تعلق حادث کے اعتبار سے اب بھی دونوں پہلوان کی قدرت میں ہیں، وہ چاہیں تو کریں اور چاہیں تو نہ کریں' یہ کہنا قطعا ایک برحق بات ہے، جالت بھری بات تو یہ ہے کہ قضاء وقدر اور ارادہ و قد یمہ پر نظر کرکے معاذ جہالت بھری بات تو یہ ہے کہ قضاء وقدر اور ارادہ و قد یمہ پر نظر کرکے معاذ

49+

الله!الله تعالیٰ کوکائنات ہے ہے خل اور بے بس کر دیا جائے۔

حاصل کلام میہ ہے کہ ارادہ از کی کے ساتھ ایباارادہ بھی ثابت ہوگیا جس کا تعلق نیا قائم ہوتا ہے۔ اور اللہ تعالی قصد وارادہ سے منعم و مُجازی ہیں اور اس احسان کے جواب ہیں عبادت واجب ہے، جس کی ادائیگی یا کوتا ہی پر دنیا و آخرت ہیں مجازات لازی ہے۔ اور میہ بات بھی ثابت ہوئی کہ مد برعالم نے تدبیرعالم کے لئے ایک شریعت واجب کی ہےتا کہ لوگ اس پر چلیس اور اس سے فائدہ اٹھا ئیں۔ اور تکلیف بالشریعہ کی مثال ایسی بھی چاہئے، جیسے ایک آ قال فالموں کو کسی خدمت پر ما مورکیا۔ جولوگ خدمت بجالائے، آقان سے خوش ہوا اور جھوں نے نافر مانی کی آقاان سے ناراض ہوا۔ یہی تعبیر نصوص شرعیہ میں اختیار کی گئی ہے، کیونکہ اس سے واضح تعبیر نہیں ہو کئی، گویہ جیسے تین ایسی ہو کئی، گویہ جیسے تین ہو کہ کے باوجود، اور ہر چیز سے ارادہ از کی متعلق لوگوں میں متعارف ہوں۔ اس وجہ سے قضاء وقد رمیں سب کچھ طے ہونے کے باوجود، اور ہر چیز سے ارادہ از کی متعلق ہوجانے کے بوجود، اور ہر چیز سے ارادہ از کی متعلق جوجانے میں وہ فیصلہ کرتے ہیں اور بندے باختیار خودا چھے ہیں وہ فیصلہ کرتے ہیں اور بندے باختیار خودا چھے ہیں وہ فیصلہ کرتے ہیں اور بندے باختیار خودا چھے ہیں وہ فیصلہ کرتے ہیں اور بندے باختیار خودا چھے ہیں وہ فیصلہ کرتے ہیں جس کی وجہ سے جزاء وسرایاتے ہیں۔

ولعلك تقول : هـذا جهـل بـوجوب الشيئ بَحَسَب المصلحةِ الفوقانية، فكيف يكون في موطن من مواطِن الحق؟

فأقول: حاش لله! بل هو علم وإيفاء لحق هذا الموطن؛ إنما الجهل أن يقال: "ليس بواجب أصلاً" وقد نفت الشرائع الإلهية هذا الجهل، حيث أثبت الإيمان بالقدر، وأن ما أصابك لم يكن ليصيبك؛ وأما إذا قيل: "يصح فَعْلُه وتركه بحسب هذا الموطن" فهو علم حق لامحالة، كما أنك إذا رأيت الفَحلَ من البهائم يفعل الأفعال الفَحليَّة، ورأيت الأفعال من البهائم يفعل الأفعال الفَحليَّة، ورأيت الأنشى تفعل الأفعال الأنتويَّة، فإن حكمت بأن هذه الأفعال صادرة جبرًا، كحركة الحجر في تدحرجه، كذبت؛ وإن حكمت بأنها صادرة من غير علة موجِبة لها، فلاالمزاج الفَحليُّ يوجب هذا الباب، ولاالمزاج الأنثوى يوجب ذلك، كذبت؛ وإن حكمت بأن الإرادة المتشبَّحة في أنفسهما تَحْكِي وجوبا فوقانيًا، وتعتمد عليه، وأنها لاتفور فورانًا استقلاليًا، كأن ليس وراء ذلك مَرْميٰ، فقد كذبت.

بل الحقُّ اليقينُ أمرٌ بينَ الأمرين؛ وهو: أن الاختيار معلول لا يتخلف عن علله، والفعلَ الممرادَ توجبه العللُ، ولا يمكن أن لا يكون؛ ولكنَّ هذا الاختيارَ من شأنه: أن يبتهج بالنظر إلى نفسه، ولا ينظر إلى مافوق ذلك؛ فإن أدَّيْتَ حقَّ هذا الموطِن، وقلتَ: "أجد في نفسي أن الفَعْلَ والترك كانا مستويَيْن، وأنى اخترتُ الفَعْلَ، فكان الاختيار علةً لفَعْله" صدقتَ وبررت؛ فأخبرتِ الشرائعُ الإلهية عن هذه الإرادة المتشبَّحةِ في هذا الموطِن.

وبالجملة: فقد ثبتت إرادة يتجدد تعلقُها، وثبتت المجازاة في الدنيا والآخرة، وثبت أن مدبر العالم دَبَّرَ العالم، بإيجابِ شريعة يسلكونها، لينتفعوا بها، فكان الأمرُ شبيهًا بأن السيّد استخدم عبيدَه، وطلب منهم ذلك، ورضى عمن خدم، وسخط على من لم يخدُم، فنزلت الشرائع الإلهية بهذه العبارة، لِمَا ذكرنا أن الشرائع تنزل في الصفات وغيرها بعبارة ليس هنالك أفصح و لاأبين للحق منها، أكانت حقيقةً لغويةً، أو مجازًا متعارفًا.

ترجمہ:اورشایدآپ کہیں: یہ(یعنی صفت ارادہ کا تعلق حادث)مصلحت فو قانی (قضاء وقدراورارادہُ از لی) کے اعتبار سے شی کے وجوب سے بے خبری ہے۔ پس وہ بات حق تعالیٰ کے مقامات (صفات) میں سے کسی مقام میں کیسے ہو سکتی ہے؟

تو میں کہتا ہوں: معاذ اللہ! بلکہ وہ بات اس مقام (صفت ارادہ) کے حق کو جاننااوراس حق کی پوری پوری ادائیگی ■ خصر کو میں کہتا ہوں: معاذ اللہ! بلکہ وہ بات اس مقام (صفت ارادہ) کے حق کو جاننااوراس حق کی پوری پوری ادائیگ ہے، جہالت اور ہیں ہے کہ کہا جائے: ''وہ چیز قطعاً واجب نہیں' (یعنی اس کا ہونا قطعاً ضروری نہیں ) اور شرائع ساویہ نے جہالی کا ٹو گل ہے، چنا نچے شرائع الہید نے ایمان بالقدر کو ثابت کیا ہے اور یہ کہ: ''جو چیز بھے کو گئے، وہ مجھے چو کئے والی شہیں گئی ہیں اور جو جیز بھے کہ: ''اس مقام (یعنی تعلق حادث) مہیں تھی ، اور جو جیز تھے چوک گئی وہ مجھے بیزی بہیں سکی تھی' اور رہا جبکہ کہا جائے کہ: ''اس مقام (یعنی تعلق حادث) کے اعتبارے اُس کا کرنا اور نہ کرنا درست ہے' تو وہ قطعاً برحق علم ہے، جس طرح سے یہ بات ہے کہ جب آپ کسی خوبا یہ کے کونریند خرکت کرتے ویکھیں۔ پس اگر آپ یہ فیصلہ کریں کہ یہ حرکات چوبا ہے کونریند خرکت کرتے ویکھیں اور کسی مادہ کو مادیند خرکت کرتے ویکھیں۔ پس اگر آپ یہ فیصلہ کریں کہ یہ حرکات آپ فیصلہ کریں کہ وہ حرکات کی ایس علا میں بیٹ بیٹ ہوائی واجب کرتے والی ہے، پس ندو نرینہ مزاج اس سلسلہ کو واجب کرتا ہے اور نہ ماد یہ بیٹ بیٹ خوش و بیجان کہیں ہو جوب کی نقل کرتا ہے اور اگر آپ اعتباد کرتا ہے اور ایس کے نقلو فیصلہ کیا۔ اور اگر آپ اعتباد کرتا ہے اور یہ کہی آپ نے غلط فیصلہ کرتا ہے اور اس پر کو کہا تھوں کے ساتھ در از ہونے والا ہے وہ بالائی وجوب کی نقل کرتا ہے اور اس پر اعتباد کرتا ہے اور ایس ہو کہی آپ نے غلط فیصلہ کیا۔ اعتباد کرتا ہے اور رہ کہی آپ نے غلط فیصلہ کیا۔ اور اس کی کو کی مقصد نہیں ہے گوبیا ان حرکات کے پیچھے ان کہا کو کی مقصد نہیں ہے تو بھی آپ ہے گوبیان خری سے تو بھی آپ نے غلط فیصلہ کیا۔ ان کا کو کی مقصد نہیں ہے تو بھی آپ نے غلط فیصلہ کیا۔

بلکہ حق اور یقینی امر دونوں باتوں کے درمیان ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ اختیار ایسا معلول ہے جواپی علتوں سے پیچھے فہیں رہ سکتا اور جوکام کرنامقصود ہے اس کوعلتیں واجب کرتی ہیں۔ اور ممکن نہیں ہے کہ وہ نہ ہولیکن بیا اختیاراس کے حال میں سے بیہ بات ہے کہ وہ مسر ورہو، اس کی ذات کی طرف نظر کرتے ہوئے، اور اس کے اوپر کی جانب نہ دو کہتے ہوئے، پس اگر آپ اس مقام (یعنی اختیار) کا حق اداکریں اور کہیں کہ: ''میں اپنی ذات کے اندر پاتا ہوں کہ کرنا اور نہ کرنا ورنہ کرنا کو اختیار کیا ہے تو اختیار اس کے کرنے کی علت ہوگیا'' تو آپ نے بچ کہا اور نیکی کا کام کیا۔ پس شرائع ساویہ نے اس ارادہ کے بارے میں اطلاع دی ہے جواس مقام میں دراز ہونے والا ہے (یعنی جو خداداد صلاحیتوں سے بیدا ہوتا ہے)

اورحاصل کلام: یہ ہے کہ ایسا ارادہ یقینا ثابت ہوگیا جس کا تعلق نیا قائم ہوتا ہے اورد نیا وآخرت میں مجازات ثابت ہوگئی۔ اور یہ بات ثابت ہوگئی کہ مد ہر عالم نے عالم کی تدبیر فرمائی ہے ایسی شریعت واجب کر کے جس پرلوگ چلیں تا کہ وہ اس سے فائدہ حاصل کریں۔ پس معاملہ اس سے ملتا جلتا ہے کہ آقانے اپنے غلاموں کو کسی خدمت پر ما مور کیا اور ان سے وہ خدمت طلب کی۔ اور ان سے خوش ہوا، جنہوں نے خدمت کی ، اور ان سے تاراض ہوا جنھوں نے خدمت نہ کی۔ پس ادیان ساویہ اس عنوان سے نازل ہوئے اُس وجہ سے جوہم نے (باب الایمان بصفات اللہ میں) ذکر کی ہے کہ شریعتیں صفات و غیر دیے سالہ میں نازل ہوتی ہیں ایسی تجبیر سے جس سے فصیح ترتبیر نہ ہوا ور واضح میں) ذکر کی ہے کہ شریعتیں صفات و غیر دیے سالہ میں نازل ہوتی ہیں ایسی تجبیر سے جس سے فصیح ترتبیر نہ ہوا ور واضح میں اور کی ہوتی ہیں ایسی تجبیر سے جس سے فسیح ترتبیر نہ ہوا ور واضح میں از کر کی ہوتی ہیں ایسی تعبیر سے جس سے فسیح ترتبیر نہ ہوتی ہیں ایسی تعبیر نہ ہوتی ہونا مجاز متعارف ہو۔

#### لغت وتشريح:

المَرْمَى: ترجینے کی جگہ ، مجازی معنی ہیں مقصد کہاجاتا ہے کلام بعید المعرمی: دوررس کلام ..... اکانت حقیقة النح میں ، مزة توبید کے گئے ہے، جیسے لا اُسالی اُقُسَٰتَ اُم قعدتَ : مجھے تیرے کھڑے ہونے یا بیٹھنے کی کوئی پرواہ نہیں ایعنی دونوں میرے نزدیک برابر ہیں ..... حقیقت لغویہ: لفظ کے حقیقی لغوی معنی مراد ہونا ہجاز متعارف: لفظ کے وہ مجازی معنی مراد لینا جوعرف میں رائے ہیں، جیسے لا آکل من ھذہ الشجرة میں درخت کے ہے ، جھکے وغیرہ مراد لینا حقیقت لغویہ ہواداس کے پھل مراد لینا یااس کی قیمت مراد لینا مجاز متعارف ہے .... پس عبارت کا مطلب یہ ہے کہ صفات لغویہ ہواداس کے پھل مراد لینا یااس کی قیمت مراد لینا مجاز متعارف ہے .... پس عبارت کا مطلب یہ ہے کہ صفات الہیہ کے بیان میں (اور ارادہ بھی ایک صفت ہے ) واضح اور عام فہم تعبیرات اختیار کی جاتی ہیں ۔ اور کہیں این کے حقیقی لغوی معنی مراد ہوتے ہیں ، اور کہیں مجازی ۔ پس جولوگ صفات کے باب میں اصرار کرتے ہیں کہ ہر جگدان کے حقیقی لغوی معنی مراد کے جا کیں ، وہ مسئلہ میں غلو کرتے ہیں ۔



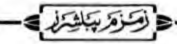
# "حق اللهُ" كي تفهيم كاطريقه

عبادت الله تعالیٰ کابندوں پرایک حق ہے چونکہ بیا یک عامض علم ہے،جلدی سے بچھ میں آنے والی بات نہیں ہے۔اس کئے شرائع الہید میں یہ حقیقت ایسی تمین باتوں کے ذریعہ ذہن شین کرائی گئی ہے جولوگوں کے نزدیک مسلم اور بدیہی ہیں: ① لوگوں کو یہ سمجھایا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ بندوں پرانعام واحسان فرمانے والے ہیں۔اورمُنعم ومحسن کاشکر بجالا نا ضروری ہے اورعبادت نعمتوں کے شکریدگی ایک صورت ہے۔

- ﴿ لوگوں کو بتایا گیاہے کہ جولوگ اللہ تعالیٰ ہے روگر دانی کرتے ہیں اوران کی عبادت نہیں کرتے ،ان کواللہ تعالیٰ دنیا میں سخت سزادیتے ہیں۔عادوثمو داور فرعو نیوں کا حال سب کومعلوم ہے۔
- ۔ اور اور کواس ہے بھی واقف کیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ اطاعت شعاروں کوآخرت میں بہترین صلہ عطافر مائیں گےاور نافر مانوں کوسزادیں گےاوران کوجہنم رسید کریں گے۔

تفہیم کے ان تین طریقوں سے تین علوم وجود میں آئے ہیں:

- 🛈 تذکیر بالاءاللہ یعنی اللہ کی نعمتوں کا تذکرہ کرکے لوگوں کونصیحت کرنا۔
- 🕑 تذکیر بایام الله یعنی گذشته نافر مان اقوام کی ہلاکت کے واقعات ذکر کر کے لوگوں کوفہمائش کرنا۔



لوگول كوسمجھا نا۔

#### نو الني ان تريم ميں ان تينوں علوم كى پورى بورى تشريح فر مائى گئى ہے۔

ثم مكّنت الشرائعُ الإلهيةُ هذه المعرفةَ الغامضةَ من نفوسهم بثلاثةِ مقاماتٍ مسلّمةٍ عندهم، جاريةً مجرى المشهوراتِ البديهية بينهم:

أحدهما: أنه تعالى مُنعِمٌ، وشكر المنعِم واجب، والعبادةُ شكر له على نِعَمِه.

و الثاني: أنه يُجازى المعرضين عنه، التاركين لعبادته، في الدنيا أشدَّ الجزاء.

و الثالث: أنه يجازي في الآخرة المطيعين و العاصين.

فانبسطت من هنالك ثلاثة علوم: علم التذكير بآلاء الله، وعلم التذكير بأيام الله، وعلم التذكير بأيام الله، وعلم التذكير بالمعاد، فنزل القرآن العظيم شرحًا لهذه العلوم.

تر جمہ: پھرشرائع ساویہ نے بید قبق علم لوگوں کے دلوں میں بٹھایا ،ان کے نز دیک سلمہ تمین باتوں کے ذریعہ جوان کے درمیان مشہور بدیمی باتوں کی طرح تھیں :

اول: یہ کہاللہ تعالیٰ منعم ہیں اور منعم کاشکرواجب ہے۔اورعبادت ان نعمتوں پراللہ تعالیٰ کاشکر بجالا ناہے۔ دوم: یہ کہاللہ تعالیٰ ان لوگوں کو جواللہ سے اعراض کرنے والے اوران کی عبادت ترک کرنے والے ہیں ،ان کودنیا میں سخت سزادیتے ہیں۔

سوم: بیکہ اللہ تعالیٰ آخرت میں اطاعت کرنے والوں کواور نافر مانی کرنے والوں کوان کے اعمال کا بدلہ دیں گے۔ پس یہاں سے تین علوم پھیلے :علم التذکیر بآلاءاللہ علم التذکیر بایام اللہ اورعلم التذکیر بالمعاد ، پس انز اقر آن کریم ان علوم کی تشریح کرتا ہوا۔

 $\triangle$ 

# "حق الله" فطرى ميلان كى تعبيروتر جمانى ہے

عبدالست میں انسانوں کو جو درس معرفت دیا گیا تھا، اس کے اثر سے ہرانسان کی فطرت میں اپنے خالق جل مجدہ کی طرف میلان پایا جاتا ہے۔ یہ میلان قلبی ایک مخفی امر ہے اس کا نمود اور دکھا وا (Appearance) اس کے خلیفہ (قائم مقام) اور مُظِنَّه (ملنے کی احتمالی جگه ) کے ذریعہ ہوتا ہے، اور وجدان سیجے سے بیہ بات ثابت ہوئی ہے کہ اس مخفی میلان کی ترجمانی پی عقیدہ کرتا ہے کہ:''عبادت اللہ تعالی کا اپنے بندوں پر حق ہے، کیونکہ وہ بالارادہ منعم ومجازی ہیں' اور پی عقیدہ ذہن نشین کرنے کے لئے مذکورہ علوم ثلاثه کی ضرورت ہے اس لئے شرائع البیہ میں ان علوم کی تشریح کا بہت میں سے میں سے میں سے میں اس میں میں سے میں سے میں اس میں میں سے میں سے میں اس میں میں سے میں اس میں اس میں میں اس میں میں سے میں اس میں سے میں سے میں سے میں اس میں میں میں سے میں سے

زیادہ اہتمام کیا گیاہے۔اورمضامین پھیر پھیر کربیان کئے گئے ہیں۔ پس جو مخص ارادہ خداوندی کامنکرہے، یا ثبوت حق کا انکار کرتا ہے یا مجازات کا قائل نہیں ہے وہ بددین ہے، اپنی فطرت سلیمہ کوضائع کرنے والا ہے۔وہ فطری میلان کے نائب وخلیفہ کو بعنی اس عقیدہ کو جواس میلان کی جگہ رکھا گیاہے خراب کر کے اپنے ہی پیروں پر کلہاڑی مارتا ہے۔

وإنما عظمت العناية بشرح هذه العلوم: لأن الإنسان خُلق في أصل فطرته ميل إلى بارئِه جَلَّ مجدُه، وذلك الميلُ أمر دقيق، لا يَتَشَبَّحُ إلا بخليفته و مَظِنَّته؛ وخليفَته و مَظِنَّته على ما أثبته الوجدانُ الصحيح: الإيمان بأن العبادة حقَّ الله تعالى على عباده، لأنه منعم لهم، مجازِ على أعمالهم. فصن أنكر الإرادة، أو ثبوت حقه على العباد، أو أنكر المجازاة فهو الدهرى الفاقدُ لسلامة فطرته، لأنه أفسد على نفسه مَظِنَّة الميل الفطرى، المُودَع في جبلته، ونائبة وخليفته والمأخوذ مكانه.

ترجمہ: اور (قرآن کریم اور سابقہ شریعتوں میں ) ان علوم (ثلاثه) کی تشریح کا بہت زیادہ اہتمام اس لئے کیا گیا ہے کہ انسان کی اصل فطرت میں اپ خالق جل مجدہ کی طرف میلان پیدا کیا گیا ہے۔ اور بیمیلان ایک دقیق (مخفی) امر ہے۔ وہ محسوس شکل اختیار نہیں کرتا مگر اس کے خلیفہ اور مظنہ کے ذریعہ۔ اور اس کا خلیفہ (نائب) اور اس کا مظنہ (یعنی کسی چیز کے حاصل ہونے کی اختالی جگہ ) اس طور پرجس کو وجد ان صحیح نے ثابت کیا ہے: ''اس بات پر ایمان لانا ہے کہ عبادت اللہ تعالیٰ کا اپنے بندوں پر حق ہے ، اس لئے کہ وہ (بالارادہ) ان پر انعام کرنے والے ہیں (اور) ان کوان کے اعمال کا بدلہ دینے والے ہیں ''

پس جو شخص اراد ۂ خداوندی کا انکار کرتا ہے، یا بندوں پراللہ کے حق کے ثبوت کا انکار کرتا ہے یا مجازات کا انکار کرتا ہے، تو وہ شخص ایساد ہرید (بددین ) ہے جواپی فطرت سلیمہ کو کھونے والا ہے۔اس لئے کہاس نے اپنا نقصان کیا ہے اس فطری میلان کے مظنہ کو دگاڑ کر جواس کی فطرت میں ودیعت کیا گیا ہے اوراس میلان کے نائب وخلیفہ کو اوراس کی جگہ میں کی ہوئی چیز کو دگاڑ کر۔

## فطرى ميلان ايك نوراني لطيفه ب

دل کا میلان محبوب کی طرف رہتا ہے۔ یہ میلان ایک باریک قبلی کیفیت ہے، اس کا ادراک دیگر وجدانیات: مجوک پیاس کی طرح وجدان ہی ہے ہوسکتا ہے، اس پر دلائل و ہراہین قائم نہیں کئے جاسکتے۔ جوشخص لطائف خمسہ، سبعہ اور تسعہ کی طرح وجدان ہی کے اسکتے۔ جوشخص لطائف الله الله الله جان لے (ان لطائف کی تشریح شاہ صاحب رحمہ اللہ کی کتاب الله طاف القد سوفی لسطائف النفس (فاری) میں اور النہ فھیے مات ا:۲۲۹ میں ہے) تو وہ ضروراس نورانی لطیفہ (میلان قبلی) کا ادراک کرلے گا اوراللہ تعالی کی طرف اس لطیفہ کے میلان کو بھی سمجھ لے گا۔ صوفیا کی اصطلاح میں اس میلان کو محبت ذاتی کہتے ہیں۔ یعنی وہ محبت جوفطری ہے کسی عارض کی وجہ سے نہیں ہے۔ اور پہلطیفہ بھی دیگر وجدانیات کی طرح دلائل ہے قابو میں نہیں لایا جاسکتا۔ جیسے بھو کے کی بھوک اور پیاہے کی پیاس کو دلیل سے نہیں شمجھایا جاسکتا، اس طرح اس میلان کا بھی صرف ادراک کیا جاسکتا ہے اور نہ سمجھایا جاسکتا ہے اور نہ سمجھان کو اسکتا ہے اور نہ سمجھان کو اسکتا ہو اسکتا ہے اور نہ سمجھان کے اسکتا ہے اور نہ سمجھان کی سمجھان کیا ہے اسکتا ہے اسکتا ہے اور نہ سمجھان کے اسکتا ہے اور نہ سمجھان کو اسکتا ہے اسکتا ہے

وإن شئت أن تعلم حقيقة هذا الميل، فاعلم: أن في روح الإنسان لطيفة نوارنية، تميل بطبعها الى الله عَزَّ وجلَّ، ميلَ الحديد إلى المغناطيس، وهذا أمرٌ مدرَكٌ بالوجدان، فكلُّ من أمعن في الفحص عن لطائف نفسه، وعرف كلَّ لطيفة بحيالها، لابد أن يُدرك هذه اللطيفة النورانية، ويُدرِكَ ميلها بطبعها إلى الله تعالى، ويسمى ذلك الميلُ عند أهل الوجدان بالمَحبة الذاتية، مَثَلُه كمثل سائر الوجدانيات لا يُقتنص بالبراهين، كجوع هذا الجائع، وعطشِ هذا العطشان.

تر جمہ: اوراگرآپ اس میلان کی حقیقت سمجھنا چاہتے ہیں تو جان لیں کہ روح میں ایک نورانی لطیفہ (باریک چیز)
ہے، جوفطری طور پراللہ تعالیٰ کی طرف مائل ہوتا ہے، جس طرح لو ہامقناطیس کی طرف مائل ہوتا ہے۔ اور یہ چیز وجدان
ہے جانی جاتی ہے۔ پس ہرو ہ محف جولطا نفض کی اچھی طرح تفتیش کرے اور وہ ہر لطیفہ کو الگ الگ جان لے ، ضرور ک
ہے کہ وہ اس نورانی لطیفہ کو پالے اور اس کے اللہ تعالیٰ کی طرف فطری میلان کو بھی سمجھ لے۔ اور اہل وجدان کے نزدیک
ہے میلان محبت ذاتی کہلاتا ہے۔ اور اس کا حال دیگر وجدانیات کے حال جیسا ہے دلائل سے وہ شکار نہیں کیا جاتا جیسے
میلان محبت ذاتی کہلاتا ہے۔ اور اس کا حال دیگر وجدانیات کے حال جیسا ہے دلائل سے وہ شکار نہیں کیا جاتا جیسے
مخصوص بھوکے کی بھوک ، اور متعین پیاسے کی بیاس۔

لغات: فَحَصَ (ف) فَحْصَاعنه :تفتیش کرنا، کھود کرید کرنا..... بِحِیَالِهَا:علحد ہلحد ہ ، کہاجا تا ہے فَعَدَ کلّ علی حِیّالِه: ہرایک علحد ہلحد ہ بیٹےا۔

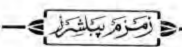
# فطري ميلان كالجهى احساس نهيس ہوتا

الله تعالیٰ کی طرف فطری میلان پیخص میں موجود ہوتا ہے۔ پیخص کواپنے خالق جل مجدہ سے محبت ہے۔ سورة

النطقیف آیت ۱۵ ہے ﴿ کَادُّ، إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمُئِذِ لَمَهْ حَجُوْبُونَ ﴾ (ہرگز ایسانہیں، بینک وہ لوگ اُس دن اپ رب سے روک دیئے جائیں گے اور پیمُروئی ان کے سرز اہوگی۔اگر کفار میں الذی کو جبت اور شوق دیدار خدہ تا تو زیارت سے محروی ان کے لئے سرز اکیے ہوتی ؟ غرض ہر انسان کی فطرت میں محبت ذاتی گوندھ دی گئی ہے۔ مگر انسان جب فلی تقاضوں میں لیعنی آل وہ ال کے دھندوں میں اور خواہشات کے دباؤ میں ہوتا ہے تو اس کو اس فطری میلان کا احساس نہیں ہوتا، جیسے ہے حس کرنے والی دواء خواہشات کے دباؤ میں ہوتا ہے تو اس کو اس فطری میلان کا احساس نہیں ہوتا۔ مگر جب شلی تقاضوں کی مزاحمت ختم ہوجاتی ہوتا کے تو گئی ہے۔ کا احساس نہیں ہوتا۔ مگر جب شلی تقاضوں کی مزاحمت ختم ہوجاتی ہوتا کے تو گویا مختل دواء کا اثر زائل ہوگیا، اب جس طرح تکلیف کا احساس شروع ہوتا ہے، محبت ذاتی بھی انجرتی ہوا قطری میلان کا پیت چل جا ور فطری میلان کا پیت چل جا تا ہے مگر کیسے اور کہ ہوتا ہے، محبت ذاتی بھی انجرتی ہوجاتی ختم ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا ہوتی ہو ہوتا ہے۔ کوئکہ موت سے نسمہ (روح حیوانی) کے بہت سے اجزاء منتشر ہوجاتے ہیں اور اس کی صلاحیتیں گھٹ جاتی ہیں۔اور نسمہ ہی شلی نقاضوں کا سرچشہ تھا اس کے جب اس میں افریا کی تا ہوتی ہی اور کی خواہش کی نقاضوں کا سرچشہ تھا اس کے جب اس میں افریا ہوتی ہی سے بڑجاتے ہیں۔اس کے مزاحمت ختم ہوجاتی ہوں۔اور پر مشقت عبادتوں کے در پید مرنے سے پہلے ہی نفس کو مار دیا جائے تو بھی شفی نقاضوں کی مزاحمت ختم ہوجاتی ہولی اور پر مشقت عبادتوں کے در بعد مرنے سے پہلے ہی نفس کو مار دیا جائے تو بھی شفی نقاضوں کی مزاحمت ختم ہوجاتی ہولی کو اور بحیت ذاتی کو اکرے کا موقعہ کی جاتا ہے۔

فإذا كان الإنسان في غاشية من أحكام لطائفه السفلية، كان بمنزلة من استعمل مُحَدِّرًا في جسده، فلم يُجِسَّ بالحرارة والبرودة، فإذا هَدَأَتْ لطائفُه السفلية عن المزاحمة: إما بموتٍ اضطرارى يوجب تَنَاثُر كثير من أجزاء نسمته ونقصانَ كثيرٍ من خواصِّها وقُواها، أو بموت اختيارى، وتمسُّكِ حِيَلٍ عجبيةٍ من الرياضات النفسانية والبدنية، كان كمن زال المخَدِّرُ عنه فأدرك ماكان عنده، وهو لايشعر به.

ترجمہ: پس جب انسان اپنے سفلی لطائف کے احکام کے پردہ میں ہوتا ہے تو وہ اس شخص سا ہوتا ہے جس نے کوئی ہے۔ جس کرنے والی چیز اپنے جسم میں استعال کی ہو، پس وہ گری، سردی کا احساس نہیں کرتا۔ پھر جب اس کے سفلی لطائف مزاحت سے پرسکون ہوجاتے ہیں یا تواضطراری موت کی وجہ سے جواس کے نسمہ کے اجزاء میں سے بہت سے اجزاء کے بھر جانے کو واجب کرتی ہے اور نسمہ کی خصوصیات اور اس کی صلاحیتوں میں سے بہت سوں کے کم ہوجانے کو واجب کرتی ہے یا اختیاری موت سے اور نفسانی اور جسمانی ریاضتوں میں سے بچیب تدبیروں کو اختیار کرنے سے، تو وہ اس میلان کو سمجھتا ہے جواس کو ماصل ہے ، در انحالیکہ اس کو اور اک کا شعور پہلے نہ تھا (و ہو جملہ حال ہے کان کے اسم کا)



#### فطری میلان ضائع کرنے والوں کے احوال

انسان میں اللہ تعالی نے اپنے خالتی جل مجدُہ کی طرف جو فطری میلان (نورانی لطیفہ) ودیعت فرمایا ہے، اگرانسان
اس کوضائع کردیتا ہے اورزندگی بحروہ اللہ تعالیٰ کی طرف مائل نہیں ہوتا تو مرنے کے بعدا یسے لوگ دوشم کے ہوجاتے ہیں:
ایک: سادہ طریقہ پرمیلان کوضائع کرنے والے یعنی جہل بسیط میں مبتلا لوگ، جن کو جہل کا ادراک ہوتا ہے
سے بدین مسلمان ہیں۔ جو اللہ تعالیٰ پر ایمان تو رکھتے ہیں، مگر ایمان کے تقاضوں کو پورانہیں کرتے ۔ نہ نمازیں
پڑھتے ہیں، نہ زکات اداکرتے ہیں۔ ایسے لوگ موت کے بعد کمال نوعی سے محروم رہ جاتے ہیں۔ کمال نوعی کی تفصیل
محث رابع کے باب اول میں گذر چی ہے ۔ ایسے لوگوں پر ایمان کی برکت سے موت کے بعد کچھا خروی احوال
منطف ہوتے ہیں، مگر انکشاف تام نہیں ہوتا یعنی وہاں کی پچھتیں ان کو حاصل ہوتی ہیں، مگر وہ اخر وی نعمتوں سے کائل
طور پر بہرہ ورنہیں ہوتے ۔ اور بیصورت حال اس لئے پیش آتی ہے کہ ان لوگوں میں انکشاف تام کی استعداد مفقود ہوتی
ہے بعنی اعمال نہ کرنے کی وجہ سے ان کی ایمانی صلاحیت بہت ہی کمزور ہوتی ہے، اس وجہ سے اخر وی احوال کا ان پر انکشاف تام نہیں ہویا تا، اور وہ موت کے بعد حیران، پریشان اور میکے کے رہ جاتے ہیں۔

دوم: وہ لوگ ہیں جنہوں نے نہ صرف یہ کہ فطری میلان کوضائع کردیا ہے، بلکہ ان کے قُوی علمیہ ( دل ود ماغ) غلط عقائد سے بھرے پڑے ہیں یاان کے قُوی عملیہ (اعضاء) بدکاریوں میں مبتلا ہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔کفاراور بددین مسلمان ہیں۔ان کے اخروی اوردنیوی احوال درج ذیل ہیں:

اُخروی احوال: یہ لوگ بیں از مرگ کھینچا تانی میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ان کانفس ناطقہ (روح ربانی) چونکہ عالم بالاکی چیز ہے اس کئے وہ جروت کی طرح کھنچ جاتا ہے۔اوران کانسمہ (روح حیوانی) پستی کی طرف کھنچ جاتا ہے، کیونکہ اس نے فطری میلان کے برخلاف حالت کمار کھی ہے۔اوراس تجاذب کی وجہ سے ان کے نفوس سے ایک وحشت اٹھتی ہے اوروہ نفوس ہی پر چھاجاتی ہے اور بیہ وحشت ناکی ان کے لئے مستقل سوہان روح بنی رہتی ہے۔

علاوہ ازیں بھی برزخ اور بھی اس کے بعد کے مواطن میں ان کے سامنے ایسے واقعات رونما ہوں گے جواس وحشت کے ترجمان اوراس کے پیکر ہائے محسوس ہوں گے، جیسے صفراوی مزاج آ دمی کوخواب میں آگ اور شعلے نظر آتے ہیں ،ای طرح ان لوگوں کے سامنے سانپ اور بچھونمودار ہوں گے اور وہ ان کوڈسیں گے۔

اوراس سزاکی بنیاد معرفت نفس کاعلم ہے یعنی ہر مخص پرلازم ہے کہ وہ اپنفس کواوراس پرلازم ہونے والے حقوق کو پہچانے، ورنداس کا انجام وہ ہوگا جواو پر مذکور ہوا۔ مشہور بزرگ یجی بن مُعاذ رازی رحمہ اللہ (متوفی ۲۵۸ھ) کامشہور ارشاد ہے کہ من عرف نفسه فقد عرف ربّہ یعنی جس نے اپنفس کو پہچان لیااس نے اپنے رب کو پہچان لیا۔ کیونکہ معرفت میں ہے کہ من عرف نفسه فقد عرف ربّہ یعنی جس نے اپنفس کو پہچان لیااس نے اپنے رب کو پہچان لیا۔ کیونکہ معرفت

نفس معرفت رب کومتلزم ہے، پس جومخص اس معرفت (علم) ہے کورا ہوتا ہے، اس کی بہی سزا ہوتی ہے۔ د نیوی احوال: اور وہ لوگ جب تک بقید حیات رہتے ہیں، ملا اعلی کا غصہ ان کو گھیرے رہتا ہے۔ ان کا غصہ ملاً سافل کے دلوں میں اور دیگر بااختیار مخلوقات (جن وانس) کے دلوں میں اس الہام کی شکل اختیار کر لیتا ہے کہ ان کوستاؤ

اورایذا ئیں پہنچاؤ — چنانچا ہےلوگ د نیوی زندگی میں بھی تنگی کا جینا جیتے ہیں۔ ہروفت د نیا کی حرص ، ترقی کی فکر میں اور کمی کے اندیشہ میں ہے آ رام رہتے ہیں اور رسوائی اور بدنامی کے اندیشوں میں گھرے رہتے ہیں۔

اوراس سزاکی بنیادلوگوں کے دلوں میں جو خیالات اور تقاضے پیدا ہوتے ہیں ، ان کے اسباب کی معرفت ہے ، جس کی تفصیل مبحث اول کے باب دہم میں گذر چکی ہے۔ جوشخص ان اسباب سے واقف نہیں ہوتا اور برے خیالات اور برے تقاضوں کا سد باب نہیں کرتا اس کی سزایہی ہے جواو پر مذکور ہوئی۔

حاصل کلام: یہ ہے کہ تین باتیں: جروت کی جانب میلان، ایسے اتمال کرنا جو مفلی تقاضوں کی مزاحمت سے نجات دیں اورا یسے اتمال کے ترک پرمؤاخذہ، یہ تینوں باتیں صورت نوعیہ کا اوراس کی صلاحیتوں کا مقتضی اوراس کے وہ آثار ہیں جن کا خالق صُور اور واجب وجود کی طرف مصلحت کلیہ کے موافق ہر انسان پر فیضان ہوتا ہے۔ ایسانہیں سمجھنا چاہے کہ یہ تینوں باتیں لوگوں نے خود ہی اپنے اور لازم کر لی ہیں یا ایک ریت چل چاہئے کہ یہ تینوں باتیں لوگوں نے خود ہی مطابق لوگ علی ہیں اور لوگوں نے خود ہی اپنے اور لازم کر لی ہیں یا ایک ریت چل پڑی ہے جو اللہ تعالیٰ کی ہے جو اللہ تعالیٰ کی کے مطابق لوگ عمل پیرا ہیں۔ بلکہ یہ باتیں در حقیقت اس نور انی لطیفہ کے تقاضے کو پورا کرتے ہیں اور اس کی بجی کو سنوارتے ہیں۔ خلاصہ یہ طرف تھنچتا ہے۔ لوگ عبادت کے ذریعہ اس لطیفہ کے تقاضے کو پورا کرتے ہیں اور اس کی بجی کو سنوارتے ہیں۔ خلاصہ یہ ہے کہ عبادت و بندگی میلان قلبی اور نوار نی لطیفہ کا ایک حق ہے جو آدمی ادا کرتا ہے۔

#### فإذا مات الإنسان وهو غير مُقبل على الله تعالى:

فإن كان عدمُ إقباله جهلًا بسيطا وفقدًا ساذجا، فهو شقى بحسب الكمالِ النوعي، وقد يُكشف عليه بعضُ ما هنالك، ولايتم الانكشاف لفقد استعداده، فبقى حائرًا مبهوتا.

وإن كان ذلك مع قيام هيئة مضادَّة في قُواه العلمية أو العملية، كان فيه تجاذب: فانجذبت النفسُ الناطقة إلى صُفْع الجبروت، والنسمة بما كسبت من الهيئة المضادَّة إلى السفل؛ فكانت فيه وحشة ساطعة من جوهر النفس، منبسطة على جوهرها؛ وربما أوجب ذلك تمثُلُ واقعاتِ هي أشباح الوحشَّة، كما يرى الصفراوى في منامه النيرانَ والشُّعَلَ ——وهذا أصلُّ توجبهُ حكمة معرفة النفس.

وكان أيضًا فيه تحديقُ غضبٍ من الملا الأعلى، يوجب إلهاماتٍ في قلوب الملائكة، وغيرها من ذوات الاختيار: أن تُعَذِّبَه وتُؤلِمَه؛ --وهذا أصلٌ تُوْجِبُهُ معرفةُ أسباب الخطرات

والدواعي الناشئة في نفوس بني آدم.

وبالجملة: فالميلُ إلى صُقْع الجبروتِ، ووجوبُ العمل بما يَفُكُ وَثَاقَهُ من مزاحمة اللطائف السفلية، والمواخذة على ترك هذا العملِ، بمنزلةِ أحكام الصورةِ النوعية، وقُواها، وآثارِها الفائضةِ في كل فرد من أفراد النوع، من بارى ءِ الصُّور ومُفيض الوجود، وفق المصلحةِ الكلية، لاباصطلاح البشر، والتزامِهم على أنفسهم، وجَرَيَانِ رسومهم بذلك فقط، وكلُّ هذه الأعمال في الحقيقة حقُّ هذه اللطيفة النورانية، المنجَذِبة إلى الله، وتوفيرُ مقتضاها، وإصلاح عوجها.

ترجمه: پس جب انسان مرجاتا ہے، درانحالیکہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہونے والانہیں ہوتا:

تواگراس کی اللہ کی طرف بے تو جہی جہل بسیط اور میلان کوسادہ گم کرنا ہوتا ہے تو وہ کم نصیب رہ جاتا ہے، کمال نوعی کے اعتبار سے ۔ اور بھی اس پر بعض وہ چیزیں منکشف کی جاتی ہیں جو وہاں ( آخرت میں ) ہیں ۔ اور انکشاف تا منہیں ہوتا ، انکشاف تام کی استعداد کے مفقو دہونے کی وجہ ہے ، پس وہ جیران ہکا بکارہ جاتا ہے۔

اوراگروہ بات ( یعنی اللہ تعالی کی طرف ہے تو جہی ) ہوتی ہے اس کے قو کی علمیہ اور عملیہ میں میلان کے برخلاف حالت کے قائم ہونے کے ساتھ ، تو اس میں کھینچا تانی ہوتی ہے: پس نفس ناطقہ جروت کی جانب کھنچ جاتا ہے ، اور نسمہ فطری میلان کے برخلاف ہیئت کے کمانے کی وجہ سے نیچے کی طرف کھنچ جاتا ہے ۔ پس ہوتی ہے انسان میں وحشت ، پر خطے والی اس کے نفس کی ذات ہے ، پھیلنے والی نفس کی ذات پر اور بھی وہ چیز واجب کرتی ہے ایسے واقعات کے رونما ہونے کو جو وحشت کے پیکر ہائے محسوس ہوتے ہیں ، جس طرح صفراوی مزاج آ دمی خواب میں آگ اور شعلے دیکھتا ہے ۔ اور یہ (سزاکی ) وہ بنیاد ہے جس کو ثابت کرتی ہے نفس کی معرفت کاعلم ۔

اور نیز ہوتا ہے انسان میں ملا ُ اعلی کے غصہ کا ایسا گھیر نا جوالہا مات کو واجب کرتا ہے ملائکہ سافلہ کے دلوں میں ، اور ان کے علاوہ ذکی اختیار مخلوقات (بعنی جن وانس) کے دلوں میں کہ وہ اس کوستا نمیں اور اس کو تکلیف پہنچا نمیں — اور پی(سزاکی) وہ بنیاد ہے جس کو ثابت کرتی ہے انسانوں کے دلوں میں پیدا ہونے والے (ٹرے) خیالات اور (برے) تقاضوں کے اسباب کی معرفت۔

اورخلاصۂ کلام: پس جروت کی جانب میلان، اورالی باتوں پڑمل کا واجب ہونا جواس کی قیدکو کھولدیں سفلی تقاضوں کی مزاحت ہے، اوراس ممل کے ترک کرنے پرموًاخذہ کا ہونا (بیتینوں باتیں) بمزلۂ صورت نوعیہ اوراس کی صلاحیتوں کے مزاحت ہے، اوراس کے اُن آثار کے ہیں جن کا نوع کے افراد میں سے ہرفر دیر فیضان ہوتا ہے، خالق صُور اور واہب وجود کی طرف سے، مصلحت کلیہ کے موافق نہیں ہیں (فذکورہ نتیوں باتیں) صرف انسانوں کے اتفاق

کرنے کی وجہ سے،اورانسانوں کے ان باتوں کوا ہے اوپر لازم کرنے کی وجہ سے اوراس کے مطابق ان میں رواج چلنے کی وجہ سے۔اور بیسب کام ( یعنی مذکورہ تینوں کام ) در حقیقت اس نورانی لطیفہ کاحق ہیں ، جواللہ تعالیٰ کی طرف تھنچنے والا ہے،اوراس لطیفہ کے تقاضوں کو پورا کرنا ہے اوراس کی کجی کوسنوارنا ہے۔

#### لغات:

#### تركيب:

السمیلُ این دونوں معطوفات کے ساتھ لل کرمبتداء ہے اور ہسئولة النخبر ہے ..... فَو اها کا عطف المصورة النوعية پر ہے اور آثار ها کا أحكام پر ..... من بارى ۽ إلخ متعلق ہے الفائضة ہے ..... وَ فَقَ مَصُوبِ بنزعُ خَافَضَ ہے اور جارمجرورکامتعلق وہی ہے جو بسئولة کامتعلق ہے ..... فقط کاتعلق لا کے تینوں مدخولوں ہے ہے۔ ہو اور جارمجرورکامتعلق وہی ہے جو بسئولة کامتعلق ہے ۔۔ تصحیح: تُوْ جِبُه دونوں جگہ اصل میں تَوْ جِیْه تھا ۔ تھے مخطوط کرا چی اور مخطوط برلین ہے گی ہے۔

# ہرحق بنفس کانفس پر ہوتا ہے، مہولت فہم کے لئے'' حق اللہ'' وغیرہ کہا جاتا ہے

اوپر خلاصة كلام كے طور پرتين باتيں ذكر كى گئى ہيں: ايك: جروت كى طرف ميلانِ قلبى، دوسرى: ايسے اعمال كا وجوب جوسفلى نقاضوں كى مزاحمت ہے بچاويں، تيسرى: ان اعمال كے ترك پرمؤاخذہ كا ہونا۔ پرتينوں باتيں درحقيقت اس نورانى لطيفہ كاحق ہيں جواللہ تعالى كى طرف ميلان ركھتا ہے۔ گر چونكہ ميضمون دقيق تھا۔ ہركہ ومبداس كونہيں بجھسكتا تھا۔ اور ميلان قلبى اور لطيفه 'نورانى كو بجھنے والے بھى معدودے چندلوگ ہى ہوتے ہيں۔ اس لئے عرف ميں اس حق كو ميلان كى طرف مضاف كيا جاتا ہے جس كى طرف وہ لطيفه مائل ہوتا ہے ميلان كى طرف مضاف كيا جاتا ہے۔ اور اس كوحق نفس (خودا پناحق) اور جس كا وہ قصد وارادہ كرتا ہے بعنی اللہ تعالى كی طرف اس حق كومنسوب كيا جاتا ہے۔ اور اس كوحق نفس (خودا پناحق) كہنے كے بجائے حق اللہ (اللہ كاحق) كہا جاتا ہے۔ يہ گويانس كے بعض رجانات كی تعیین ہے، جس رجانان كی جہت ہے وہ لطیفه اللہ كی طرف ربیان كی جہت ہے وہ لطیفه اللہ كی طرف ربیان ہوتا ہے۔ وہ لطیفه اللہ كی طرف ربیان ہوتا ہے۔ یہ گویانس کے بعض رجانات كی تعیین ہے، جس رجانان كی طرف ربیان

خوبصورت ہوی کی طرف ربحان، جاہ ومرتبہ کی طرف ربحان ای طرح ایک ربحان اللہ تعالیٰ کی طرف بھی ہوتا ہے پس جس طرح'' مال ومنال کی خواہش'' کہنا نفس کے بعض ربحانات کی تعیین ہے۔ اور'' جاہ ومرتبہ کی خواہش'' کہنا بعض دوسرے ربحانات کی تعیین ہے۔ کیونکہ عبادت دوسرے ربحانات کی تعیین ہے۔ کیونکہ عبادت میلان قلبی اور لطیفہ 'نورانی کے نقاضے ہے وجود میں آتی ہے اور میلان ایک ربحان ہے۔ اور عبادت کو '' حق اللہ'' کہنا میلان قلبی اور لطیفہ 'نورانی کے نقاضے ہے وجود میں آتی ہے اور میلان ایک ربحان ہے۔ اور عبادت کو '' حق اللہ'' کہنا کو یا مختصر تعبیر ہے اس لمبی عبارت کی کہ:'' عبادت نورانی لطیفہ کاحق ہے اس لطیفہ کے اللہ تعالیٰ کی جانب مائل ہونے کی جہت ہے'' ۔ پس شرائع البہ میں پیچھوٹ ای مختصر، آسان تعبیر میں اوا کی گئی ہےتا کہ لوگ اپنے خدا وا دعلوم کے ذریعہ اس کو سمجھوٹ کیس اور سنت اللی بھی بیہ جاری ہے کہ دقیق مضامین کو ان کے مناسب مثالی صورتوں میں نازل کیا جاتا ہے جس طرح معنویات خواب میں ایس کی نظیر ہوتی طرح معنویات خواب میں ایس کی نظیر ہوتی ہیں۔ بیس وحی کی زبان میں مہل ترتعبیر اختیار کرتے ہوئے کہا گیا کہ:''عبادت اللہ عالی کا اینے بندوں پرحق ہے''

ای طرح دیگر حقوق کو بھی ہم جھنا چا ہے ۔ جیسے قرآن کا حق ایمان داروں پر بیہ ہے کہ وہ اس کی تعظیم کریں اوراس کے احکام کی تعمیل کریں ۔ رسول اللہ سِٹالِنْفِائِیْم کا امت پر بیری ہے کہ وہ آپ ہے محبت رکھیں اور آپ کی پیروی کریں ۔ آقا کا غلاموں پر بیری ہے کہ وہ آقا کی خیر خواہی اور تابعداری کریں ، والدین کا اولا و پر بیری ہے کہ وہ ان کے ساتھ حسن سلوک برتیں اور رشتہ داروں کا حق صلہ رحی ہے ، اسی طرح اولاد کا ماں باپ پر ، شوہر کا بیوی پر ، بیوی کا شوہر پر ، استاذ کا شاگر دیر ، شاگر دیر ، شاگر دکا استاذ پر ، بادشاہ کا رعایا پر ، رعایا کا بادشاہ پر اور مملوکہ جانور کا مالک پرحق ہے ۔ بیسب حقوق در حقیقت آدی کے اپنی ذات پر اپنے ہی حقوق ہیں ۔ جذبہ بُرگی کا حق ہے کہ اس جذبہ کو پورا کیا جائے ، قرآن کریم پر ایمان رکھنے کا حق بیے کہ اس جذبہ کو پورا کیا جائے ، قرآن کریم پر ایمان رکھنے کا حق بیہ ہے کہ آن کی تعظیم اور اس کے احکام کی تعمیل کی جائے ، ور ندایمان کیا ہوا؟ جانور کے مالک ہونے کا حق بیہ ہے کہ اس کی اچھی طرح دیکھ بھال کی جائے وقیش علی ھذا ۔

۔ غرض پیسب حقوق نفس کے فس پر ہیں، تا کہ فس اپنے کمال کی تھیل کرے، اگر وہ حقوق کی ادائیگی کرتا ہے تواپنے نفع کے لئے کام کرتا ہے، کسی نفع کے لئے کام کرتا ہے، کسی کرتا ہے اور اگر وہ حقوق ادائییں کرتا تواپنی ذات برظلم وزیادتی کرتا ہے، کسی کاکوئی خاص نقصان نہیں کرتا۔

مگران تمام حقوق کی نسبت نفس کی طرف نہیں کی جاتی بلکہ ان کی طرف کی جاتی ہے جن ہے معاملہ ہے اور جن کی طرف سے مطالبہ ہے ہیں کہا جا تا ہے اللہ کاحق ،قرآن کاحق ،رسول کاحق الح لہٰذا آپ سرسری ہاتوں پر نہ رکیس ، بلکہ حقائق کوجس طرح کہ وہ نفس الا مرمیں ہیں ثابت کریں۔شاہ صاحب رحمہ اللہ کی پیچھیق ایک انمول فائدہ ہے ،اس کی اہمیت جھنے کی کوشش کریں۔ و من لم یَدُو (جونہ چھے اُسے کیا پتہ چلے؟!)

ولما كان هذا المعنى دقيقاً، وهذه اللطيفة لاتُدركها إلا شِرْذِمَة قليلة، وجب أنْ يُنْسَبَ المحقّ إلى ما إليه مالت، وإياه قصدت، ونحوَه انتَحَتْ، كأن ذلك تعيين لبعض قُوى النفس، التي مالت من جهته، وكأن ذلك اختصار قولِنا: "حقّ هذه اللطيفة من جهة ميلها إلى الله" فنزلت الشرائع الإلهية كاشفة عن هذا السر، بعبارة سهلة يفهمها البشر بعلومهم الفطرية، ويعطيها سنة الله: من إنزال المعانى الدقيقة، في صور مناسبة لها بحسب النشأة المثالية، كما يتلقى واحد منا في منامه معنى مجردًا في صورة شيئ ملازم له في العادة، أو نظيرِه وشِبْهِهِ فقيل: "العبادة حق الله تعالى على عباده"

وعلى هذا ينبغى أن يُقَاسَ حقُّ القرآن، وحق الرسول. وحق المولى، وحق الوالدين، وحق الأرحام؛ فكلُّ ذلك حقُّ نفسِه على نفسه، لِتَكُمُلَ كمالَهَا، ولا تقترفَ على نفسها جورًا ولكن نسب الحقُّ إلى من معه هذه المعاملة، ومنه المطالبة، فلا تكن من الوافقين على الظواهر، بل من المحققين للأمر على ما هو عليه.

متر جمہ: اور جب کہ میضمون دقیق تھا اور اس لطیفہ کا ادراک بھی معدود ہے چندلوگ ہی کر سکتے تھے اس لئے ضروری ہوا کہ وہ حق منسوب گیا جا ہے۔ اور جس کی طرف وہ لطیفہ مائل ہوتا ہے۔ اور جس کا اس لطیفہ نے ارادہ کیا ہے اور جس کی طرف کا اس لطیفہ نے قصد کیا ہے، گویا وہ انتساب نفس کے بعض تُوی (رجانات) کی تعیین ہے، جس رجان کی وجہ ہے وہ نفس مائل ہوتا ہے۔ اور گویا وہ انتساب ہمارے اس قول کا مخص ہے کہ:'' اس لطیفہ 'نورانیہ کا حق ، اس کے اللہ کی طرف جھنے کی جہت ہے' پس اوی شریعتیں نازل ہوئیں اس رازکو کھولتی ہوئیں ایس آسان تعییر ہے جس کو ہجھ لیس کو طرف جھنے کی جہت ہے' پس اوی شریعتیں نازل ہوئیں اس رازکو کھولتی ہوئیں ایس آسان تعییر ہے جس کو ہجھ لیس کو اپنے فطری علوم ہے۔ اور دیتی ہے اس عبارت کو سنت اللی یعنی دقیق معانی کو نازل کرنا ان معانی کے مناسب صورتوں میں عالم مثال میں پائے جانے کے اعتبار ہے، جس طرح حاصل کرتا ہے ہم میں سے ایک آ دی خواب میں محض معنوی بات کو ایس کی نظیر ہے یا اس سے ملتی جلتی ہے، پس محض معنوی بات کو ایس کی نظیر ہے یا اس سے ملتی جلتی ہے، پس محض معنوی بات کو ایس کو ایس کی نظیر ہے یا اس سے ملتی جلتی ہے، پس کہا گیا:''عبادت اللہ تعالی کا اسے بندوں پر حق ہے''

اوراسی طرح مناسب ہے کہ مجھا جائے قرآن، رسول، مولی، والدین اور رشتہ داروں کے حقوق کو۔ پس بیسباس کی ذات کے اس کی ذات برکسی ظلم کاارتکاب نہ کرے، مگر کی ذات کے اس کی ذات برکسی ظلم کاارتکاب نہ کرے، مگر وہ قت منسوب کیا گیا ہے اس کی طرف جس کے ساتھ بیہ معاملہ ہے اور جس کی طرف سے مطالبہ ہے، پس نہ ہوتو سرسری باتوں پر تھر نے والوں میں سے اس پر جس پروہ (نفس الا مرمیں) ہے۔ باتوں پر تھر برخس پروہ (نفس الا مرمیں) ہے۔ لغات: الشیر ذِمَة: لوگوں کی قبیل جماعت، جمع شَرَاذِم وَشَرَاذِلْم ..... انتحی الشینی : قصد کیا ..... حَقَّق

الشيئ: ثابت كيا، واجب كيا، مؤكد كيا\_

#### باب \_\_\_ ك

## شعائراللد كيعظيم كابيان

گذشتہ باب کے آخر میں قرآن کریم اور نبی کریم سیال کی گئی کے حقوق کا ذکر آیا ہے۔ بیدونوں شعائر اللہ میں سے ہیں۔
اس کے اب بیہ باب شعائر اللہ کی تعظیم کے بیان میں ہے۔ شعائر اللہ کا ذکر قرآن کریم میں چار جگہ آیا ہے۔ سورۃ البقرہ آیت ۱۵۸ میں صفاوم وہ نامی پہاڑیوں کو مجملہ شعائر اللہ بتایا گیا ہے۔ سورۃ الحج آیت ۳۱ میں قربانی کے بڑے جانور اونٹ، گائے بھینس کو مجملہ شعائر اللہ کہا گیا ہے۔ سورۃ المائدہ آیت ۲ میں مؤمنین کو مخاطب کر کے تھم دیا گیا ہے کہ شعائر اللہ کی بحرمتی مت کرو۔ اور سورۃ الحج آیت ۳۱ میں فرمایا ہے ﴿ وَمَنْ یُعظم شعائِر الله فَائِهَا مِنْ تَفُوّی الْفَلُوْبِ ﴾ (جو محص شعائر اللہ کی مت کرو۔ اور سورۃ الحج آیت ۳۱ میں فرمایا ہے ﴿ وَمَنْ یُعظم شعائِر الله فَائِهَا مِنْ تَفُوّی الْفَلُوْبِ ﴾ (جو محص شعائر اللہ کی تعظیم کرتا ہے تو اس کا بیشعائر اللہ کی تعظیم کرتا ہے تو اس کا بیشعائر اللہ کی تعظیم کرتا ہے تو اس کا بیشعائر اللہ کی تعظیم وہی کرتا ہے جس کے دل میں تقوی اور خوف خدا ہوتا ہے۔

کے تقوی کی علامت ہے۔ شعائر اللہ کی تعظیم وہی کرتا ہے جس کے دل میں تقوی اور خوف خدا ہوتا ہے۔

شعانو، شَعِیْرَ ق یا شِعَارِ ق کی جُمع ہے جس کے لغوی معنی علامت کے ہیں۔ اور اصطلاح میں شعیر قوہ نشانی ہونے اس چیز کو بتاتی ہے جس کے لئے وہ مقرر کی گئی ہے، جیسے منارہ مجد کی مخصوص علامت ہے اور شرعی ڈاڑھی مسلمان ہونے کی نشانی (یونیفارم) ہے اس طرح وہ اعمال، اماکن اور احکام جو دین اسلام کی علامتیں اور پیچیان ہیں وہ سب شعائر اللہ کی نشانی (یونیفارم) ہے سمیں شعائر اللہ کو حُورُ مَات الله (اللہ کے محترم احکام) بھی کہا گیا ہے۔ پس تمام وہ چیزیں جن کو اللہ تغالی نے اپنے بندوں کے لئے نشان بندگی تھیرایا ہے، اس طرح اللہ کے تمام محترم احکام شعائر اللہ ہیں۔ شاہ عبدالعزیز صاحب محدث وہلوی رحمہ اللہ ارقام فرماتے ہیں:

"وشعه ائر الله در عُرف دین: مکانات وازمنه وعلامات واوقات عبادت را گویند ـ امامکانات عبادت: پس مثل کعبه وعرفه ومز دلفه و جمار ثلاثه وصفا ومروه ومنی وجمع مساجد اند، واما ازمنه: پس مثل رمضان واشهر حرم وعید الفطر وعید النحر وجمعه وایام التشر یق اند، اماعلامات: پس مثل اذان وا قامت وختنه ونماز جماعت ونماز جمعه ونماز عیدین اند ـ در جمه چیز بامعنی علامت بودن مخقق ست، زیرا که مکان وزمان عبادت نیز از عبادت بلکه از معبودیا دمی و بد (فتح العزیز ۱: ۲۵۸) در تفییر سورة البقرة آیت ۱۵۸)

· شعائر الله کی اہمیت: ادیان ساویہ کا مدار شعائر الله کی تعظیم پراوران کے ذریعہ الله کی نزو کی حاصل کرنے پر ہے۔ یعنی شعائر الله صرف شریعت محمد بیلی صاحبها الصلوٰۃ والسلام ہی میں نہیں ہیں۔ بلکہ سابقہ تمام ساوی ادیان میں شعائر الله کا وجودرہا ہے اوراس کی وجہ وہ ہے جس کی طرف ہم نے مبحث رابع کے باب سوم میں اشارہ کیا ہے کہ سعادت حاصل کرنے کا جوآ سان طریقہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کے لئے مقرر کیا ہے وہ یہ ہے کہ بہیمیت سے ملکیت والے وہ اعمال کرائے جا گیں جواس کے بس میں ہیں۔اس طرح رفتہ رفتہ آ دمی ملائکہ سے مشابہ ہوجائے گا جوانسان کی معراج کمال ہے۔اور شعائر اللہ سے ملائکہ کو خاص مناسبت ہے، وہ ان کے گرویدہ ہوتے ہیں پس انسانوں پر بھی ان کی تعظیم و تکریم لازم ہے۔شاہ صاحب تھیمیات (۱۶۴۱) تفہیم ۲۶ میں تحریفر ماتے ہیں:

"ونیزآگامانیده اند که درعالم مثال حقائق شعائر الهیم مثل شده است، وازان صور مثالیه فی جاس بآن شعائر واصل شده، وملائکه فوج فوج بآن شعائر احاطه کرده اند و معنی شعائر: اشیاء کونیه محسوسه که خدا تعالی را بآن، عبادت توان کرد، ما نند کعبه که طواف آن عبادت حضرت مبعود است، وما نندقر آن که تلاوت آن مقر باست بخضرت و ما نند نفظ الله ورحمن و سائر اسائ الهیه که ذکر آنها با و مقر باست، و ما نند صدقه و صوم و غیرآن و جر چداز شعائر الله شود بربنی آدم تعظیم او داجب است، و از حقیقت قر آن برای ضعیف مخاطبها می رود، و حلاوت و طراوت آن مدرک می گردد،

شعائراللہ کیا ہیں؟: شعائراللہ سے مرادوہ ظاہری اور محسوں چیزیں ہیں جن کواللہ تعالی نے اس لئے مقرر کیا ہے کہ لوگ ان کے ذریعہ اللہ تعالی کی عبادت کریں اور دین سے ان چیزوں کا ایسا گہر اتعلق ہوتا ہے کہ لوگ ان کی تعظیم کواللہ تعالیٰ کی تعظیم سمجھتے ہیں اور ان کے حق میں کوتا ہی کو اللہ کے معاملہ میں کوتا ہی تصور کرتے ہیں۔ مثلاً بے ممل مسلمان بھی قرآن پاک کو چومتے ہیں۔ سرپے رکھتے ہیں اور کبھی ہاتھ سے گرجائے تو نہایت پریشان ہوتے ہیں اور اس کا کفارہ دریافت کرتے ہیں۔ کیونکہ شعائر اللہ کی تعظیم اوگوں کے دلوں میں ایسی رہے بس گئی ہے کہ وہ نگل ہی نہیں سکتی ، الا بیکہ ان کے دل کلڑے کماڑے موجا کیں۔

#### ﴿باب تعظيم شعائر الله تعالى﴾

قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ يُعَظِّمُ شَعَآئِرُ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوَى الْقُلُوبِ ﴾ اعلم: أن مبنى الشرائع على تعظيم شعائر الله تعالى، وذلك لِمَا أومأنا إليه: من أن الطريقة التي نصبها الله تعالى الله تعالى على الناس هى محاكاة مافى صُقْع التجرد بأشياءَ يَقُرُب تناولُها للبهيمية.

وأعنى بالشعائر: أمورًا ظاهرة محسوسة، جُعلت لِيُعْبَد الله بها، واختُصَّت به، حتى صار تعظيمُها عندهم تعظيمًا لله، والتفريطُ في جنبها تفريطا في جنب الله، ورُكز ذلك في صميم قلوبهم، لا يخرج منه إلا أن تقطع قلوبُهم.

< (وَرُورَ مِبَالِيْرَزِ »

ترجمہ: شعائر اللہ کی تعظیم کا بیان: اللہ تعالی نے ارشاد فر مایا: '' اور جوشی دین کی یادگاروں کا پورا کیا ظر کھے گا تو اس کا مید کا ظر الشعائر اللہ کی تعظیم پر اور ان کے ذریعہ اللہ کا تقرب حاصل کرنے پر ہے۔ اور میہ بات اُس وجہ ہے ہی کی طرف ہم نے اشارہ کیا ہے کہ وہ طریقہ جو اللہ تعالیٰ نے انسانوں کے لئے مقرر کیا ہے وہ اس چیز کی مشابہت پیدا کرنا ہے جو تجر دکی جانب میں ہے (یعنی ملائکہ کے اللہ تعالیٰ نے انسانوں کے لئے مقرر کیا ہے وہ اس چیز کی مشابہت پیدا کرنا ہے جو تجر دکی جانب میں ہے (یعنی ملائکہ کے احوال اپنے اندر پیدا کرنا ہے ) ایسی چیز وں کے ذریعہ جن کو لینا (یعنی اختیا رکرنا) بہیمیت کے لئے آسان ہے (یعنی جو ملکی اعمال جیمیت کے بس میں ہوں وہ اس سے کرائے جا ئیں ،اس سے آ دمی میں ملکی احوال پیدا ہوں گے )

اور شعائر سے میری مرادوہ ظاہری مجسوس امور ہیں جو اس لئے مقرر کے گے ہیں تا کہ ان کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کی بندگی کی جائے اوروہ چیزیں اللہ تعالیٰ کی ساتھ اس طرح مخصوص ہوگئی ہیں کہ ان کی تعظیم ہوگئی ہے۔ اور وہ بات لوگوں کے دلوں ک کی تعظیم ہوگئی ہے۔ اور وہ بات لوگوں کے دلوں ک کی تعظیم ہوگئی ہے اور ان کے معاملہ میں کوتا ہی اللہ کے معاملہ میں کوتا ہی ہوگئی ہے۔ اور وہ بات لوگوں کے دلوں ک جزمیں گاڑ دی گئی ہے نہیں نکل سے دل سے مگر یہ کھر کے کملا سے میں کوتا ہی ان کے دل

لغات: حَاكِى مُحَاكاةً: مثابه ونا ..... تَنَاوَلَ الشيئَ: لِينا ..... إِخْتَصَّ بالشيئ: فاص دونا ..... صُفْع: جانب \_ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ عَالِمَ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّ

# شعائر الله كيي تفكيل پاتے ہيں؟

شعارُ الله قدرتی طور پر ، فطری انداز سے تشکیل پاتے ہیں۔ اس کی تفصیل ہے ہے کہ لوگوں کے دل کسی بات پر مطمئن ہوجاتے ہیں اور وہ بات مشہور اور شائع ذائع ہوجاتی ہا ور بدیہیا ت اولیہ ہیں شامل ہوجاتی ہے اور اس ہیں لوگوں کو ادنی درجہ کا شک باتی نہیں رہتا۔ اس وقت رحمت خداوندی الیی چیز وں کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے ، جن کولوگوں کے دل اور ان کے وہ علوم جوان میں شائع ذائع ہیں ، ان چیز وں کو واجب و لازم جانتے ہیں۔ پس لوگ ان کو تبول کر لیتے ہیں۔ اور ان چیز وں کی درجہ کا ان کی اہمیت بچھ جاتے ہیں اور ان چیز وں کی تعقیم و تکریم کی وعوت چار دائل عالم میں کیا اس طور پر پھیل جاتی ہے۔ جب بیصورت حال ہوجاتی ہے تو ان چیز وں کی تعظیم لوگوں پر لازم کر دی جاتی ہے اور اس میں کوتا ہی پر مواخذ ہ کیا جا تا ہے ، والا دل میں یہ تعظیم لوگوں پر لازم کر دی جاتی ہے اور اس میں کوتا ہی پر مواخذ ہ کیا جا تا ہے اور کی شم کھانے والا دل میں یہ تعقاد رکھتا ہے کہ اگر وہ شم تو ڑ ہے گا تو اللہ کے معالمہ میں کوتا ہی ہوگی۔ چنا نچے حسب اعتقاد اس کا مؤاخذ ہ کیا جا تا ہے اور متم تو ڑ ہے گھر چیز ہیں ان کے فتم تو ڑ نے پر کفارہ واجب ہوتا ہے ۔ بہی صورت حال شعائر اللہ کے معالمہ میں لوگوں کی ہے ، جب پچھ چیز ہیں ان کے وہم تو رہ نے پر کفارہ واجب ہوتا ہے ۔ بہی صورت حال شعائر اللہ کے معالمہ میں لوگوں کی ہے ، جب پچھ چیز ہیں ان کے درمیان مشہور ہوجاتی ہیں اور ان کے علوم ان چیز وں کی تابعداری کرتے ہیں یعنی ان چیز وں کی عظمت لوگ تسلیم کر لیتے ہیں تو ان کے علوم کا بیا نقیا درو چیز ہیں واجب کرتا ہے:

﴿ لَوَ لَوَ لَهُ الْفِيزَارِ ﴾ -

() ابرحت خداوندی ان لوگوں پرانہیں چیزوں کے ذریعہ ظاہر ہوتی ہے، کیونکہ نظام عالم کا مدار'' آسان سے آسان تر'' پر ہے اور جب لوگوں نے ان چیزوں کی اہمیت مان لی تو اب ان کے لئے ان امور کی تعظیم بجالا نا آسان ہوجا تا ہے۔اس لئے ان چیزوں کوشعائر اللہ قرار دیا جاتا ہے، تا کہ لوگ ان کے ذریعہ تقرب حاصل کریں۔

کو لوگوں کو مکلّف کیا جاتا ہے کہ وہ ان چیز وں کی زیادہ سے زیادہ تعظیم وتکریم کریں ،ای سے ان کو کمال مطلوب حاصل ہوگا شعائر اللّٰدکی ایسی تعظیم کرنا کہ بھول ہے بھی اس میں خلل نہ پڑے کا میا بی کاراستہ ہے۔

مثال سے وضاحت: اماکن جے: کعبہ شریف، صفام وہ منی ،عرفات ،مزدلفہ اور جمار ثلاثہ کا احترام لوگوں کے دلوں میں عرصہ سے بیٹھا ہوا تھا۔عربوں کے قلوب ان مقامات کی عظمت پر طمئن تھے اس لئے اسلام میں ان مقامات کو شعائر اللہ قرار دیا گیا اور جب بعض عرب قبائل کو صفام وہ کے درمیان سعی میں ، اساف ونا کلہ نامی بتوں کی وجہ ہے ، حرج محسوس ہوا تو ان کو بتایا گیا کہ صفام وہ تو شعائر اللہ ہیں۔عرصہ دُراز سے عرب ان کی تعظیم و تکریم کرتے آئے ہیں اور کفار کا ان پہاڑیوں پر اساف و ناکلہ کورکھنا ایک عارضی گندگی تھی۔ جس کو صاف کر دیا گیا ہے پس جس طرح کعبہ شریف میں ۱۳۹۰ ہتوں کی تنصیب ایک عارضی امر تھا، جس کو وہاں سے دور کر دیا گیا اس لئے اب کعبہ شریف کا طواف کرنے میں کوئی جرج نہیں۔ اس کوئی جرج نہیں۔ میں کوئی جرج نہیں۔

ای طرح اسلام میں پچھنگ چیزوں کو، جیسے قرآن، نبی ، نماز ، مساجد ، جماعت اوراذان وغیرہ کوبھی شعائر اللّٰه قرار دیا گیا ہے۔ کیونکہ ایمان کے تقاضے سے مسلمانوں کے نفوس اوران کے دینی علوم ان چیزوں کے شعائر ہونے کو واجب ولازم جانیں گے ، اس لئے ان چیزوں کوبھی شعائر قرار دیا گیا اوران کی تعظیم واجب کی گئی اوران کوتقرب الہی کا ذریعہ بنایا گیا۔ (وضاحت پوری ہوئی)

غرض شعائر اللہ کواللہ تعالی نے پچھاپنے ذاتی فائدے کے لئے شعائر نہیں قرار دیا۔اللہ تعالی کی ذات اغراض سے برتر وبالا ہے ان کے کارنا ہے مُعَلَّل بالاغراض نہیں ہوتے یعنی وہ کوئی کام ذاتی غرض وفائدہ کے لئے نہیں کرتے۔وہ بندوں پر جواحکام واجب کرتے ہیں وہ بندوں کے فائدے کے لئے ہوتے ہیں۔شعائر اللہ کی صورت حال بھی بہی ہے۔لوگ اپنا کمال مطلوب شعائر اللہ کی غایت درجہ تعظیم کئے بغیر حاصل نہیں کرسکتے اس لئے اللہ تعالی نے ان کے مسلمات کوجن پران کے قلوب مطمئن تھے شعائر اللہ گردانا اور تھم دیا کہ وہ اللہ کے معاملہ میں یعنی اللہ کے احکام کی تغیل میں کوتا ہی نہ کریں۔

تشریع میں جمہور کا حال ملحوظ رکھا جاتا ہے: آخر میں اس کی وضاحت بھی ضروری ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی عنایت ومہر یانی سے جوشریعت نازل فرمائی ہے اس میں کسی ایک شخص کا حال پیش نظر نہیں رکھا ہے بلکہ جمہور پر نظرر کھی گئی ہے، گویا جمہور ہی سب کچھ ہیں۔ چنانچہ شعائر اللہ پر لوگوں کے قلوب کے مطمئن ہونے کے معاملہ میں بھی جمہور کا اعتبار کیا گیا ہے۔اگرجمہورمطمئن ہیں تو گویاسب لوگ مطمئن ہیں۔بعض لوگوں کے قلوب مطمئن نہ ہوں تو ان کا اعتبار نہیں — غور کرو،اللّٰہ کی دلیل کتنی مضبوط ہے؟ یعنی شعائر اللّٰہ کی تعظیم کیوں لازم کی گئی اس کی کتنی معقول وجہ ہے؟!

والشعائر إنما تصير شَعائر بِنَهْجِ طبيعي، وذلك؛ أن تطمئن نفوسُهم بعادة وخصلة، وتصير من المشهورات الذائعة التي تَلْحَقُ بالبديهيات الأوَّلية، ولا تقبل التشكيك، فعند ذلك تظهر رحمةُ الله في صور قِ أشياء، تستوجبها نفوسُهم وعلومُهم الذائعة فيما بينهم، فيقبلونها، ويُكشف الغطاءُ عن حقيقتها، وتبلغ الدعوةُ الأدانِي والأقاصِي على السواء، فعند ذلك يُكتب عليهم تعظيمُها، ويكونُ الأمر بمنزلة الحالف باسم الله، يُضمر في نفسه التفريط في حق الله إن حنث، فيؤاخَذُ بما يُضمِرُ، وكذلك هؤلاء يشتهر فيما بينهم أمور، تنقاد لها علومُهم فيوجب انقيادُ علومهم لها: أن لاتظهر رحمة الله بهم إلا فيما انقادوا له، إذ مبنى التدبير على الأسهل فالأسهل؛ ويوجب أيضًا: أن يؤاخِذُوا أنفسَهم بأقصى ما عندهم من التعظيم لأن كمالهم هو التعظيم الذي لايشوبُهُ إهمالٌ.

وما أوجب الله تعالى شيئًا على عباده لفائدةٍ ترجعُ إليه، تعالى عن ذلك علوا كبيرًا، بل الفائدة ترجع إليهم، وكانوا بحيث لا يُكْمَلُون إلا بالتعظيم الأقصى، فأخذوا بما عندهم، وأمروا أن لا يُفرِّطُوا في جنب الله؛ وليس المقصودُ بالذات في العناية التشريعية حالُ فرد، بل حالُ جماعة كأنها كلُّ الناس ، ولله الحجة البالغة!.

ظاہر ہور حمت خداوندی ان پر مگر اس چیز میں جس کے لئے وہ تابعدار ہوئے ہیں۔ کیونکہ تدبیرالہی کا مدار'' آسان سے آسان تر'' پر ہے۔اور نیز وہ انقیاد واجب کرتا ہے کہ پکڑیں وہ اپنی ذوات کو اس انتہائی درجیعظیم کے ساتھ جوان کے پاس ہے۔ اس لئے کدان کا کمال وہ تعظیم ہی ہے جس کے ساتھ اہمال (جان بو جھ کریا بھول کر چھوڑ دینا) ملا ہوا نہ ہو۔ اور اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر کوئی بھی چیز واجب نہیں کی کسی ایسے فائدہ کے لئے جواللہ کی طرف لوشا ہو، اللہ تعالیٰ اس سے بہت ہی برتر وبالا ہیں۔ بلکہ فائدہ لوشا ہے اُن لوگوں کی طرف۔اور لوگوں کی صورت حال بیہ ہے کہ ان کی تحمیل انتہائی تعظیم کے بغیر ہوہی نہیں سکتی۔ پس وہ پکڑے گئے اس بات کے ساتھ جوان کے پاس ہے اور تھم دیئے گئے وہ کہ نہ کوتا ہی کریں اللہ تعالیٰ کے معاملہ میں۔اور عنایت تشریعیہ میں مقصود بالذات کسی ایک فرد کی حالت نہیں ہوتی ، بلکہ ایک جماعت سب لوگ ہیں۔اور اللہ ہی کے لئے کامل بر ہان ہے!

#### لغات:

أَدَانِيْ جَعْ ہِ الأَدْنِيْ كَا ،جو دَنِيٌّ كااسم تفضيل ہے بمعنی قریبی لوگ ..... أَقَاصِیٰ جَعْ ہِ الأَفْصٰی کی ،جو قَصِیُّکا اسم تفضیل ہے بمعنی زیادہ دور ..... تشکیك: شک وشبہ میں ڈالنا ..... اِهْ مال: جان بوجھ كریا بھولے ہے چھوڑ دینا۔ تصحیح: بل الفائدۃ اصل میں بل لفائدۃ تھا تھے مخطوط كراچی ہے گی گئی ہے۔

#### تشريح:

بدیہی: وہ چیز ہے جس کا جاننا نظر وفکر پر موقوف نہ ہو، جیسے گری کا تصور بدیہی ہے اور آگ گرم ہے بی تصدیق بدیہی ہے، پھر تصدیق بدیہی میں اگر طرفین اور نسبت کا تصور تھم کے یقین کے لئے کافی ہوتو وہ بدیمی اولی ہے، جیسے کل جز سے بڑا ہوتا ہے بی تصدیق بدیمی اولی ہے کیونکہ جو کل اور جز کی حقیقت ہمجھتا ہے وہ فوراً ندکورہ قضیہ کی تصدیق کرے گا۔ بدیمیات اولیہ کو صرف اولیات بھی کہتے ہیں۔ اس کے علاوہ بدیمی کی پانچ قسمیں اور ہیں یعنی فطریات جن کو قضایا قیاسا تہا معہا بھی کہتے ہیں اور مشاہدات ، متواتر ات ، حدسیات اور تجربیات ، تعربیفات کے لئے آسان منطق دیکھیں ، اور وجہ حصر کے لئے دستور العلماء (۲۲۹۱) ملاحظ فرما کیں۔

### جاربر مے شعائر اللہ: قرآن، کعبہ، نبی اور نماز

شعائرالله بهت ہیں، جیسا کہ پہلے تفصیل گذر چکی ہے۔البتہ بڑے اوراہم شائراللہ چار ہیں جن کی تفصیل درج ذیل ہے: ① قرآن کریم: پہلے دومثالوں میں غور کریں:

(۱) نزول قرآن کے زمانہ میں اور اس سے پہلے لوگوں میں بادشا ہوں کے اپنی رعایا کی طرف جاری کئے ہوئے فرامین و

خطوط شائع وذائع تصے اور لوگ بادشا ہوں کی تعظیم کے باب ہی سے ان کے خطوط کی تعظیم کو بیجھتے تھے۔ اور یہ جملہ مشہور تھا کہ علام الملوك ملوك المكلام (شاہوں كا كلام كلام كاموں كابادشاہ ہے) يعنی بادشا ہوں كی باتوں كا،خواہ وہ زبانی ہوں يابصورت خط، وہی مقام ہے جوخود بادشا ہوں كا ہے۔ غرض بروں کے كلام كی عظمت لوگوں کے دلوں میں بیٹھی ہوئی تھی۔

(۲) گذشتہ انبیاء کے صحیفے اور دیگر مصنفین کی کتابیں بھی لوگوں میں رائج تھیں۔ بائبل میں صحف انبیاء کے علاوہ بہت ی غیر انبیاء کی کتابیں بھی شامل ہیں۔ اور کسی بھی مقتدی کی راہ اپنانے کے لئے اس کی کتاب کی تعظیم اور اس کی علاوت ضروری ہے۔ کیونکہ مقتدی کے علوم کی پیروی اور زمانہائے دراز تک ان علوم کوسیکھنا سکھانا کسی ایسی کتاب کے بغیر جس کی تلاوت کی جائے اور جس کوایک نسل سے دوسری نسل کی طرف نتقل کیا جائے ، بہ ظاہر ناممکن نظر آتا ہے۔ بغیر جس کی تلاوت کی جائے گا دور آیا تو آپ کی امت کے لئے بھی ضروری ہوا کہ ان کوبھی جہانوں کے پروردگار چنا بچہ جب خاتم النبیبین میلانٹی آئی گئی گئی گئی گئی گئی گئی گئی کے اور آیا تو آپ کی امت کے لئے بھی ضروری ہوا کہ ان کوبھی جہانوں کے پروردگار کی طرف سے نازار شروری کی دور آیا تو آپ کی امت کے لئے بھی ضروری ہوا کہ ان کوبھی جہانوں کے پروردگار

چنا مجے جب حام البیبن میں تواقیے کا دورا یا تو آپ کا امت کے لئے بی صروری ہوا کہ ان تو بی جہاتوں کے پروردگار کی طرف سے نازل شدہ ایک کتاب دی جائے اوراس کی تعظیم ان پرلازم کی جائے تا کہ وہ اس کی تلاوت کر کے اوراس کے احکام کی تعمیل کر کے اپنے خالق جل مجدہ کا تقرب حاصل کریں۔ شعائز اللہ اس طرح تشکیل پاتے ہیں یعنی جب لوگوں کے احوال کسی چیز کے مقتضی ہوتے ہیں تو رحمت خداوندی ان کی ضرورت کی تعمیل کا سامان کرتی ہے۔ اور قرآن کریم کی تعظیم اوراس کے احکام کی تعمیل کے سلسلہ میں جواحکام دئے گئے ہیں ان میں سے چنددرج ذیل ہیں:

ا- جب قرآن کریم پڑھا جائے تو لوگ اس کو کان لگا کرسنیں اور خاموشی اختیار کریں ، رحمت خداوندی کے حق دار ہوں گے جبیبا کہ سورۃ الاعراف آیت ۲۰ میں آیا ہے۔

۲- قرآنی تمام احکام کی فوراُنتمیل کی جائے مثلاً جن آیتوں میں بجدہ کا تھم ہے، وہاں سجدہ تلاوت کیا جائے اور جن آیتوں میں سبیح یا تکبیر کا تھم ہے وہاں سبیح و تکبیر کہی جائے، جیسے سورۃ الحاقہ کی آخری آیت میں سبیح (اللہ کی پاک بیان کرنے) کا تھم ہے وہاں نیل کی آخری آیت میں تکبیر (اللہ کی بڑائی بیان کرنے) کا تھم ہے۔
 کرنے) کا تھم ہے اور سورہ بنی اسرائیل کی آخری آیت میں تکبیر (اللہ کی بڑائی بیان کرنے) کا تھم ہے۔
 ۳- ہے وضوقر آن کریم کو ہاتھ نہ لگایا جائے۔ جیسا کہ سورۃ الواقعہ آیت 2 میں بیتھم آیا ہے۔

ومعظّم شعائر الله أربعة: القرآن، والكعبة، والنبي، والصلوة:

أما القرآن : فكان الناس شاع فيما بينهم رسائلُ الملوك إلى رعاياهم، وكان تعظيمهم للملوك مُساوَقًا لتعظيمهم للرسائل، وشاع صُحُفُ الأنبياء، ومصنفاتُ غيرهم، وكان تَمَذُهُبُهُم لمذاهبهم مساوَقًا لتعظيم تلك الكتب وتلاوتها، وكان الانقياد للعلوم وتلقيها على مر الدهور بدون كتاب يُتلى ويُروى كالمحال بادى الرأى، فاستوجب الناسُ عند ذلك: أن تظهر رحمةُ الله في صورةِ كتاب نازلِ من رب العالمين، ووجب تعظيمُه:

فمنه: أن يستمعوا له، ويُنصتوا إذا قُرئ.

ومنه: أن يُبادِروا لأوامره، كسجدة التلاوة، وكالتسبُّح عند الأمر بذلك ومنه: أن لا يَمَسُّوْا المصحف إلا على وضوء.

ترجمه: اوربڑے شعارٌ اللہ چار ہیں،قر آن،کعبہ، نبی اورنماز۔

ر ہا قرآن: پس لوگوں کے درمیان شائع ذائع تھے بادشاہوں کے خطوط اپنی رعایا کی طرف اورلوگوں کا بادشاہوں کی تعظیم کرنا ملزوم تھاان کےخطوط کی تعظیم کے لئے۔اورا نبیاء کے صحیفے اور دیگرلوگوں کی تصانیف بھی رائج تھیں۔اور لوگوں کا اُن کے طریقوں کواپنا ناملزوم تھاان کی کتابوں کی تعظیم کے لئے اوران کی تلاوت کے لئے۔اوران کےعلوم کی تابعداری اوران کوحاصل کرنا عرصه وراز تک بھی ایسی کتاب کے بغیر جس کی تلاوت کی جائے اور جس کوروایت کیا جائے، سرسری نظر میں ناممکن سی بات ہے۔ پس اس وقت لوگوں نے واجب ولازم جانا کدر حمت خداوندی کسی ایسی کتاب کی صورت میں ظاہر ہو، جورب العالمین کی طرف ہے اتر نے والی ہو( چنانچے حسب تقاضا قرآن کریم نازل ہوا) اوراس كى تعظيم واجب ہو كى:

پس اس میں ہے: ہے کہ لوگ اس کو سنیں اور خاموش رہیں جب وہ پڑھی جائے۔

اوراس میں سے :ہے کہلوگ اس کےاوا مرکی تعمیل کی طرف سبقت کریں ، جیسے بحد ہُ تلاوت کرنا ،اور جیسے اللّٰہ کی یا کی بیان کرنا، جہاں ان باتوں کا حکم دیا جائے۔

اوراس میں ہے: ہے کہ لوگ قر آن کریم کونہ چھو ئیں مگر یا وضو۔

#### لغات:

مُسَاوَقًا اسم مفعول ب سَاوَقَهُ مُسَاوَقَهُ: تَابَعَهُ وَسَايَرَهُ (المعجم الوسيط) يعني پيروي كرنا، ساته ساتھ چلنا المساوقة: المتابعة، كان بعضها يسوق بعضًا \_ پيروى كرنے والا تالع اور لازم موتا ہے اور جس كى بيروى كى جائے وہ ملزوم اورمبتوع ہوتا ہے اور بادشاہوں کی تعظیم ملزوم ہے اورخطوط کی تعظیم لازم ہے، کیونکہ وہ بادشاہوں کی تعظیم پر متفرع ہے۔ای طرح انبیاء کی راہ اپنا ناملزوم ہے،اوران کی کتابوں کی تعظیم لازم ہے۔اس لئے مُسَاوَ قَااسم مفعول ب،اسم فاعل مبين ..... تَمَذْهَبَ:اس نے مدہب اختياركيا،اس نے راه اپنائي المددهب: روش ،طريقه (اردوميس ندہب جمعنی دین استعال ہوتاہے)

🕐 كعبه شريف: سب سے پہلا گھر جومنجانب الله لوگوں كے لئے تعمير كيا گيا: وہ كعبه شريف ہے ( سورة آل عمران آیت ۹۶)انسانوں میں سب سے پہلے ابوالبشر حضرت آ دم علیہ السلام نے بحکم خداوندی اس گھر کی تعمیر کی۔اوراس کا ﴿ الْمَتَوْمُ لِيَكِلْفِيرُ ﴾ -

طواف کیا۔ بیمضمون بیہقی رحمہ اللہ نے دلاکل النبوۃ میں بروایت حضرت عبداللہ بن عَمر و بن العاص رضی اللہ عنہ روایت کیا ہے۔ آوم علیہ السلام کی یع میر نوح علیہ السلام کے زمانہ تک باقی رہی۔طوفان نوح میں وہ منہدم ہوگئی،اوراس کے نشانات بھی مٹ گئے۔ پھر جب حضرت ابراہیم علیہ السلام کا زمانہ آیا، تو آپ نے بھیم خداوندی انہی بنیادوں پر دوبارہ کعبہ شریف تعمیر کیا، جو آج تک باقی ہے۔حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ اسی بنائے ابراہیمی کا تذکرہ کرتے ہیں۔ فرماتے ہیں:

حضرت ابراہیم علیہ السلام کے زمانہ میں جب کوا کب پرتی کا زور ہوا، تو لوگوں نے سورج وغیرہ ستاروں کی روحانیت کے نام پرمندراورگرجا گھر تقمیر کئے۔ان کے خیال میں مجردوغیر محسوس بستی کی طرف متوجہ ہونے ۔ کے لئے کوئی پیکر محسوس ضروری تھا، جواس مجرد بستی کے نام پر بنایا جائے۔لوگ اس کی زیارت کے لئے آئیں،اوراس سے تعلق قائم کر کے اس مجرد ذات کا تقرب حاصل کریں۔ان کے نزدیک اس کے بغیر توجہ ممکن نہیں تھی،لوگ اول وہلہ ہی میں اس کے امکان کورد کردیتے تھے۔

جب اس کارواج عام ہوگیا تو لوگوں کے احوال نے واجب ولازم جانا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ کرنے کے لئے بھی کوئی گھر ہو،جس کالوگ طواف کریں، اورجس کے ذریعہ لوگ اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کریں۔ چنانچہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو تھم ملا، اورانھوں نے کعبہ شریف دوبارہ تعمیر کیا، تا کہ وہ لوگوں کے لئے" قبلہ نما" بنے۔ جب کعبہ شریف تیارہ وگیا تو لوگوں کو دعوت دی گئی کہ آئیں اوراس گھر کا حج کریں، طواف کریں اورتقرب الہی حاصل کریں۔ سورۃ الحج آیت ہے وابعد میں اس کی تفصیل ہے۔

خلاصہ بیہ ہے کہ لوگوں کی دینی مصلحت کے نقاضے سے اللہ تعالیٰ نے اپنے نصل وکرم سے لوگوں کے فائد ہے کے لئے یہ گھر متعین کیا ہے اور مرورایام کے بعد جب کعبہ کی تعظیم اللہ ہی کی تعظیم مجھی جانے لگی اوراس کے حق میں کوتا ہی اللہ کے حق میں کوتا ہی اللہ کا حق میں کوتا ہی اللہ کے حق میں کوتا ہی تصور کی جانے لگی تو بیت اللہ کا حج فرض ہوا اور لوگوں کو بیت اللہ کی تعظیم کا حکم دیا گیا۔ مثلاً مدا حکام دیے گئے :

ا- بیت اللہ کے طواف کے لئے طہارت ضروری ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ السطواف حول البیت مثل الصلوة (بیت اللہ کے گردطواف نماز کے مائند ہے) یعنی جس طرح نماز کے لئے طہارت اور ستزعورت ضروری ہے طواف کے لئے طہارت اور ستزعورت ضروری ہے طواف کے لئے بھی بیہ چیزیں ضروری ہیں (بیحدیث مشکوۃ کتاب الحج باب الطواف میں ہے)

۲- نمازوں میں ہیت اللہ شریف کی طرف منہ کرنا ضروری قرار دیا گیا سورۃ البقرہ آیات ۱۳۴۳ و ۱۳۹۹ و ۱۵۰ میں پیچکم ندکورہے۔

٣- استنجاء کی حالت میں بیت اللہ کی طرف استقبال واستد بارگومکر وہ قرار دیا گیا۔ متفق علیہ حدیث میں ہے کہ جب

تم بڑے استنجا کے لئے جاؤتو نہ قبلہ کی طرف منہ کرو، نہ اس کی طرف پیٹھ کرو، بلکہ (مدینہ کی جہت والے) مشرق کی طرف منہ کریں یا مغرب کی طرف منہ کریں (مشکوۃ، کتاب الطہارۃ، باب آ داب الخلاء، حدیث نمبر۳۳۳)

وأما الكعبة: فكان الناس في زمن إبراهيم - عليه السلام - تَوَعَّلُوا في بناء المعابد والكنائس باسم روحانية الشمس وغيرها من الكواكب، وصار عندهم التوجه إلى المجرد غير المحسوس بدون هيكل يُبنى باسمه يكونُ الحلول فيه، والتلبُّسُ به تقر بامنه، أمراً محالاً، تدفعه عقولُهم بادِى الرأى، فاستوجب أهلُ ذلك الزمان: أن تظهر رحمةُ الله بهم في صورة بيت، يطوفون به، ويتقربون به إلى الله، فَدُعُوا إلى البيت وتعظيمه، ثم نشأ قرن بعد قرن على علم أن تعظيمه مساوق لتعظيم الله، والتفريط في حقه مساوق للتفريط في حق الله. فعند ذلك وجب حجه، وأمروا بتعظيمه:

فمنه: أن لايطوفوا إلا متطهرين.

و منه: أن يستقبلوها في صلاتهم، وكراهيةُ استقبالها واستدبارها عند الغائط.

ترجمہ: اور مہا کعبہ: پس اوگ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے زمانہ میں دور تک چلے گئے تھے معابد و کنائس کے بنانے میں ، سورج وغیرہ ستاروں کی روحانیت کے نام ہے، اور لوگوں کے نزد یک مجرد وغیر محسوں کی طرف توجہ کرنا، کسی السے بیکل (مجسمہ) کے بغیر، جواس مجرد کے نام ہے بنایا گیا ہوجس میں اثر نا ( یعنی سفر کر کے اس کی زیارت کے لئے آنا) اور جس سے تعلق قائم کرنا، اس مجرد کا تقریب حاصل کرنا ہو، امر محال ہوگیا تھا، جس کو ان کی عقلیس سرسری نظر میں دفع کرتی تھیں ۔ پس اُس زمانہ کے لوگوں نے واجب ولازم جانا کہ رحمت خداوندی ظاہر ہو، کسی ایسے گھرکی صورت میں دفع کرتی تھیں ۔ پس اُس زمانہ کے لوگوں نے واجب ولازم جانا کہ رحمت خداوندی ظاہر ہو، کسی ایسے گھرکی صورت میں جس کا لوگ طواف کریں اور جس کے ذریعیہ وہ اللہ کا قرب حاصل کریں ۔ پس لوگ بیت اللہ کی طرف اور اس کی تعظیم کی طرف بلائے گئے ، پھر نسلوں کے بعد نسلیس پیدا ہوئیں اس علم پر کہ بیت اللہ کی تعظیم کی لئے ملزوم ہے اور بیت اللہ کے تقلیم کا کتابی اللہ کے تق میں کوتا ہی اللہ کے حق میں کوتا ہیں کوتا ہی اللہ کے حق میں کوتا ہی اللہ کوتا ہی کوتا ہی کوتا ہی کہ حت کے لئے ملز و م ہے ۔ پس اس وقت واجب ہوا می کرنا اور لوگوں کو اس کی کوتا ہی کوتا ہی کوتا ہی کوتا ہی کہ کوتا ہیں کوتا ہی کوتا ہیں کوتا ہی کوتا ہی کوتا ہی کوتا ہی کوتا ہیں کوتا ہی کوتا ہی کوتا ہی کوتا ہی کوتا ہیں کوتا ہی کوتا ہیں کوتا ہی کوتا ہی کہ میں کہ کہ کوتا ہی کوتا ہیں کوتا ہی کوتا ہی

لپس اس میں سے: بیہ بات ہے کہ لوگ بیت اللہ کا طواف نہ کریں ۔ گھر پاک ہونے کی حالت میں۔ اوراس میں سے: بیہ بات ہے کہ لوگ اس کی طرف منہ کریں اپنی نماز وں میں اوراستنجاء کرتے وقت اس کی طرف منہ کرنے اور پیڑھ کرنے کا مکروہ ہونا۔

لغات: مُسِاوَقًا يهال بھى دونوں جگہ اسم مفعول ہے ..... تَوَعَّلَ فى البلاد: جانا اور دورتك جانا ..... مَغبَد: عبادت گاہ ..... كنيسة: يهودونصارى كى عبادت گاہ ..... تقربا منه خبر ہے يكون كى ..... أمرًا محالاً خبر ہے صاركى \_\_\_\_\_ ﴿ نِي: نَبِيٌ صفت مشه بِ-اصل مِين نَبِي ءٌ تقاہم رہ کوئ ہے بدل کرئ میں ادغام کیا گیا ہے۔ بدلظ اَنَّهُ اَنَٰهِ اَهُ اَنْهُ اَ اَنْهُ اَهُ اَنْهُ اِنْهُ اَنْهُ اِنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّالِمُ اللَّهُ اللَّامُ اللَّهُ اللّهُ اللّلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

مُوسَلَ (اسم مفعول)اور مُوْسِلُ(اسم فاعل)إر سال ہے ہیں،جس کے معنی ہیں بھیجنا۔ مُوْسَل بھیجا ہوا،فرستادہ، پیامبر۔

رسول اور نبی دونوں کے پاس منسر یعبی وحی آتی ہے۔ مگر نبی عام طور پرمؤمنین کواحکام پہنچا تا ہے اور رسول کفار کی طرف بھی مبعوث ہوتا ہے، بلکہ اس کی بعثت کی پہلی غرض کفار کو دعوت دینا ہی ہوتی ہے۔ پھر نبی سابق شریعت و کتاب کی تبلیغ پر مامور ہوتا ہے اور رسول کوئی کتاب اور نئی شریعت دی جاتی ہے۔ پس ہر رسول نبی ہوتا ہے مگر ہر نبی رسول نہیں ہوتا ہے مگر ہر نبی رسول نہیں ہوتا ہے مگر ہر نبی رسول نہیں ہوتا ہے متاب القرآن (اردو) جس س م کے میں ہے) اب شاہ صاحب رحمہ اللہ کی بات شروع ہوتی ہے۔

جس طرح بادشاہ اپنی رعایا کی طرف پیا مبر بھیجے ہیں جولوگوں کو بادشاہوں کے اوامر ونواہی کی خبر دیتے ہیں اور لوگوں کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ وہ ان سفیروں کی بات مانیں۔ کیونکہ ان کی بات مانیاد رحقیقت بادشاہوں کی بات مانیا کے سے اس طرح اللہ تعالی نے بھی اپنے بندوں کی طرف نبی اور رسول بھیجے ہیں جو اللہ تعالی کے اوامر ونواہی لوگوں کو پہنچاتے ہیں۔ ان کی تعظیم بھی لوگوں پر واجب ہے کیونکہ وہ درحقیقت اللہ تعالیٰ ہی کی تعظیم ہے۔ سورۃ النہاء آیت ۸۰ میں ہے ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُوٰلَ فَقَدْ اَطَاعَ اللهُ اَورَ جُورُورُورُونُ فَمَا اَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ (جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی ،اور جوروگر دانی کر ے، سوہم نے آپ کوان کا نگران کر کے نہیں بھیجا) اور نبی کی تعظیم کے سلسلہ کے چندا دکام یہ ہیں:

- ا- نبی کی اطاعت واجب ہے۔ سورۃ النساء آیت ۵۹ میں رسول کی اطاعت کا حکم دیا گیا ہے۔
- ۲- نبی پر درود بھیجنے کا حکم ، جوسورۃ الاحزاب آیت ۵۲ میں ہے، وہ نبی کی تعظیم کے باب ہے ہے۔
- ٣- نبي مَلِالنَّهِ وَكِيمُ كَمِيا مُنْ بلندآ واز سے بولنے كى جوممانعت سورة الحجرات آيت ٢ ميں آئى ہے وہ باب تعظيم

بادشاہ وں کے دربار کی حضوری کے مشابہ ایک عبادت ہے، بادشاہ کے غلام جب بادشاہ کے سامنے کے سامنے کے ماری حضوری کے مشابہ ایک عبادت ہے، بادشاہ کے خلام جب بادشاہ کے سامنے کھڑے ہوتے ہیں اور اس سے سرگوشی کرتے ہیں تو باادب دست بستہ کھڑے ہوتے ہیں۔ پس جس طرح بادشاہ سے کوئی درخواست کرنے سے پہلے اس کی تعریف میں تصیدہ پڑھتے ہیں اس طرح نماز میں بھی دعا ہے پہلے حمد وثنا کرنا کوئی درخواست کرنے سے پہلے اس کی تعریف میں تصیدہ پڑھتے ہیں اس طرح نماز میں بھی دعا ہے پہلے حمد وثنا کرنا

- ﴿ الْاَئْزَارُ لِيَالْفِيزَارُ ﴾

ضروری ہے، چنانچہ نماز کی ابتداء سورہ فاتحہ سے کرنا ضروری ہے، کیونکہ وہ اللہ کی حمد سے شروع ہوتی ہے۔ ای طرح بادشاہوں سے ملاقات کے وقت جن شرا لکا وقیود کا لحاظ ضروری ہے، نماز میں بھی ان کی پابندی ضروری ہے، جیسے وقت پر حاضر ہونا۔ بادشاہ کی طرف متوجہ رہنا، اوھراُدھر ندو یکھنا، پاک صاف ہوکراچھالباس زیب تن کر کے حاضر دربار ہونا یہی سب با تیں: اوقات کی پابندی ، استقبال قبلہ، طہارت بدن وثوب و مرکان اور سنز عورت وغیرہ نماز کے لئے شرطیس کھیریں۔ پھر جب نماز شروع ہوجائے تو ہاتھ با ندھ کر اللہ کی طرف متوجہ رہنا ضروری ہوااور ادھراُدھر بے ضرورت شدیدہ جھانکنا ممنوع کھیرا۔ حدیث شریف میں ہے کہ: ''جب تم میں ہے کوئی شخص نماز پڑھے تو (جان لے کہ) بیشک اللہ اس کے منہ کی جانب میں ہیں' (بیشفق علیہ حدیث کا ایک حصہ ہے جس میں نماز میں قبلہ کی طرف تھو کئے کی ممانعت آئی ہے)

و أما النبى: فلم يُسَمَّ مرسلاً إلا تشبيها برسل الملوك إلى رعاياهم، مُخبرين بأمرهم ونهيهم، رلم يو بَحب عليهم طاعتُهم إلا بعد مساوِّقة تعظيمهم لتعظيم المرسِل عندهم؛ فمن تعظيم النبى: وجوبُ طاعته، والصلاةُ عليه، وتركُ الجهر عليه بالقول.

وأما الصلاة: فَيُقصد فيها التشبية بحالِ عبيدِ الملكِ عند مُثُولهم بين يديه، ومناجاتِهم إياه وخضوعِهم له، ولذلك وجب تقديم الثناء على الدعاء، ومُؤاخذة الإنسان نفسه بالهيئات التي يجب مراعاتها عند مناجاة الملوك: من ضم الأطراف وترك الالتفات، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ إذا صلى أحدكم فإن الله قِبَلَ وجهه ﴾ والله أعلم.

ترجمہ: اور رہانی: پس وہ مرسل نام نہیں رکھا گیا مگر تشبید دیے ہوئے بادشاہوں کے فرستادوں کے ساتھان کی رعایا کی طرف (یعنی انبیاء کورسُل کہائی جاتا ہے بادشاہوں کے ایلجیوں کے ساتھ تشبید دینے کی وجہ ہے ) جولوگوں کو بادشاہوں کے اطرف رنوائی کی خبردینے والے ہیں۔او زنبیں واجب کی گئی لوگوں پران سفیروں کی اطاعت مگران کی تعظیم کے ملزوم ہونے کے بعد لوگوں کے نزدیک ان سفیروں کی تعظیم ان کے جیجنے والے کے بعد لوگوں کے نزدیک ان سفیروں کی تعظیم ان کے جیجنے والے بید بادشاہ ہی کی تعظیم ہے یعنی ان کی تعظیم ملزوم ہے اور اس کے لئے مرسل کی تعظیم لازم ہے ) پس پیغیم رکی تعظیم کے باب سے بادشاہ ہی کی تعظیم ہے یعنی ان کی تعظیم ملزوم ہے اور اس کے لئے مرسل کی تعظیم ان مے بیجینے والے ہے۔ اس کی اطاعت کا واجب ہونا اس پر دروو (بے پایاں رحمت ) بھیجنا اور اس کے ساتھ مشابہت کا۔ان کے کھڑے اور رہی نماز: پس اس میں اراوہ کیا جاتا ہے بادشاہ کے غلاموں کی حالت کے ساتھ مشابہت کا۔ان کے کھڑے ہونے کے وقت بادشاہ کے روبرو، اور ان کے سرگوش کرنا ضروری ہوا اور آدمی کا اپنی ذات کو پابند کرنا ضروری ہوا اور آدمی کا اپنی ذات کو پابند کرنا ضروری ہوا اور آدمی کا اپنی ذات کو پابند کرنا ضروری ہوا اور آدمی کا اپنی ذات کو پابند کرنا ضروری ہوا ایں بیئوں کے ساتھ جن کی رعایت بادشاہوں سے سرگوشی کے وقت ضروری ہے یعنی اعضاء کو ملانا (یعنی ہاتھ باندھنا ہوا ایک ہیئیتوں کے ساتھ جن کی میاتھ ہیں ہوائے کی ہاتھ باندھنا ہوائے کے ساتھ ہوں کہ کوئی ہیئیتوں کے ساتھ ہوں کی رعایت بادشاہوں سے سرگوشی کے وقت ضروری ہے یعنی اعضاء کو ملانا (یعنی ہاتھ باندھنا ہوائے کی ساتھ ہوں کی رہائے کی دوئی ہوں کوئی ہوں کوئی ہوں کے ساتھ ہوں کی دوئی ہوں کے دوئی ہوں کے دوئی ہوں کی دوئی ہوں کوئی ہوں کی دوئی ہوں کوئی ہوں کے دوئی ہوں کی دوئی ہوں کی دوئی ہوں کی دوئی ہوں کی دوئی ہوں کے دوئی ہوں کی دوئی ہوں کی دوئی ہوں کے دوئی ہوں کی دوئی ہوں کی ہوں کی دوئی ہوں کی دوئی ہوں کے دوئی ہوں کی دوئی

اور قدموں کوقریب کرکے کھڑا ہونا)اور اِدھراُدھرندد بکھنااوروہ آپ مِٹلائیٹیائیٹم کاارشاد ہے کہ:'' جبتم میں ہے کوئی نماز پڑھے،تو بیٹک اللّٰدتعالیٰ اس کے چہرے کی جانب ہیں''باقی اللّٰہ بہتر جانتے ہیں!

لغات: مُسَاوَقَةٌ مصدر بمعنی متابعت ہے۔اس کی وضاحت پہلے گذر چکی ہے ..... مثول کھڑا ہونا مثل ( َک،ن ) مثولاً بین یدیہ؛ کسی کےسامنے کھڑا ہوتا۔

#### باب --- ۸

# وضوءوسل کے اسرار ورموز کابیان

نیکی کے کاموں میں سے ایمانیات کے ذکر سے فارغ ہونے کے بعداب اعمال اسلام کا بیان شروع ہوتا ہے۔ اعمال اسلام میں سب سے اہم نماز ہے اور نماز کے لئے طہارت شرط ہے۔ اس لئے تمہید کے طور پر اس باب میں طہارت کی حکمتیں اور فوائد بیان کرتے ہیں۔ پہلے مبحث رابع کے باب رابع میں طہارت کے سلسلہ میں جو تفصیلات گذری ہیں ان پرایک نظر ڈالی جائے تو اس باب کے نہم میں مدد ملے گی۔

## یا کی کےمعاملہ میں تین طرح کےلوگ

طہارت کے معاملہ میں لوگوں کے تین مختلف درجات ہیں۔اعلی درجہ کے لوگ وہ ہیں جوبصیرت و وجدان کی روشی میں طہارت کا اہتمام کرتے ہیں یعنی وہ طہارت کے معاملہ میں پہلے سے بابصیرت ہوتے ہیں۔وہ ایک مقصد کی تخصیل کے لئے طہارت کا التزام کرتے ہیں۔دوسرے درجہ میں وہ لوگ ہیں جو پہلے سے تو بابصیرت نہیں ہوتے مگر جب وہ طہارت کا اہتمام شروع کرتے ہیں تو ان کو بصیرت حاصل ہوجاتی ہے۔رفتہ رفتہ ان کو طہارت کے فوا کدو برکات محسوں ہونے گئے ہیں۔اور تنہرے اور آخری درجہ کے لوگ وہ ہیں جن کواس دنیا میں طہارت کے نتائج حاصل نہیں ہوتے۔وہ بس ایک شرع حکم سمجھ کر طہارت پر عمل پیرا ہوتے ہیں۔ مگر آخرت میں وہ بھی محروم نہیں رہے۔موت کے بعد وہ بھی طہارت کے واکد وہ بیں۔ مرت کے بعد وہ بھی طہارت کے واکد وہ بھی ایک شرع حکم سمجھ کر طہارت ہے تھیں۔ میں درجوں کی تفصیل درج ذیل ہے:

پہلا درجہ: کبھی انسان طبیعت کی کثافت اور تاریکی سے نجات پاکر حظیرۃ القدس (بارگاہ مقدس) کے انوار سے ہم کنار ہوتا ہے۔ اس وقت اس خض پر وہاں کے انوار چھا جاتے ہیں۔ اور وہ گھڑی دو گھڑی کے لئے فطری تقاضوں سے آزاد ہوجا تا ہے۔ آزاد ہونے کی صورت کیا ہوتی ہے؟ یہ مجھانا مشکل ہے۔ اس کی مختلف صورتوں میں کوئی صورت ہوتی ہے، جب یہ حالت پیش آتی ہے تو آدمی ملا اعلی کے ساتھ منسلک ہوجا تا ہے۔ اور تجریدنفس یعنی مادہ سے پاک ہونے

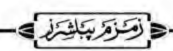
کے اعتبار سے وہ گویا ملاً اعلی کا ایک فر دین جاتا ہے اس حالت میں انسان کی خوشی کی انتہائہیں رہتی ۔ مگریہ حالت بھی بھی پیش آتی ہے اور دیر تک باقی نہیں رہتی ۔ صوفیا کی اصطلاح میں اس حالت کو'' حالت بسط'' کہتے ہیں۔

پھر جب بیحالت زائل ہوجاتی ہے اور آ دمی اپنی فطری حالت کی طرف لوٹ آ تا ہے تو اس کو وہ پہلی والی حالت بار بار یاد آتی ہے اور وہ اس کے فوت ہوجانے سے پریشان ہوتا ہے۔ صوفیا کی اصطلاح میں اس حالت کو' حالت بیش ' کہتے ہیں۔ اس حالت میں وہ کسی ایس چیز کا مشاق ہوتا ہے جو پہلی حالت سے مشابداور ملتی جلتی ہوتا کہ مجبوری کے ورجہ میں اس کو فیمت سمجھے، اور حالت اولی میں سے فوت شدہ حصہ کو حاصل کرنے کے لئے اس دوسری حالت کو دام بنائے اس ترکیب سے وہ فوت شدہ حالت کے احوال میں سے کوئی حالت پالیتا ہے۔ پہلی حالت سے مناسبت رکھنے والی بیر ظہارت ہے۔ جب آ دمی گندگیوں کو چھوڑ دیتا ہے اور پاک وصاف کرنے والی چیز ول کو استعال کرتا ہے تو اس کو فیمت سمجھتا انشراح حاصل ہوتا ہے، جو پہلی حالت کے احوال میں سے ایک حال ہے۔ مجبوری کے درجہ میں آ دمی اس کو فیمت سمجھتا ہوتا ہے۔ ورجہ میں آ دمی اس کو فیمت سمجھتا ہوتا ہے۔ ورجہ میں آ دمی اس کو فیمت سمجھتا ہوتا ہے۔ ورجہ میں آ دمی اس کو فیمت سمجھتا ہوتا ہے۔ ورجہ میں آ دمی اس کو فیمت سمجھتا ہوتا ہے۔ ورجہ میں آ دمی اس کو فیمت سمجھتا ہوتا ہے۔ وراس سے دل بہلاتا ہے اور اس کو داختوں سے مضبوط پکڑتا ہے اور ہمیشہ باطہبارت رہنے کی کوشش کرتا ہے۔ غرض سمجھنے میں اس کو پہلے سے طہارت کی اہمیت اور فوائد معلوم ہوتے ہیں۔ اس کو پہلے سے طہارت کی اہمیت اور فوائد معلوم ہوتے ہیں۔

دوسرا درجہ: اس حالت کوخالق جس کومجرصا دق یعنی انبیاء نے بتایا کہ طہارت انسان کا کمال ہے، وہ نصف ایمان ہے اور انسان کی اس حالت کوخالق جل مجدہ پند فرماتے ہیں مسواک کے بارے میں وار دہوا ہے کہ وہ منہ کی صفائی اور پروردگار کی خوشنو دی گا ذریعہ ہے علاوہ ازیں طہارت میں بے شار فوائد ہیں جن کا بیان اس باب کے آخر میں آرہا ہے۔ اس شخص نے شہاوت قلبی ہے مجرصا دق کی بیسب با تیں مان لیں اور اس کے احکام پڑمل شروع کر دیا، جب اس شخص نے طہارت کا مملی تجربہ کیا تو اس نے وہ سب با تیں برحق پاکسی جو انبیاء نے بتائی تھیں۔ اور دنیا ہی میں اس پر رحمت خداوندی کے درواز ہے وا ہوگئے اور ملائکہ کے رنگ میں زنگین ہوگیا غرض پی خص عمل شروع کرنے کے بعد بابصیرت خوا اور دنیا ہی میں طہارت کے فوائد لوٹے لگا۔

تیسرا درجہ:اس شخص کا ہے جو مذکورہ ہاتوں میں سے پچھ بھی نہیں جانتا یعنی نہ تو وہ پہلے سے طہارت کے معاملہ میں بابصیرت ہوتا ہے ، نہ مل شروع کرنے کے بعداس کو طہارت کے پچھ فوائد محسوس ہوتے ہیں۔مگر چونکہ وہ مؤمن ہے ، اس لئے شرعی ہدایات کے مطابق طہارت کا اہتمام کرتار ہتا ہے۔

اس شخص کواگر دنیا میں طہارت کے انوار وبر کات محسوس نہ بھی ہوں تو بھی وہ محروم نہیں رہتا۔ طہارت اس میں استعداد پیدا کرتی ہے اور وہ موت کے بعد ملائکہ کے ساتھ منسلک ہوجا تا ہے۔ گویا پیلوگ کشاں کشاں جنت میں پہنچ جاتے ہیں۔



### ﴿ باب أسرار الوضوء والغسل

اعلم: أن الإنسان قد يُختَطفُ من ظلمات الطبيعة إلى أنوار حظيرة القدس، فتغلب عليه تلك الأنوار، ويصير ساعةً مَّا بريئا من أحكام الطبيعة، بوجه من الوجوه، فينسلك في سلكهم، ويصير فيما يرجع إلى تجريد النفس كأنه منهم، ثم يُرَدُّ إلى حيث كان، فيشتاق إلى ما يناسب الحالة الأولى، ليغتنمه عند فقدها، ويجعله شَرَكًا لاقتناصِ الفائتِ منها، فيجد بهذه الصفة حالةً من أحواله، وهي: السرور والانشراح الحاصلُ من هَجْرِ الرُّجْزِ واستعمالِ المطهِّرَاتِ، فيعَضُّ عليها بنواجذه.

ويتلوه: إنسانٌ سمع المخبر الصادق يُخبر بأن هذه الحالة كمالُ الإنسان، وأنه ارتضاها منه بارئُه، وأن فيها فوائدَ لا تُحصى، فصدَّقَه بشهادة قلبه، ففعل ما أَمَرَ به، فو جدَما أخبر به حَقًّا، وفُتحت عليه أبوابُ الرحمة، وانصبغ بصبغ الملائكة.

ويتلوه: رجلٌ لا يعلم شيئا من ذلك، لكن قَادَهُ الأنبياءُ عليهم السلام وألجأُوه إلى هيئات تُعِدُّلُ لَهُ في معاده لِلانسلاكُ في سِلك الملائكة، وأولئك قوم جُرُّوا بالسلاسل إلى الجنة.

ترجمہ:باب:وضوء آفرس کے رموز کابیان: جان لیس کدانسان بھی اُ چک ایاجا تا ہے (بینی بیجالت غیراختیاری ہے) طبیعت کی تاریکیوں سے حظیرۃ القدس کے انوار کی طرف، پس چھاجاتے ہیں اس پروہ انوراوروہ گھڑی دو گھڑی کے لئے طبیعت کے احکام سے آزاوہ وجا تا ہے، آزادہ و نے کی صورتوں میں سے سی صورت کے ذریعہ، پس وہ ملا اعلی کی طرف غمیر لوٹائی ہے، کیونکہ جمت اللہ کے قاری کی لڑی میں منسلک ہوجا تا ہے ( یہاں مرجع کے ذکر کے بغیر ملا اعلی کی طرف غمیر لوٹائی ہے، کیونکہ جمت اللہ کے قاری کے ذہمن میں ملا اعلی کا تصور ہروقت رہتا ہے ) اور وہ اُن باتوں میں جن کا نفس کی تجرید سے تعلق ہے، ہوجا تا ہے گویاوہ انہیں میں سے ہے ( یعنی اس کا جسم تو مادی ہے اس لئے اس حیثیت سے تو وہ ملا نکہ کافر ونہیں بن سکتا ہو اس کا نفس نا اللہ میں ہوجت ہے وہ گویا فرشتہ بن جا تا ہے اس کو 'فرشتہ صفت' کہتے ہیں ) پھروہ لوٹا دیاجا تا ہے اس جگہ کی طرف جہاں وہ تھا۔ پس وہ مشتاق ہوتا ہے اس چیز کی طرف جو پہلی حالت سے مناسب رکھتی ہے تا کہ وہ اس مناسب چیز کی طرف جو پہلی حالت سے مناسب رکھتی ہے تا کہ وہ اس مناسب چیز کے ذریعہ اس فوت ہونے والی چیز کے احوال میں سے کی حالت کو۔ کرنے کے لئے ۔ پس پالے وہ اس مناسب چیز کے ذریعہ اس فوت ہونے والی چیز کے احوال میں سے کی حالت کو۔ اور وہ حالت سرور وانشراح ہے، جو حاصل ہوتا ہے گندگی کو چھوڑ نے سے اور پاک کرنے والی چیز وں کے استعمال سے، اور وہ حالت سرور وانشراح ہے، جو حاصل ہوتا ہے گندگی کو چھوڑ نے سے اور پاک کرنے والی چیز وں کے استعمال سے، اور وہ حالت سرور وانشراح ہے، جو حاصل ہوتا ہے گندگی کو چھوڑ نے سے اور پاک کرنے والی چیز وں کے استعمال سے،

پس وہ اس حالت کواپنی ڈ اڑھوں ہےمضبوط بکڑتا ہے۔

اوراس کے بعد درجہ ہے اس شخص کا جس نے مخرصادق سے سنا، جواطلاع دیتا ہے کہ بیرحالت انسان کا کمال ہے اور بیسنا کہ انسان کی اس حالت کو خالق تعالیٰ پسند فرماتے ہیں اور بیسی سنا کہ اس حالت (طہارت) میں بے شار فوا کہ ہیں۔ پس اس نے ول کی گواہی سے اس مخبر کی تقدیق کی اور جو کچھاس نے تھم دیا اس پڑمل کیا، پس اس نے اس بات کو برحق پایا جس کی اس مخبر صادق نے خبر دی تھی۔ اور اس پر رحمت خداوندی کے دروازے کھول دیئے گئے اور وہ ملائکہ کے درئگ میں رنگین ہوگیا۔

اوراس کے بعد درجہ ہے اس شخص کا جواُن با توں میں ہے کچھ بھی نہیں جانتا،لیکن انبیاء نے اس کو کھینچااور مجبور کیا، ایسی ہئیتوں کی طرف جواس کو تیار کریں آخرت میں ملائکہ کی لڑی میں پروئے جانے کے لئے اور بیہ وہ لوگ ہیں جو زنچیروں کے ذریعہ جنت کی طرف کھینچے گئے یعنی احکام کا اتباع کر کے جنت کے حقد اربن گئے۔

## حدث كي قشمين: حدث ِاصغراور حدث ِ اكبر

حدث (ناپاکی) طہارت (پاکی) کی ضد ہے۔ طہارت سے سرور وانشراح حاصل ہوتا ہے اور حدث سے انقباض وگرفگی لاحق ہوتی ہے۔ اور وہ حدث جو واضح اور محسوس ہیں اور ان میں چار باتیں پائی جاتی ہیں: ا-سرسری نظر میں بھی ان کے انرات نفس میں محسوس کئے جاتے ہیں۔ ۲- : جو اس لائق ہیں ہے کہ ان کے بارے میں عام لوگوں سے تفتگو کی جائے اور ان کے بارے میں احکام دیئے جائیں، کیونکہ وہ ان کو پہچان سکتے ہیں۔ ان کے پائے جائے کی جگہیں متعین ہیں اور وہ سبیلین اور شرمگاہ ہیں۔ ۳- : وہ حدث بہ کثرت پائے جاتے ہیں ۲- : اگر طہارت کے کہ جہیں متعین ہیں اور وہ سبیلین اور شرمگاہ ہیں۔ ۳- : وہ حدث بہ کثرت پائے جائے ہیں ۲- : اگر طہارت کے ذریعہ ان کی تعلیم نددی جائے تو لوگوں کا بھاری نقصان ہوگا ۔ استقراء یعنی جائزہ لینے سے ایسے احداث دو جنسوں میں متحصر ہیں : ایک حدث اصغر جو موجب وضوء ہے ، دوسرا : حدث اگر جو موجب قسل ہے۔ دونوں قسمول کی تفصیل درج ذبل ہے۔

پہلی قتم: بعنی حدثِ اصغر: معدے میں پیدا ہونے والے تین فضلات: ریاح اور بول و براز میں مشغولیت ہے۔ شخص جانتا ہے کہ جب پیت میں ریاح اکھٹی ہوتی ہے یا بول و براز کا شدید تقاضا ہوتا ہے تو دل پریثان ہوتا ہے اورنفس پستی کی طرف ماکل ہوتا ہے اور جیران و پریثان اور مقبض و دل گرفتہ شخص کی طرح ہوتا ہے اورنفس کے درمیان اور مرور وانشراح کے درمیان ایک پردہ حائل ہوجا تا ہے جس کی وجہ ہے آ دمی بہجت و سرور سے محروم ہوجا تا ہے۔ پھر جب آ دمی فضلات ثلاثہ سے پاک وصاف ہوجاتا ہے۔ ریاح خارج ہوجاتی ہے اور بول وبراز سے ہلکا ہوجاتا ہے اور وضوء یا عسل کرتا ہے جونفس کوصفت طہارت سے آگاہ کرتے ہیں تو وہ سرور وانشراح پاتا ہے اور وہ ایسا ہوجاتا ہے جیسے اس نے اپنی کوئی گم شدہ چیزیالی۔

دوسری قتم: یعنی حدثِ اکبر بفس کا شہوت جماع میں مشغول ہونا اور اس میں ڈوب جانا ہے۔ کیونکہ میشغولیت نفس کا رخ بالکیہ طبیعت بہیمیہ کی طرف بھیروی ہے اور ملکیت ہے اس کا تعلق منقطع سا ہوجا تا ہے۔ ایک مثال میں غور کریں: جو چو پائے کسی خلاف فطرت کا م کے لئے سدھائے جاتے ہیں اور ان کو مطلوبہ آواب کی ٹریڈنگ دی جاتی ہے اور وہ سرکس وغیرہ میں کرتب دکھاتے ہیں۔ اور شکاری جانور کے وغیرہ کوشکار کرنے کا طریقہ بھو کا اور بیدار رکھ کرسکھایا جاتا ہے اور مالک کے لئے شکاررو کئے کا اور اس میں ہے نہ کھانے کا عادی بنایا جاتا ہے۔ اور طوطا مینا وغیرہ پر ندول کو انسانوں کی بولی سکھائی جاتی ہے۔ غیرہ کر کے اس کی فطرت کے خلاف باتوں کی تعلیم دی جاتی ہے اگر ان حیوانات کو آزاد چھوڑ دیا جائے اور وہ ما وہ سے ملیں اور چندروز تک وہ شہوت جانا ہوں کریں اور اس لذت میں شرف و بے رہیں تو ضرور وہ تعلیم بھول جائیں گے جو ان کو دی گئی ہے اور وہ بھیرت کے فقد ان ، جبالت اور گر ابنی کی طرف لوٹ جائیں گے۔ انسانوں کی رانوں کے درمیان ضائع ہوجا تا ہے۔ کہا ہے دہما صاع منہ کہ دین افعانہ بین افعانہ ہوجا تا ہے۔ وہ سب پڑھا پڑھایا بھول جاتا ہو۔ اس کو جو اس کہ جو جاتا ہیں ایک علم ضائع ہوجا تا ہے۔ وہ سب پڑھا پڑھایا بھول جاتا ہے ) بعنی جو اس کو تعلیم ہو جو جاتا ہے۔ وہ سب پڑھا پڑھایا بھول جاتا ہے۔

اورغورکر نے سے بیاب بخوبی بھو میں آسکتی ہے کہ جماع کی خواہش کو پورا کرنا جس قدر نفس کو بہیمیت سے آلودہ کرنے میں کارگر نہیں جونفس کارخ بہیمیت کی طرف بھیمرتی ہیں اور جھے شک ہوا ہے نفس پر تجر ہہ کر کے دکھے لے اور اطباء نے سنیا سیول، تارک الد نیا را بہوں کے نفس کو بہیمیت کی طرف بھے شک ہوا ہے نفس پر تجر ہہ کر کے دکھے لے اور اطباء نے سنیا سیول، تارک الد نیا را بہوں کے نفس کو بہیمیت کی طرف لوٹا نے کے لئے جو تد بیر کھی ہے اس کو پڑھے۔ بیلوگ عرصہ تک عورتوں سے بیتعلق رہنے کی وجہ سے قوت باہ کھو بیٹھے ہیں۔ وہ اگر اپنی توت باہ بھو بیٹھ وی الباہ لوگوں کے جماع کے واقعات پڑھیں اور باہ کوتو کر نے والی غذا کیں استعال کریں اور مروضات ودُلو کات کا استعال کریں (شرح الاسباب والعلا مات ۲۰۳۸ فی محت علل اعضاء التناسل من الذکر ان، باب نقصان الباہ) رفتہ رفتہ ان کانفس بہیمیت کی طرف لوٹ آئے گا اور ان کی مردہ قوت باہ انگر اکیاں لینے لگے گی۔ جب یہ چیزیں بہیمیت پیدا کرنے میں اتن کا کرا گر بیں، تو خود جماع کی شہوت کو پورا کرنا کس قدرنفس کو بہیمیت سے آلودہ کرے گا یہ بات ظاہر ہے۔ مگر جس طرح کھا نا پینا کی شہوت کو پورا کرنا کس قدرنفس کو بہیمیت سے آلودہ کرے گا یہ بات ظاہر ہے۔ مگر جس طرح کھا نا پینا ایک المبتداس کی مقرورت ہے، جماع بھی ایک فطری نقاضا ہے اس لئے دین فطرت ہے اس پر پابندی نہیں لگائی، البتداس کی مفرات کا علاج تجویز کیا ہے جوا گلے عنوان کے تحت آر ہا ہے۔

- ﴿ أَرْسُوْرَ لِبَالْشِيَرُالِ ﴾

الحدثُ الذي يُحَسُّ أَثَرُهُ في النفس بادي الرأى، والذي يليق أن يخاطَب به جمهورُ الناس، الحدثُ الذي يُحَاطَب به جمهورُ الناس، الانتخباط منظانًه، والذي يُكثر وقوعُ مثلِه، وفي إهمال تعليمه ضررٌ عظيم بالناس، منحصرٌ استقراءٌ في جنسين:

أحدهما ؛ اشتغال النفس بما يجد الإنسانُ في مِعدته من الفُضول الثلاثة: الريح، والبول، والغائط، فليس من البشر أحد إلا ويعلم من نفسه: أنه إذا وجد في بطنه الرياح، أو كان حاقبا حاقنا، خَبُثَتُ نفسه، وأ خُلدَتُ إلى الأرض، وصارت كالحائرة المنقبضة، وكان بينها وبين انشراحها حجاب، فاذا اندفعت عنه الرياحُ وتَخَفَّفَ عنه الأخبثان، واستعمل ما يُنبِّهُ نفسه للطهارة، كالغسل والوضوء، وجد انشراحاً وسرورًا، وصار كأنه وَجد ما فقد.

والثانى: اشتغالُ النفس بشهوة الجماع، وغوصُها فيها، فإن ذلك يصرف وجة النفس إلى الطبيعة البهيمية بالكلية. حتى إن البهائم إذا ارتيضت ومُرِّنَتُ على الآداب المطلوبة، والمجوار وَ إذا ذُلِّلَتُ بالجوع والسَهَر، وعُلِّمَتْ إمساكَ الصيد على صاحبها، والطيورَ إذا كُلِّفَتْ بمحاكاة كلام الناس، وبالجملة: كلُّ حيوان أفرغ الجهد في أزالة ماله من طبيعته، واكتسابِ مالا تقتضيه طبيعتُه، ثم قضى هذا الحيوان شهوة فرجه، وعَافَسَ الإنات، وغاص في تلك اللذة أياماً، لا بد أن ينسى ما اكتسبه، ورجع إلى عَمَهٍ وَجهل وضلال.

ومن تأمَّل في ذلك عَلِمَ لا مُحالة: أن قضاء هذه الشهوة يُوَّتُرُ في تلويث النفس مالا يؤثره شيئٌ من كثرة الأكل، والمغامرة، وسائر ما يُميل النفس إلى الطبيعة البهيمية؛ وَلْيُجَرِّب الإنسانُ ذلك من نفسه، ولْيَرْجِعْ إلى ما ذكره الأطباءُ في تدبير الرُّهبان المنقطعين، إذا أريد

إرجاعُهم إلى النفس البهيمية.

تر جمہ: اور وہ حدث جس کا اثر بادی الرائی میں نفس کے اندرمحسوں کیا جاتا ہے اور جواس لائق ہے کہ عام لوگوں کواس کے بارے میں ادکام دیئے جائیں ،اس کی احتمالی جگہوں کے منضبط ہونے کی وجہ سے اور جن کے مانند کا وقوع بہ کثرت ہوتا ہے اور جس کی تعلیم کے جھوڑنے میں لوگوں کا بھاری نقصان ہے ، جائزہ لینے سے ایسی نایا کیاں دوجنسوں میں منحصر ہیں۔
اول: نفس کا اس چیز میں مشغول ہونا جس کو انسان اپنے معدے میں یا تا ہے یعنی تین نکمی چیزیں: ریاح ، پیشاب اور پا خانہ۔ پس کوئی بھی انسان نہیں ہے مگر درانحالیکہ وہ اپنے بارے میں جانتا ہے کہ جدید اس کے پیٹ میں ریاح اکٹھا

ہوتی ہے یااس کو بول و ہراز کا شدید تقاضا ہوتا ہے تو اس کا دل پریشان ہوتا ہے۔اوروہ زمین کی (پستی ) طرف مائل ہوتا ہے۔اور وہ نفس جیران وگرفتہ نفس کی طرح ہوجا تا ہے۔اوراس کے درمیان اوراس کے انشراح کے درمیان ایک پردہ حائل ہوجا تا ہے۔پھر جب ریاح اس ہے ہٹ جاتی ہے اور دونہایت گندی چیزیں اس ہے ہلکی ہوجاتی ہیں۔اوروہ اس چیز کو استعمال کرتا ہے جو اس کے نفس کو پاکی ہے آگاہ کرتی ہیں۔ جیسے نہانا اور وضو کرنا تو وہ انشراح وسرور کو پاتا ہے۔اور وہ ہوجا تا ہے گویا اس نے وہ چیزیا کی جس کو اس نے گم کیا تھا۔

دوم بننس کاشہوت جماع میں مشغول ہونا ہے اور اس کا اس میں ڈو بنا ہے۔ پس بیشک یہ چیز نفس کا بالکلیہ رخ پھیر و تی ہے طبیعت بہیمیہ کی طرف بھی کہ چو پائے جب سدھائے جاتے ہیں اور ان کومطلو بہطریقوں کی ٹریننگ دی جاتی ہے اور شکاری جانوروں کو جب منظر کیا جاتا ہے بھوکا رکھ کر اور بیدارر کھ کر اور ان کوسکھلا دیا جاتا ہے شکار کوا ہے مالک کے لئے روکنا، اور پرندے جب مکلف کئے جاتے ہیں انسانوں کی بات کی نقل کرنے کے اور مختصریہ کہ خواہ کوئی حیوان ہوجب انہائی کوشش صرف کی جاتی ہے اس طبیعت کو ہٹانے میں جواس میں ہے اور اس چیز کے حاصل کرانے میں جس کواس کی طبیعت نہیں جاتی ہے ہو جب انہائی کوشش صرف کی جاتی ہے اس طبیعت کو ہٹانے میں جواس میں ہے اور وہ مادہ کی مزاولت کرتا ہے اور مادہ کی مزاولت کرتا ہے اور عاس کی طبیعت نہیں چاہتی ۔ پھر جب یہ جانورا پنی شرمگاہ کی خواہش پوری کرتا ہے اور وہ مادہ کی مزاولت کرتا ہے اور وہ لوٹ اس لذت میں چندروز ڈوب جاتا ہے تو ضروری ہے کہ وہ اس چیز کو بھول جائے جواس نے حاصل کی ہے اور وہ لوٹ جاتا ہے بھیرت کے فقد ان ، جہالت اور گراہی کی طرف۔

اور جوشخص اس میں غور کر کے گاوہ لامحالہ جان لے گا کہ جماع کی خواہش کو پورا کرنانفس کو گندہ کرنے میں ایسا کارگر ہوتا ہے جیسا کوئی دوسری چیز کارگر نہیں ہوتی یعنی کھانے کی زیادتی اور موت سے بے برواہ ہوکر مقابلہ کرنا اور دیگروہ چیزیں جونفس کو طبیعت بہیمیہ کی طرف مائل کرتی ہیں،اور چاہئے کہ انسان اس چیز کا اپنفس پرتج بہ کرے اور چاہئے کہ وہ مطالعہ کرے اس کا جس کوا طباء نے ذکر کیا ہے تارک الدنیا را ہوں کی تدبیر کے سلسلہ میں جب ان کونفس بہیمیہ کی طرف لوٹانے کا ارادہ کیا جائے۔

#### لغات:





# طهارت کی دومیس:صغری اور کبری

جائزه لینے سے ایسی طہارت و وجنسوں میں منحصر ہے ایک طہارت کبری دوسری طہارت صغری:

بانی پاک کرنے کے طہارت کبری: پوراجسم پانی سے مل کر دھونے سے اعلی درجہ کی پاکی حاصل ہوتی ہے کیونکہ پانی پاک کرنے والا اور نجاستوں کو دور کرنے والا ہے سلیم طبیعتوں نے پانی کی بیتا ثیر مان کی ہے،اس لئے طہارت کبری نفس کو پاکیزگ کی حالت یا دولانے کا ایک اعلی اور بہترین ذریعہ ہے۔

سوال: طہارت، حدث کی ضد ہے، اور آ دمی ایک ضد ہے کود کر دوسری ضد پر دفعۃ کیے پہنچ سکتا ہے؟ لیعنی انجھی تو آ دمی ناپاک تھااور نہایت گندہ (نجاست کبری میں مبتلا) تھا۔ اور نہاتے ہی یک دم پاک ہو گیااور اعلی درجہ کا پاک وصاف ہو گیا ہے بات کیے ممکن ہے؟

جواب بمهى انقال دفعي ہوتا ہے بعنی احوال يكبارگي بدلتے ہیں۔ دومثالیں ملاحظ فرمائيں:

پہلی مثال: بھی ایسا ہوتا ہے کہ آ دی شراب پی کرمست ہوجا تا ہے ،نشداس پرایسا چڑھ جاتا ہے کہ وہ پاگل سا ہوجا تا ہے ہے ،اُسے کوئی ہوش نہیں رہتا۔ای حالت میں بعض مرتبہ اس سے کوئی بڑی کوتا ہی سرز دہوجاتی ہے مثلاً وہ کسی کوناحق قتل کردیتا ہے یا اپنا یا کسی کا کوئی غایت درجہ نفیس وقیمتی مال ضائع کردیتا ہے تو یکا کیک اس کو ہوش آ جاتا ہے۔اس کانفس چو کنا ہوجا تا ہےاوروہ ہر بات سجھنے لگتا ہےاوراس کا سارا نشہ ہرن ہوجا تا ہے۔ یہی انتقال دفعی ہے۔

دوسری مثال: بھی ایسا ہوتا ہے کہ نجیف ونزار شخص جس میں نہ کسی کام کی طاقت ہوتی ہے نہ اٹھنے کی سکت ہوتی ہے۔ اتفا ہے۔ اتفا قائس کو سخت غصہ آجا تا ہے یارگ حمیت پھڑک اٹھتی ہے یا مسابقت کی دھن سوار ہوجاتی ہے تو وہ بڑے ہے بڑا کارنامہ کرگذرتا ہے یادل قبلانے والی خون ریزی کر بیٹھتا ہے۔ یہی یکبارگی انتقال ہے۔

غرض نفس میں فوری انقال ہوتا ہے یعن بھی نفس کے احوال یکبار گی بدل جاتے ہیں وہ ایک حالت میں ہوتا ہے اور اس کوفوراً ہی دوسری حالت یاد آ جاتی ہے اور اصلاح نفس کی بہترین صورت بھی یہی ہے کہ یک دم آ دمی بری زندگی ہے نکل کراچھی زندگی میں آ جائے۔ تدر بجا اصلاح بھی ہوتی ہے مگراس میں دیر گئی ہے اور وہ کچھے بہت زیادہ مضبوط بھی نہیں ہوتی اور یک لخت جس کی حالت بدل جاتی ہے اس کی بات ہی کچھاور ہوتی ہے۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں اور بزرگوں کے موسلین میں اس کی صد ہامثالیس ہیں کہ اچا تک زندگی کی کا یا پیٹ گئی اور وہ دفعۃ انسانیت کے اعلی مقام پر پہنچ گئے ہیں اس موسلین میں اس کی صد ہامثالیس ہیں کہ اچا تک زندگی کی کا یا پیٹ گئی اور وہ دفعۃ انسانیت کے اعلی مقام پر پہنچ گئے ہیں اس طرح طہارت کری کا مقام پالیتا ہے۔ مگر سے بات یعنی فوری تنجہ اس چیز ہے خاصل ہوسکتا ہے جس کے متعلق سے اعتمادول میں بیٹھا ہوا ہو کہ اس سے اعلی مقام ہوسکتا ہے جس کے متعلق سے اعتمادول میں بیٹھا ہوا ہو کہ اس میں سے شان درجہ کی پا کی حاصل ہوسکتی ہے اور ایس چیز صرف پانی ہے۔ مٹی ضرورت کے وقت اس کا قائم مقام ہے اس میں بیشان درجہ کی پا کی حاصل ہوسکتی ہے اور ایسی چیز صرف پانی ہے۔ مٹی ضرورت کے وقت اس کا قائم مقام ہے اس میں بیشان درجہ کی پا کی حاصل ہوسکتی ہے اور ایسی چیز صرف پانی ہے۔ مٹی ضرورت کے وقت اس کا قائم مقام ہے اس میں بیشان

درجہ کی پاکی حاصل ہوسکتی ہے اور الیں چیز صرف پانی ہے۔ مٹی ضرورت کے وقت اس کا قائم مقام ہے اس میں بیشان نہیں ہے۔ کیونکہ قدرت نے پانی کو طہور (بذات خود پاک اور دوسری چیز وں کو پاک کرنے والا) پیدا کیا ہے۔ سورة الفرقان آیات ۴۸ و۴۹ میں ہے کہ ب'' وہ اللہ الیہ ہاران رحت سے پہلے بارش کی خوشخبری دینے کے لئے ، بارانی ہواؤں کو بھیجتا ہے اور ہم نے آسان سے پاک صاف کرنے والا پانی برسایا تاکہ اس کے ذریعہ مردہ زمینوں میں جان ڈال دیں اور اپنی مخلوقات میں سے بہت سے جو پایوں اور انسانوں کو سیراب کریں'۔

مردہ زمینوں میں جان پڑنے کا ظاہری مطلب یہ ہے کہ پانی پڑتے ہی مردہ زمینوں میں زندگی کے آثار نمودار ہونے لگتے ہیں، کھیتیاں لہلہانے لگتی ہیں، جہاں خاک اڑرہی تھی وہاں سبزہ زار بن جاتا ہے اورفن اعتبار سے بیہ مطلب بھی لیا جا سکتا ہے کہ مردہ دل یعنی نا پاک لوگ جب پانی سے پاکی حاصل کرتے ہیں تو ان میں جان پڑجاتی ہے۔ واللہ اعلم (آیت سے بیاستدلال شارح نے بڑھایا ہے)

﴿ طہارت صغری: صرف اطراف بدن ( سر، منه ، ہاتھ اور پاؤں ) کے دھونے سے حاصل ہوتی ہے۔ اور اطراف پراکتفا کرنے کی دووجہیں ہیں:

پہلی وجہ: دنیا کے تمام آباد خطوں میں لوگ عموماً ان اعضاء کو کھلا رکھتے ہیں ، کپڑوں میں نہیں چھپاتے۔ یہی ان کا فطری طریقۂ زندگی ہےاورحدیث شریف میں جو اِشْئِسالِ صمَّاء کی ممانعت آئی ہےاس میں اس طرف اشارہ ہے۔

- ﴿ لُوَ وَرَبِيَ الْشِيرَانِ ﴾

صَمَّاء، أَصَمُّ كَامُوَنث ہے جس كے معنی ہیں گھوں ، بخت ، مضبوط۔ اور اشتمال کے معنی ہیں سارے جسم پر كپڑ الپیشنا اور اشتمال صماء کے معنی ہیں: چا در اس طرح اوڑ ھنا كه ہاتھ اندر دب جائيں اور بيمنوع اس لئے ہے كه بوقت حاجت ہاتھوں سے كام نہيں ليا جاسكے گا۔ اس حديث ہيں اشارہ ہے كہ لوگ عموماً ہاتھ كھلے ركھتے ہیں تا كه بوقت حاجت ان سے فوراً كام ليا جاسكے۔ يہى معاملہ پيروں كا اور چپرہ كا ہے۔

غرض اطراف جسم چونکہ عام طور پر کھلے رہتے ہیں اس لئے ان کو وضو میں بار بار دھونے میں کوئی حرج اور تنگی نہیں ہے اور باقی جسم چونکہ کپڑوں میں مستور رہتا ہے، اس لئے بار بار ہرکس وناکس کے سامنے ان کو کھولنے میں اور دھونے میں حرج ہے۔

دوسری وجہ: شہری تدن میں، جوتر تی یافتہ تدن ہے، روزانداطراف بدن (ہاتھ، منداور پاؤں) کودھونے کا عام رواج اورعادت ہے، ای طرح جب لوگ سلاطین وحکام کے پاس جاتے ہیں تو بھی ان اعضاء کودھولیا کرتے ہیں نیز جب لوگ کو گئی یا کیزہ کام مثلاً کھانا یا کوئی مقدس چیز لینے کا ارادہ کرتے ہیں تب بھی وہ اطراف کودھوتے ہیں، سارابدن منہیں دھوتے ۔غرض ان دووجہوں سے طہارت صغری میں اطراف بدن کے دھونے پراکتفا کی گئی ہے، سارابدن یا چھپے اعضاء کودھونا ضروری قرارنہیں دیا گیا۔

گېری وجوه:اوپرطهارت صغری میں اطراف بدن کے دھونے پراکتفا کرنے کی جودووجہیں بیان کی گئی ہیں وہ عام فہم اورسرسری وجوہ ہیں ۔اب اس کی گہری وجوہ بیان کی جاتی ہیں۔اوروہ بھی دو ہیں:

ہیلی وجہ:اطراف جسم چونکہ عموماً کھلے رہتے ہیں اس لئے بہت جلدان پر گردوغبار جم جاتی ہے اور یہی اعضاء باہمی ملاقات کے وقت دیکھے جاتے ہیں اس لئے ان کا گردوغبار میں اٹا پٹار ہنا مناسب نہیں۔ان کو دھوکرصاف رکھنا جا ہے تا کہ آ دمی اچھانظر آئے اور دوسر مے محض کو دیکھنے سے تکدر نہ ہو۔

دوسری وجہ: تجربہ شاہدہے کہ اطراف دھونے سے اور چہرے اور سرپر پانی چھڑ کئے سے نیند ہالکل اڑ جاتی ہے اور گہری ہے ہوثی بھی دور ہو جاتی ہے۔ اس بات کو شخص اپنے ذاتی علم وتجربہ سے جان سکتا ہے اور طب کی کتابوں کے مطالعہ سے بھی یہ بات آشکارہ ہے اطباء نے ہے ہوشی ، اسہال کی زیادتی اور فصد کا خون زیادہ بہنے کا علاج تیم یہ تجویز کیا ہے ، جواطراف پر پانی چھڑ کئے سے حاصل ہوتی ہے۔ غرض نماز سے پہلے وضوای لئے ضروری ہوا ہے کہ آدمی میں نشاط پیدا ہوجائے ، نیند ، سل اور سستی دور ہوجائے اور آدمی توجہ لبی سے عبادت کرے۔

والطهارة: التي يُحَسُّ أَثَرُها بادى الرأى، والتي يليق أن يُخَاطَبَ بها جمهورُ الناس، لكثرة وجودِ آلَتِهَا في الأقاليم المعمورة، أعنى الماء، وانضباطِ أمرها، والتي هي أوقع الطهارات في نفوس البشر، وكالمسلّمات المشهورة بينهم، مع كونها كالمذهب الطبيعي، تنحصر بالاستقراء في جنسين: صغرى و كبرى:

أما الكبرى: فتعميم البدن بالغَسل والدلك، إذِ الماءُ طَهور، مزيلٌ للنجاسات، قد سلَّمت الطبائع منه ذلك، فهي آلة صالحة لتنبيه النفس على خُلَّةِ الطهارة.

ورب إنسان شرب الحمر وثَمَل، وغلب السكرُ على طبيعته، ثم فرط منه شيئ؛ من قتلِ بغير حق، أو إضاعةِ مالٍ في غاية النفاسة، فتنبهت نفسه دفعة، وعَقَلَتُ، وكُشفت عنها الثمالة؛ ورب إنسان ضعيفٍ لايستطيع أن ينهض، ولا أن يباشر شيئًا، فاتفقت واقعة تُنَبَّهُ النفسَ تنبيها قويا: من عروض غضب، أو حَمِيَّةٍ، أو منافسةٍ، فَعَالج معالجةً شديدةً، وسفك سَفْكا بليغاً.

وبالجملة: فللنفس انتقال دفعي، وتَنَبُّهُ من خصلة إلى خصلة؛ هو العمدة في المعالجات النفسانية؛ وإنما يحصل هذا التنبُّهُ بما رُكز في صميم طبائعهم وجَذْرِ نفوسهم: أنه طهارة بليغة، وما ذلك إلا الماء.

والصغرى: الاقتصار على غسل الأطراف، وذلك: لأنها مواضعٌ جرت العادة في الأقاليم الصالحة بانكشافها وخروجها من اللباس، لمذهب طبيعي، إليه وقعت الإشارةُ حيث نهى النبى صلى الله عن اشتمال الصَّمَّاء، فلا يتحقق حرجٌ في غسلها، وليس ذلك في سائر الأعضاء.

وأيضا : جرت العادة في أهل الحضر بتنظيفها كلَّ يوم، وعند الدخول على الملوك وأشباههم، وعند قصد الأعمال النظيفة.

وفِقُهُ ذلك: أنها ظاهرة، تُسُرُعُ إليها الأوساخُ، وهي التي تُرى وتُبصر عند ملاقاة الناس؛ بعضِهم ببعض.

وأيضا: التجرِبة شاهدة بأن غَسل الأطراف، ورشَّ الماء على الوجه والرأس يُنَبِّهُ النفسَ من نحوِ النوم والغشى المُثَقِل تنبيها قويًا؛ وليرجع الإنسان في ذلك إلى ما عنده من التجرِبة والعلم، وإلى ما أمربه الأطباءُ في تدبير من غُشى عليه، أو أفرط به الإسهالُ والفصدُ.

 درمیان مسلمات مشہورہ کی طرح (رائج) ہے،اس کے فطری طریقہ جیسا ہونے کی وجہ سے (بیعنی بیامرصورت نوعیہ میں تو چھپایا نہیں گیا،مگر کثرت مزاولت سے فطری امر جیسا ہو گیاہے) استقراء سے ایسی طہارت دوجنسوں میں منحصر ہے ایک صغری دوسری کبری۔

رہی کبری: تو وہ سارے بدن کو دھونا اور ملنا ہے ، کیونکہ پانی پاک ، صاف کرنے والا اور نجاستوں کو زائل کرنے والا ہے۔ تمام طبیعتوں نے پانی کی میہ تا ثیر مان لی ہے۔ پس طہارت کبری بہترین ذریعہ ہے نفس کوخصلت طہارت سے آگاہ کرنے کا۔

(سوال مقدر کا جواب) اور بعضا آ دمی شراب پیتا ہے اور مدہوش ہوجا تا ہے اور نشداس کی طبیعت پر چھاجا تا ہے پھر
اس ہے کوئی بڑی کوتا ہی سرز دہوجاتی ہے یعنی کسی کوناحق قتل کرتا ہے یا کوئی غایت درجہ نفیس مال ضائع کرتا ہے تو یکا یک
اس کانفس چو کنا ہوجا تا ہے اور دہ بات ہمجھنے لگتا ہے اور اس کا نشہ ہرن ہوجا تا ہے ساور بعضا انسان ضعیف ہوتا ہے،
اٹھنے کی بھی اس میں سکت نہیں ہوتی اور نہ کسی کام کے کرنے کی اس میں طاقت ہوتی ہے پس اتفا قا کوئی ایسا واقعہ پیش
آتا ہے جو اس کے نفس کو بہت ہی زیادہ جھنچھوڑ دیتا ہے یعنی غصہ کا پیش آنا ، یا حمیت یا منافست ، پس وہ بڑے سے بڑا
کارنامہ کرگذرتا ہے اور دل وہلانے والی خون ریزی کرڈ التا ہے۔

اورحاصل کلام: پس نفس کے لئے دفعی (فوری) انقال ہے اور ایک خصلت سے دوسری خصلت کی طرف چو کنا ہونا ہونا ہے۔ (اور) وہ (فوری انقال) معالجات نفسانیہ (اصلاح نفس) میں نہایت قابل اعتاد چیز ہے ۔۔ اور بیآ گہی اسی چیز سے حاصل ہو سکتی ہے جولوگوں کی طبیعتوں کی اصل میں اور ان کے نفوس کی جڑمیں گڑی ہو کہ وہ انتہائی درجہ کی طہارت ہے اور اس فتم کی چیزیانی ہی ہے۔

اورطہارت صغری: اطراف کے دھونے پراکتفا کرنا ہے اور بیاس لئے ہے کہ اطراف ایسی جگہیں ہیں جن کے کھلا رہنے کی اورلباس سے باہررہنے کی قابل رہائش ملکوں میں عادت چل رہی ہے، فطری راہ ہونے کی وجہ سے (اور) اس کی طرف اشارہ آیا ہے چنانچے نبی کریم مطلقہ کیا گئے اس طرح جا دراوڑ ھنے ہے منع کیا ہے کہ ہاتھ اندروب جا کیں (رواہ مسلم، مشکلوۃ، کتاب اللباس، حدیث نمبر ۳۳۱۵) پس کوئی حرج متحقق نہیں ہے اطراف کے دھونے میں اور بیہ بات ویگر اعضاء میں نہیں ہے۔

اور نیز:شہر یوں میں ان کو پاک صاف کرنے کی عادت چل رہی ہےروز انداور بادشاہوں اور ان کے مانندلوگوں کے پاس جاتے وفت اور ستھرے کا موں کا ارادہ کرتے وفت۔

اوراس کی گہری حکمت: بیہ ہے کہ اطراف کھلے رہتے ہیں ان کی طرف میل کچیل جلدی پہنچتا ہے اوراطراف ہی وہ اعضاء ہیں جود کیھے جاتے ہیں اورنظرآتے ہیں لوگوں کے ایک دوسرے سے ملاقات کے وقت بہ اور نیز: تجربہ شاہد ہے کہ اطراف کا دھونا اور چہرے اور سرپر پانی کا چیئر کنانفس کو چوکنا کرتا ہے، نینداور گہری بیپوشی جیسی چیز وں سے بہت زیادہ چوکنا کرنا اور چاہئے کہ انسان لوٹے اس سلسلہ میں اس علم وتجربہ کی طرف جواس کو حاصل ہے اور اس بات کی طرف جس کا اطباء نے تھم دیا ہے اُسٹی خص کے علاج میں جس پر بے ہوشی طاری ہوئی ہویا اس کو بہت زیادہ اسہال ہونے گے ہوں بارگ پرنشتر لگانے سے بہت زیادہ خون آنے لگا ہو۔

## طہارت کےفوائد

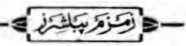
جس طرح بعض جڑی ہوٹیوں میں ہعض ادویہ میں ،اور بعض کا سُناتی چیز وں میں متعدداوصاف وخواص ہوتے ہیں ، اس طرح اللّٰد تعالیٰ کے بعض احکام میں متعدداسرار ورموز ہیں۔طہارت میں بھی گونا گوں فوائد ہیں۔ ذیل میں ان میں سے آٹھے فائدے ذکر کئے جاتے ہیں:

پہلا فائدہ: طہارت ایک فطری امر ہے۔ کیونکہ وہ ارتفاق ٹانی یعنی ترقی یافتہ تدن (شہری تدن) کا ایک اہم مسئلہ ہے۔ تفصیل مبحث سوم کے باب سوم میں گذر چکی ہے۔ اور ارتفاقات کی رعایت پر کمال انسانی کا دارو مدار ہے۔ کیونکہ وہ انسانی فطرت کا جزبن چکے ہیں۔ اس لئے ارتفاقات کے دیگر امور کی طرح طہارت کا بھی التز ام ضروری ہے۔

ووسرا فاکدہ: طہارت ملائکہ سے قریب کرنے والی اور شیاطین سے دور کرنے والی ایک صفت ہے اور انسان کی معراج کمال ہیہ کہ دور موجائے اور شیاطین سے دور ہوجائے اور اس کی وجہ بیہ ہے کہ ملائکہ پاک مخلوق میں ، وہ پاکی کا اجتمام کرنے والوں کو پہند کرتے ہیں۔کند ہم جنس باہم جنس پرواز!

تیسرا فائدہ:طہارت عذاب قبرکوہٹاتی ہے حدیث شریف میں ہے کہ: پیشاب سے بچو، کیونکہ قبر کاعذاب بیشتراس کی وجہ سے ہوتا ہے' (بیحدیث صحیح ہے،اس کی تخریج نصب الرابیا: ۱۲۸ میں ہے )

چوتھا فا کدہ:صفت احسان پیدا کرنے میں طہارت کا بڑا دخل ہے۔احسان کے معنی کی پوری وضاحت تو ''ابواب الاحسان'' میں آئے گی اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ اعمال کی اصل غرض تک پہنچنے کا نام ''احسان'' ہے اوراعمال سے اصل مطلوب تقرب الہی ہے جب آ دمی بہنیت اطاعت ظاہری و باطنی نظافت کا اہتمام کرتا ہے تو وہ خدا کا محبوب بن جاتا ہے مطلوب تقرب خاص حاصل ہوجاتا ہے۔سورۃ التوب آیت ۱۰ میں ہے:''اوراللہ تعالی خوب پاک ہونے والول کو پہند فرماتے ہیں' اس آ بیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ طہارت کے اہتمام کی وجہ سے محبوبیت حاصل ہوتی ہے۔ پس جس صفت فرماتے ہیں' اس آ بیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ طہارت کے اہتمام کی وجہ سے محبوبیت حاصل ہوتی ہے۔ پس جس صفت سے انسان کوخدا تعالی کا محبوب بنے کا نثر ف حاصل ہو،اس صفت کے ساتھ متصف رہنالازم ہے۔



پانچواں فائدہ: طہارت (وضوء وسل) کی وجہ سے نیکیاں کھی جاتی ہیں اور گناہ مٹائے جاتے ہیں۔ متعددا حادیث میں اس کا تذکرہ آیا ہے کیونکہ جب صفت طہارت نفس میں رائخ ہوجاتی ہے بینی ملکہ اور فطرت ٹانیہ بن جاتی ہے تونفس میں ملکوتی انوار کا ایک بڑا حصہ تھہر جاتا ہے اور متقرر ہوجاتا ہے یہی نیکیاں ہیں اور بہیست کی تاریکی کا بڑا حصہ مغلوب ہوجاتا ہے بہی نیکیاں ہیں اور بہیست کی تاریکی کا بڑا حصہ مغلوب ہوجاتا ہے بہی گناہوں کا مٹانا ہے۔

چھٹا فائدہ: نیک بختی حاصل کرنے میں جوتین چیزیں سدّ راہ بنتی ہیں ان میں سے ایک 'ریت رواج کا حجاب'' ہے، جس کا دوسرانام'' حجاب دنیا'' ہے۔ مبحث رابع کے باہشم میں اس کی تفصیل گذر چکی ہے جب طہارت کا با قاعدہ اہتمام کیا جاتا ہے اوراس کو ایک مسلمہ طریقہ بنالیا جاتا ہے تو وہ دنیا میں انہاک سے بچاتی ہے۔ وضو کو جومؤمن کا ہتھیار کہا گیا ہے اس کا یہی مطلب ہے کہ وہ دنیا میں انہاک سے بچاتا ہے، اور تذکر کا ذریعہ بنتا ہے۔

ساتواں فائدہ: نیک بختی حاصل کرنے کے تجابات ثلاثہ میں سے ایک جہالت و برعقیدگی کا تجاب بھی ہے۔ اس کی تفصیل بھی مجٹ چہارم کے باششم میں گذر چک ہے۔ جب طہارت میں تین با تیں پائی جاتی ہیں تو وہ سو ، معرفت یعنی اللہ کے بارے میں جہالت اور بدعقیدگی کا علاج بنتی ہے: ایک: پورے اہتمام سے وضوء وسل کرنا جس طرح لوگ در بارشاہی میں جب کسی غرض سے جاتے ہیں تو پورے اہتمام خیسل کرتے ہیں یا ہاتھہ، منداور پاؤں دھوتے ہیں اور لباس درست کرتے ہیں اور خوب پاک صاف ہوکر اور بن سنور کر جاتے ہیں ، اسی طرح عبادات کے لئے آدی پورے اہتمام سے طہارت حاصل کرتے وقت شروع سے آخر تک نیت طہارت کا متحضر رہنا۔ استمام سے طہارت کے ان کار کا اہتمام کی رہنا۔ اگر یہ تینوں با تیں طہارت میں ملحوظ رہیں تو اس سے اللہ تعالی کی سیجے معرفت حاصل ہوگی اور عظمت واعتقاد پیدا ہوگا۔

آ کھواں فاکدہ: نیک بختی حاصل کرنے کے موانعات ثلاثہ میں سے ایک تجاب طبع لیمی نظری کا تجاب بھی ہے اس کی تفصیل بھی محقولہ بالا مقام میں گذر بھی ہے طہارت کے اہتمام سے طبیعت عقل کے تابع ہوجاتی ہے لیمی کا جاب نفس دور ہوتا ہے کیونکہ جب انسان پر بات اچھی طرح سمجھ لیتا ہے کہ طہارت انسان کا کمال ہے اور وہ اعضاء کواس عقیدہ کے مطابق شقت میں ڈالتا ہے یعنی وضوء و خسل کرتا ہے اور اس میں کوئی غرض شامل نہیں ہوتی ہے مثلاً کھیت ہے آیا ہے۔ اعضاء گرد سے اٹے بیٹی اس لئے دھوتا ہے۔ یہ بات نہ ہو، بلکہ کمال انسانی کی تحصیل کی غرض سے طہارت حاصل کرے اور اس عمل کے دھوتا ہے۔ یہ بات نہ ہو، بلکہ کمال انسانی کی تحصیل کی غرض سے طہارت حاصل کرے اور اس عمل ہوجاتی ہے نفس کو عقل کے تابع کرنے کی۔ اور اس عمل سے نفس قابو میں آجا تا ہے۔

والطهارة: بابٌ من أبواب الإرتفاق الثاني، الذي يتوقف كمالُ الإنسان عليه، وصار من جبلتهم؛ وفيهاقُرب من الملائكة، وبُعُدٌ من الشيطان؛ وتَدْفَعُ عذابَ القبر، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ استنزِهوا من البول، فإن عامّة عذابِ القبر منه ﴾؛ ولها مدخل عظيم في قبول النفس لونَ الاحسان، وهو قوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ يُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِيْنَ ﴾؛ وإذا استقرّت في النفس، وتسمكنت منها، تقررت فيها شعبة من نور الملكية، وانقهرتْ شعبة من ظلمة البهيمية، وهو معنى كتابة الحسنات وتكفير الخطايا؛ وإذا جُعلت رسمًا نَفَعت من غوائلِ الرسوم؛ وإذا حَافظَ صاحِبُها على ما فيها من هيئات يؤاخِذُ الناسُ بها أنفسَهم عند الدخول على الملوك، وعلى النية المُستَصْحِبَةِ، والأذكارِ، نفعت من سوء المعرفة؛ وإذا عَقلَ الإنسانُ: أن هذه كمالُه، فَأَذاَبَ جَوَارِحَة حسبما عَقلَ، من غير داعيةٍ حسيةٍ، وأكثرَ من ذلك، كانت تمرينًا على انقياد الطبيعة للعقل؛ والله أعلم.

ترجمہ: (۱) اور طہارت اُس ارتفاق ٹانی کے مسائل میں ہے ایک اہم مسئلہ ہے جس پر کمال انسانی کا دارو مدار ہے اور جواوگوں کی فطرت میں شامل ہوگیا ہے (۲) اور طہارت ما انکہ کا قرب ہے اور شیطان ہے دور ہی ہے (۳) اور طہارت عذاب قبر کو ہٹاتی ہے اور وہ ارسول اللہ سیالی ہوگیا ہے اور شیطان ہے بچو، پس میشک قبر کا عذاب عام طور پراُسی عذاب قبر کو ہٹاتی ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد کی وجہ ہے ہوتا ہے ''(۳) اور طہارت کا بڑا دخل ہے نفس کے احسان کا رنگ قبول کرنے میں۔ اور وہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔'' اور اللہ تعالیٰ خوب پاک رہنے والوں کو دوست رکھتے ہیں' (۵) اور جب طہارت نفس میں رائے ہوجاتی ہے اور وہ نفس میں ملکیت کے نور کا آیک حصہ متر را ( ٹابت ) ہوجاتا ہے اور ہیمیت کی تاریکی کا بڑا حصہ مغلوب ہوجاتا ہے اور ہیمیت کی تاریکی کا بڑا حصہ مغلوب ہوجاتا ہے ہیں نکیاں لکھنے اور گنا ہوں کے مٹانے کا مطلب ہے (۲) اور جب طہارت کو ایک ریت بٹالیا جاتا ہے تو وہ رسوم کی آفتوں میں مفید ٹاب ہوتی ہے ( 2) اور جب صاحب طہارت حفاظت کرتا ہے اُن ہیکتوں کی جو طہارت میں میں ، جن کا لوگ اپنے آپ کو پابند بناتے ہیں جب وہ بادشا ہوں کے پاس جاتے ہیں اور اس نیت کی طہارت میں میں ، جن کا لوگ اپنے آپ کو پابند بناتے ہیں جب وہ بادشا ہوں کے پاس جاتے ہیں اور اس نیت کی معرفت ( برعقید گی وجہالت ) میں مفید ٹاب ہوتی ہے (۸) اور جب انسان تبھے لیتا ہے کہ پیطہارت اس کا کمال ہے ، معرفت ( برعقید گی وجہالت ) میں مفید ٹابت ہوتی ہے (۸) اور جب انسان تبھے لیتا ہے کہ پیطہارت اس کا کمال ہے ، گھر وہ اپنے تبھے کے مطابق اپنے اعضاء کو اس کا میں لگائے رکھتا ہے ، بغیر کی محسوس واعیہ کے اور وہ بہ کشرت علی میں دور کی باقی اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔

لغات: إِنْفَهِ : مغلوب مونا ..... غَائِلَة: مصيبت، آفت مهلك شيئ .....المستَضْحِبَة (اسم فاعل) ساتھ ساتھ رہنے والی۔ اِسْتَضْحَبَهُ: ساتھی بننا، ساتھ ہونا ..... أَدُابَه: تھكانا، لگاتار كؤشش كرنا۔

تصحیح: من نور الملکیة اصل میں من نور الملائکة تقاصیح مخطوط کرا چی ہے۔

### باب --- ٩

## نماز کے اسرار کا بیان

انواع پڑ ( نیکی کے کاموں ) میں نماز کا بھی اہم مقام ہے۔وہ دین کا ستون ہے اور باجماعت نماز تو شعائر دین میں سے ہے۔طہارت کی حکمتوں سے فارغ ہوکراب نماز گی حکمتیں بیان فرماتے ہیں۔

## نماز کے تعلق سے انسانوں کی تین قشمیں

طہارت کی طرح نماز کے تعلق ہے بھی انسانوں کی تین قسمیں اور درج ہیں:

پہلا درجہ: تو فیق خداوندی بعض انسانوں کواپنی مقدس بارگاہ کی طرف بلند کرتی ہے بعنی بغیر کسی کسب واستحقاق کے ان کورفعت وبلندی سے سرفراز کرتی ہے۔ اس وقت ان کو پوری طرح وصال خداوندی نصیب ہوتا ہے اور بارگاہ عالی سے ان پرتجلیات برسنی شروع ہوتی ہیں اور ان کے نفوس پر انوارا لہی چھاجاتے ہیں تو وہ ایسی چیزوں کا مشاہدہ کرتے ہیں جن کے بیان سے زبان وقلم قاصر ہے۔

پھر جب وہ حالت زائل ہوجاتی ہے اور آ دمی اپنی سابق حالت کی طرف لوٹ آتا ہے تو پہلی حالت کے فوت ہوجانے ہے آ دمی کا چین ختم ہوجاتا ہے اور وہ خت بے قرار ہوتا ہے تو وہ اپنی بے قراری کا مداوا ایک ایسی حالت سے کرتا ہے ہوسطی احوال میں اس برتر حالت سے اقر بہوتی ہے یعنی فس خالق جل مجدہ کی معرفت میں مستغرق ہوجائے اور آ دمی اس حالت کو دام بنا کر اس برتر حالت کا پچھ حصہ حاصل کر لے جواس کے ہاتھ سے فوت ہوگئی ہے۔ اس حالت کا نام نماز ہے۔ نماز تین چیز وں کا مجموعہ ہے: ایسے اقوال وافعال کے ذریعہ اللہ تعالی کی تعظیم بجالا نا، خشوع وخضوع کا اظہار کرنا اور مناجات و سرگوشی کرنا جو خاص اسی مقصد کے لئے موضوع ہیں الغرض پہ حضرات و صال حبیب کی دولت ہاتھ سے فکل جاتی ہے تو خیال حبیب کی اور ت مقام بنا لیتے ہیں اور ان کی آتھوں کو ٹھنڈک نماز میں ملتی ہے۔ دوسرا درجہ: اس شخص کا ہے جس کو مخبر صادت لیعنی انبیاء اس حالت کی طرف دعوت دیتے ہیں اور اس حالت کو اختیار کرنے کی ترغیب دیتے ہیں اور اس حالت کو اختیار کرنے والا اس کے لئے مفید بات بتار ہا ہے اس لئے وہ عمل شروع کر دیتا ہے اور وہ سب با تیں برحق یا تا ہے جن کا اس ہوسے وعدہ کیا گیا ہے اور وہ رفتہ رفتہ رفتہ رفتہ ترقی کر کے وہ بات پالیتا ہے جس کی وہ امید باند ھے ہوئے ہی تین ہالآخر اس کو مجس جس بی دولت میسر آ جاتی ہے۔

تیسرا درجہ: اس شخص کا ہے جونماز کے کچھ بھی فوائد نہیں جانتا مگر چونکہ وہ مؤمن ہے اس لئے دین کے نقاضوں کی



بھیل کےطور پرنماز پڑھتار ہتاہے تو وہ بھی بالآخرمحروم نہیں رہتا، جیسے باپ اولا دکو، ان کی ناگواری کے باوجود،مفید گار مگریاں سکھنے پرمجبورکرتا ہے تو بالآخروہ کامیاب ہوجاتے ہیں۔

### ﴿ باب: أسرار الصلاة ﴾

اعلم: أن الإنسان قد يُختطف إلى الحظيرة المقدسة، فَيَلْتَصِقَ بجناب الله تعالى أتم لصوق، وينزِل عليه من هنالك التجليات المقدسة، فتغلب على النفس، ويشاهد هنالك مالا يقدر اللسان على وصفه، ثم يُرَدُّ إلى حيث كان، فلا يَقِرُّ به القرارُ، فيعالِج نفسه بحالة هي أقرب الحالات السفلية: من استغراق النفس في معرفة بارئها؛ ويتخذُها شَرَكًا لاقتناص مافاته منها؛ وتلك الحالة هي التعظيم والخضوع والمناجاة في ضمن أفعالِ وأقوالِ بُنيت لذلك.

ويتلوه: رجل سمع المخبرَ الصادق يدعوه إلى هذه الحالة، ويرغّب فيها، فصدَّقه بشهادة قلبه، ففعل، ووجدما وعدبه حقًا، وارتقى إلى ما يرجوه.

ثم يتلوه: رجل أَلْجَأَهُ الأنبياء إلى الصلوات وهو لا يعلم، بمنزلة الوالِدِ يَخْبِسُ أَوْلادَه على تعليم الصَّنَاعات النافعة وهو كارهون.

ترجمہ: نماز کے اسرار کا بیان: جان لیس کہ انسان بھی مقدس بارگاہ کی طرف اچک لیا جاتا ہے۔ پس وہ پوری طرح سے اللہ کی بارگاہ کے ساتھ چپک جاتا ہے اور اس پر وہاں سے تجلیات مقدسہ نازل ہوتی ہیں، پس وہ نفس پر چھا جاتی ہیں اور وہاں انسان ایسی چیز وں کا مشاہدہ کرتا ہے جن کے بیان سے زبان قاصر ہے، پھروہ اس جگہ کی طرف لوٹا دیا جاتا ہے جہاں وہ تھا۔ پس اس کواس مقام میں سکون وقر از نہیں رہتا اپس وہ اپناعلاج کرتا ہے ایک ایسی حالت سے جو نچلے احوال میں سے اس برتر حالت سے قریب تر ہوتی ہے یعنی نفس کا اپنے خالق جل مجدہ کو پہچا نے میں ڈوب جانا اوروہ شخصی اس (سفلی حالت) کو جال بناتا ہے اس چیز کوشکار کرنے کیلئے جواس (برتر) حالت میں سے اسکے ہاتھ سے نکل گئ ہے اوروہ (سفلی) حالت ایسے جات ہے ہواں وافعال کے میں (خالق کی ) تعظیم وخضوع ومنا جات ہے جواسی مقصد کے لئے بنائے گئے ہیں۔

اوراس منصل وہ خص ہے جس نے مخرصاد تی سے سناجواس کو اِس حالت کی طرف بلاتا ہے اوراسکی ترغیب دیتا ہے، اِس وہ شہادت قبلی سے اس مخبر کی تقدیق کرتا ہے اور اس کے بتلائے ہوئے طریقہ پڑمل کرتا ہے اور وہ اس چیز کو برحق پاتا ہے جس کا اس مخبر نے (نماز پر) وعدہ کیا ہے اور وہ اس نماز کے ذریعہ اس چیز کی طرف ترقی کرتا ہے جس کی اس نے امید باندھی ہے۔

پھراس کے بعد اس کی مقام ہے جے انبیاء نے نماز وں کی طرف مجبور کیا ہے، در انحالیکہ وہ (نماز کے فوائد) نہیں جانتا ہے، جس طرح باپ پنی اولا دکورو کتا ہے مفید کاریگر یوں کے سیجھنے پر، در انحالیکہ بچے اس کونا پسند کرتے ہیں۔

ہم



## نماز كاايك اہم فائدہ

وربما يسأل الإنسانُ من ربه دفع بلاء أو ظهورَ نعمةٍ، فيكون الأقربُ حينئذ الاستغراقَ في أفعال وأقوال تعظيميةٍ لِتُؤَثِّرَ همتُه التي هي روح السؤال؛ وذلك ماسُنَّ من صلاة الاستسقاء.

ترجمہ: اور کبھی انسان اپنے رہ سے درخواست کرتا ہے کی مصیبت کے رفع ہونے کی یا کسی نعمت کے ظاہر ہونے کی تواس وقت قریب ترچیز تعظیمی اقوال وافعال میں ڈوب جانا ہے، تا کداس کی کامل توجہ، جو کدروح سوال ہے، اثر انداز ہواور یہی وہ نماز استبقاء ہے جو مشروع کی گئی ہے (حضرت تھانوی رحمہ اللہ نے مطلب خیز ترجمہ کیا ہے کہ جب آ دمی اپنے پروردگار ہے کی مصیبت کے رفع ہونے یا کسی نعمت کے ملنے کی درخواست کرتا ہے، اس وقت زیادہ مناسب یہی ہوتا ہے کہ تعظیمی افعال اور اقوال میں مستفرق ہوا جائے، تا کہ اس کی ہمت (کامل توجہ) کا جو کہ اس درخواست کی روح ہوتا ہے کہ جو اگر پڑ سکے (احکام اسلام عقل کی نظر میں صفحہ ۱۸)

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

# نماز کی ہیئت تر کیبی کا بیان

ثماز میں بنیادی با تیں تین ہیں:

ا – جب بندہ اللّٰہ کی عظمت وجلال کوملاحظہ کرے تو اسکے دل میں خشوع وخضوع پیدا ہو یعنی جب بندہ نماز کیلئے کھڑا ہوتو اس کا دل عاجزی اور نیاز مندی ہے لبریز ہوجائے ، کیونکہ خشع ، تضرع اور مسکن ہی نماز کی حقیقت ہے( دیکھئے تر مذی ا: ۵۱)  ۲- زبان الله تعالی کی عظمت کواور دل کے خشوع وخضوع کو بہترین الفاظ سے تعبیر کرے۔ قراءت فاتحداوراذ کار وتبیجات کونماز میں اسی مقصد سے رکھا گیا ہے۔

۳- اینے اعضاء کواس خشوع کے مطابق مہذب بنالیا جائے بینی باادب کھڑارہے، آ داب کی پوری رعایت کے ساتھ رکوع وجود کرے۔

ولیل: کیونکہ اللہ تعالیٰ کی نعمتوں اور احسانات کاشکریہ انہیں تین طریقوں سے ادا کیا جاسکتا ہے۔ ایک شاعرا پنے منعم مجازی کی مدح سرائی کرتے ہوئے کہتا ہے:

تمہاری نعمتوں نے میری تین چیزیں تمہارے حوالے کردیں میرا ہاتھ، میری زبان اور سینہ میں پوشیدہ دل

یعنی اعضاء نیاز مندواطاعت شعار ہیں ، زبان ثناخواں ہے اور دل آپ کی نعمتوں کا قدر داں ہے۔ جب منعم مجازی کے سامنے ممنون احسان کا بیرحال ہے تو منعم حقیق کے سامنے بندہ کا بیرحال کیوں نہ ہو!

تعظیمی افعال کابیان: نماز میں جو تین چیزیں ہیں ان میں ہے پہلی دوتو واضح ہیں، ان کی تفصیل کی حاجت نہیں۔
البتہ تیسری چیز کی قدر ہے تفصیل ضروری ہے۔ پس جاننا چاہئے کہ افعال تعظیمیہ درجہ بددرجہ تین ہیں: قیام، رکوع اور سجدہ ۔ سب سے پہلے آدمی کوراز و نیاز کی ہا تیں کرنے کے لئے ہاادب کھڑا ہونا چاہئے اوراللہ تعالیٰ کی طرف منہ کرکے پوری طرح متوجہ ہونا چاہئے ۔ تعظیم کا بیسب سے پہلا درجہ ہے۔ پھراس کے بعد کا درجہ بے کہ آدمی اپنی ذلت و پستی کا احساس کرے اوراللہ تعالیٰ کی عزت و برتری کا تصور کرے اوراللہ تعالیٰ کے سامنے سرتگوں ہوجائے۔ یہ فعل بعظیم میں احساس کرے اوراللہ تعالیٰ کی عزت و برتری کا تصور کرے اوراللہ تعالیٰ کے سامنے سرتگوں ہوجائے۔ یہ فعل بعظیم میں پہلے فعل سے بڑھا ہوا ہے۔ کیونکہ تمام انسانوں اور جانوروں کی فطرت میں یہ بات داخل ہے کہ گردن افرازی تکبر کی نشانی ہے اورگردن افرازی تکبر کی نیاز مندی اور عاجزی کی علامت ہے۔ اللہ یاک کا ارشاد ہے:

إِنْ نَشَا أَنْ نَوْلُ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَآءِ آيَةً الرَّهِم جَابِين تُوان (مَكرين) بِرَاّ سان الله مِنَ السَّمَآءِ آيَةً الرَّهِم جَابِين تُوان (مَكرين) بِرَاّ سان الله مِنَ السَّمَآءِ آيَةً فَظُلَّتُ أَغْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِيْنَ (الشراء) كردي، بِسانكي لردنيس اس نشاني كسامن بست موجا كين فَظَلَّتُ أَغْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِيْنَ (الشراء)

اس آیت ہے معلوم ہوا کہ گردن کا جھکنا منقاد ہونے کی علامت ہے۔اور فعل تعظیمی کا آخری درجہ یہ ہے کہ آوی اپنا چرہ اللہ تعالیٰ کے سامنے خاک آلود کروے ، جو کہ افضل ترین عضو ہے اور جس میں تمام حواس جمع ہیں ، سننے ، دیکھنے ، چکھنے اور چھونے کی صلاحیتوں کا چرہ عظم ہے۔ایسے اشرف عضو کو کسی کی تعظیم کے لئے زمین پر رکھ دینا تعظیم کا آخری درجہ ہے۔ ایسے اشرف عضو کو کسی کی تعظیم کے لئے زمین پر رکھ دینا تعظیم کا آخری درجہ ہے۔ غرض تعظیم کی یہ بیتنوں صور تیں تمام انسانوں میں جانی پہچانی ہوئی ہیں۔ لوگ اپنی عبادتوں میں بھی ان کا استعمال کرتے ہیں اور جب بادشا ہوں اور امراء کے سامنے جاتے ہیں تو بھی یہی طریقے اختیار کرتے ہیں ،اس لئے نماز میں یہ تینوں با تیں اکٹھا کی گئی ہیں۔اور ان میں ترتیب اس طرح رکھی گئی ہے کہ ادنی سے اعلی کی طرف ترقی ہو، پہلے قیام ہو، پہلے قیام ہو،

پھررکوع، پھرسجدہ کیا جائے تا کہ دم بہ دم ، بتدریج ،خشوع وخضوع اورا پنی ذلت کا احساس بڑھتا جائے۔اگرنماز میں صرف آخری درجہ کی تعظیم بعنی سجدہ رکھا جا تا یااعلی سے اونی کی طرف اتر اجا تا تو ترقی کا بیافا کدہ حاصل نہ ہوتا۔

فائدہ: نماز کے افعال میں قعدہ بھی ہے مگراس کا تذکرہ اس لئے نہیں کیا کہوہ اصلی فعل نہیں ہے، کیونکہ وہ ہررگعت کے آخر میں مشروع نہیں ہے، جبکہ ہررگعت ایک متنقل نماز ہے اور دور گعتیں شفع ( دوگانہ یعنی دو کی جوڑی) ہے۔ تفصیل حضرت نا نوتوی رحمہ اللہ کی توثیق الکلام میں ہے، جس کی میں نے شرح بنام: ''کھی ہے اللہ کی توثیق الکلام میں ہے، جس کی میں نے شرح بنام: ''کھی ہے اللہ کی توثیق الکلام میں ہے، جس کی میں نے شرح بنام: ''کھی ہے اس کوملا حظ فرمائیں۔

قعدہ نمازے بسہولت نکلنے کے لئے رکھا گیا ہے۔ کیونکہ نماز کے آخری فعل سجدے میں نمازے نگلنے میں دشواری ہے، اس لئے آ دمی سجدہ سے فارغ ہوکر بہاطمینان بیٹھ جاتا ہے اور توفیق عبادت پرحمد کرتا ہے۔ پھر معلم عبادت پر درود بھیجتا ہے، پھراینے لئے کچھ مانگ کرنمازے نگل آتا ہے۔

وأصل الصلاة ثلاثة أشياء: أن يخضع القلبُ عند ملاحظة جلالِ الله وعظمَتِه، ويُعَبِّرُ اللسان عن تلك العظمة وذلك الخضوع أفصحَ عبارةٍ، وأن يؤدَّب الجوارحُ حَسَب ذلك الخضوع؛ قال القائل: أفادتكم النَّعْماءُ منى ثلاثةً يدى ولسانى والضميرَ الْمُحَجَّبَا

ومن الأعمال التعظيمية أن يقوم بين يديه مناجيا، ويُقبل عليه مواجها، وأشدُ من ذلك: أن يستَشُعِرَ ذُلَّهُ وعِزَّةً ربه، فَيُنكِّسُ رأسه، إذ من الأمر المجبول في قاطبة البشر والبهائم: أن رفع العنق آية التيه والتكبر، وتنكيسه آية الخضوع والإخبات، وهو قوله تعالى: ﴿فَظَلَّتُ اَعْناقُهُمْ لَهَا العنق آية التيه والتكبر، وتنكيسه آية الخضوع والإخبات، وهو قوله تعالى: ﴿فَظَلَّتُ اَعْناقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾؛ وأشدُ من ذلك: أن يُعفّر وجهة الذي هو أشرفُ أعضائه ومَجْمَعُ حواسه بين يديه. فتلك التعظيمات الثلاث الفعلية شائعة في طوائف البشر، لايزالون يفعلونها في صلواتهم، وعند ملوكهم وأمرائهم؛ وأحسنُ الصلاة: ماكان جامعاً بين الأوضاع الثلاثة، مترقيًا من الأدنى إلى الأدنى إلى الأدنى الترقى من الفائدة ماليس في إفراد التعظيم الأقصى، ولا في الانحطاط من الأعلى إلى الأدنى.

ترجمہ: اور نماز میں اصلی امور تین ہیں: (ایک) یہ کہ دل عاجزی کرے اللہ تعالیٰ کے جلال وعظمت کا تصور کرکے (ووم) یہ کہ اللہ تعالیٰ کی اس عظمت کو اور اپنی اس خاکساری کو بہترین الفاظ سے تعبیر کرے (سوم) یہ کہ اس خاکساری کی عالت کے موافق اعضاء کو شائستہ بنایا جائے (چنانچہ اس سلسلہ میں) کسی کا شعر ہے۔
فائدہ پہنچایا تم کو نعمتوں نے میری تین چیزوں کا میرے ہاتھ کا،میری زبان کا اور پوشیدہ ول کا

اور خطیمی افعال میں سے بیہ کہ خدا کے حضور میں کھڑا ہو، سرگوشی کرتا ہوا اور ان کی طرف متوجہ رہے، چہرہ پھیرتے ہوئے ۔ ہوئے ۔ اوراس سے زیادہ بیہ بات ہے کہ اپنی خاکساری اور اپنے رب کی برتری کا خیال کرے، پس سرنگوں ہوجائے، کیونکہ تمام انسانوں میں اور چو پایوں میں فطری امر میں سے بیہ بات ہے کہ گردن اٹھانا غرور اور تکبر کی نشانی ہے اور وہی اللہ تعالی کا ارشاد ہے: '' پس ان کی گردنیں عاجزی سے گردن کو جھکانا خاکساری اور نیاز مندی کی نشانی ہے اور وہی اللہ تعالی کا ارشاد ہے: '' پس ان کی گردنیں عاجزی سے اس نشانی کے سامنے جھک جا کیں'' ۔ اور اس سے زیادہ یہ بات ہے کہ اللہ تعالی کے سامنے خاک آلود کردے اپنے اس چہرہ کو جو کہ وہ اس کے عاصاء میں سب سے اشرف ہے اور جو اس کے حواس کا سنگم ہے۔

پس بیتین فعلی تغطیمات تمام لوگوں میں رائج ہیں، لوگ ہمیشہ ان کواستعال کرتے ہیں اپنی عبادتوں میں اور اپنے بادشا ہوں اور اپنے امراء کے سامنے اور بہترین نمازوہ ہے جوان تینوں احوال کے درمیان جامع ہواور ادنی سے اعلی کی طرف ترقی کرنے والی ہو، تا کہ عابزی اور خاکساری کے تصور میں ترقی حاصل ہواور ترقی میں وہ فائدہ ہے جو تنہا غایت تغظیم میں نہیں ہے اور نداعلی سے ادنی کی طرف اترنے میں ہے۔

لغات: أَفْصَحَ عبارة مِفعول مطلق مِ يُعَبِّر كا من غير لفظه ..... المُحَجَّبُ (اسم مفعول) حَجَّبَهُ: چِسپانا ..... بين يديه ظرف مِ يُعَفِّر كا \_

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

# نماز ہی کیوں ضروری ہے، کیاذ کر وفکر کافی نہیں؟

بعض لوگ اللہ تعالی کی عظمت کے گیان دھیان کو اور اللہ کے دائی ذکر کو کافی عبادت تصور کرتے ہیں، مگر اللہ کی شریعتوں میں اس کو کافی خبیں سمجھا گیا۔ ادیان ساوی میں بنیادی عبادت نماز کوقر اردیا گیا ہے۔ اگر چاللہ کی عظمت کوسو چنا، ہروقت اللہ کا تصور قائم کر گفتا، کسی حال میں بھی اللہ کو نہ بھولنا، بلکہ ہروقت زبان ہے بھی اللہ کا ذکر کر ناایک بہترین کمل اور بڑی عبادت ہے، مگر وہ بنیادی عبادت نہیں، اللہ ہے نزد یک کرنے والا بنیادی عمل نماز ہے۔ اور اس کی وجہ یہ ہے کہ سی حظریقہ پر اللہ کی عظمت میں سلسل غور وفکر کر ناہر ایک کے بس کی بات نہیں۔ صرف وہی لوگ مضبوطی سے اس پڑل کر سے ہیں جن کی قوت ملک نہایت بلند ہواور ایسے لوگ بہت کم ہیں۔ عام لوگ اگر بیطریقہ اپنا کیس گے تو وہ گند خاطر ہوجا کیں گی بلکہ اصل پونی بھی کھوبیٹے میں گے، نفع حاصل کر نا تو دور کی بات ہے۔ اور اس کی وجہ یہ ہے کہ جس طرح بیل کسی سہارے ہی سے حجیت پر چڑھتی ہے، اس طرح قکری پرواز بھی کسی پیکر محسوس کے سہارے ہوتی ہے۔ اگر کسی پیکر محسوس کے بغیر سوچنا شروع کیا جائے تو پہروفت کے بعد فکری پرواز بھی کسی پیکر محسوس کے سہارے ہوتی ہے۔ اگر کسی بلادت ہے۔ غرض اللہ شروع کیا جائے تو پہروفت کے بعد فکری بلادت ہے۔ غرض اللہ تعالی چونکہ غیر محسوس ذات ہیں اس لئے ان کی عظمت وجلال کو کسی پیکر محسوس کے بغیر مسلسل نہیں سوچا جا سکتا۔

اسی طرح ذکرالہی کے لئے بھی پیکرمحسوں ضروری ہے۔الفاظ کاسہارالیہ ٹاورا لیے تعظیمی ٹمل کووسیلہ بنانا ضروری ہے جس کو آدمی اپنے اعضاء سے کرے اور اس کے آداب کی رعایت میں خود کومشقت میں ڈالے۔اس کے بغیراللہ کا ذکر محض لُقلقہ (سارس کے زور سے بولنے کی آواز) ہے۔ یعنی ہے معنی شوروہ نگامہ ہے اورا کٹر لوگوں کے جق میں اس کا کوئی فائدہ نہیں۔ اس کے برخلاف نماز ایک مجون مرکب ہے، ذکر وفکر بھی اس کے اجزاء میں شامل ہیں، کیونکہ نماز کے اجزائے ترکیبی تین ہیں:

ا - الله کی عظمت کوسو چنا، مگر فکر میں ڈوب کر نہیں، بلکہ ٹانوی قصد ہے، عرضی النفات ہے اور خمنی توجہ ہے اور الیک فکر ہر ایک کرسکتا ہے بعثی ایسی گہری فکر جس میں ماسوا کا کوئی شعور نہ رہے ، بینؤ ہرایک کے بس کی بات نہیں مگر جزوی ، ٹانوی اور نہی ورجہ کی فکر جس میں ماسوا ہے جبری نہ ہو، یہ بات ہرایک کے لئے ممکن ہے اور نماز میں الله کی عظمت کو الیابی سوچنا مطلوب ہے ۔ ہاں اگر کسی میں شہود و حضور کے بھنو میں غوط لگانے کی استعدادہ و تو اس کے لئے کوئی ممانعت نہیں کہ وہ اس میں غوط ذن ہو، بلکہ یہ فکر تو اور بھی اعلی ورجہ کی چیز ہے۔ اس میں غس کواعلی ورجہ کی آ گاہی حاصل ہوتی ہے گر نماز کے تقت کے لئے فکر کا بیدرجہ مطلوب نہیں۔

۲- نماز میں ایسی دعائیں ہیں جن میں اپنے عمل کا خالص اللہ تعالیٰ کے لئے ہونا اور اپنے چہرہ کا اللہ کی طرف متوجہ کرنااورصرف اللہ ہی ہے مدد چاہنے کو واضح کیا جاتا ہے۔

سا۔ نماز میں تعظیمی افعال بجالائے جاتے ہیں جیسے باادب کھڑا ہونا، اللہ کے سامنے سرگوں ہونا اور خدا کے سامنے سرگوں ہونا اور خدا کے سامنے جب سائی کرنا۔

اور معجون میں جس طرح مفردات باہم دیگرمل جاتے ہیں اور ایک مرکب مزاج وجود میں آتا ہے ای طرح مذکورہ نتیوں باتیں نماز میں ایک دوسرے کے لئے باز و بھیل کنندہ اور یادو ہانی کرنے والی بن جاتی ہیں ،اسی لئے نماز عام وخاص یعنی سب لوگوں کے لئے مفید ہے اورایک قوی الاثر تریاق ہے تا کہ ہر مخص اس سے اپنی اصلی استعداد کے مطابق استفادہ لرسکے۔

وإنما جعلت الصلاة أمَّ الأعمال المقرِّبة، دون الفكر في عظمة الله ودون الذكر الدائم، لأن الفكر الصحيح فيها لايتأتى إلا من قوم، عالية نفوسهم، وقليلٌ ماهم، وسوى أولئك لوخاضوا فيه تبكدوا، وأبطلوا رأسَ مالهم، فضلاً عن فائدة أخرى؛ والذكرُ بدون أن يُشَرِّحه ويَغضُدَه عملٌ تعظيمى، يعمله بجوارحه، ويَغنُوا في إِدْ آبِهَا، لَقْلَقَةٌ خاليةٌ عن الفائدة في حق الأكثرين.

أما الصلاة: فهي المعجونُ المركب:

[1] من الفكر المصروف تلقاءً عظمةِ الله بالقصد الثاني والالتفات التبعي، المُتَأتِّى من كل واحد، ولاحَجْرَ لصاحبِ استعدادِ الخوضِ في لُجَّة الشهود أن يخوض، بل ذلك مُنبَّةٌ له أتمَّ تنبيهِ.

[7] ومن الأدعية المبينة إخلاص عمله لله، وتوجية وجهه تلقاء الله، وقصر الاستعانة في الله. [7] ومن أفعال تعظيمية، كالسجود والركوع، يصير كلُّ واحد عَضُدًا لآخر، ومُكمَّلَهُ والمُنبَّة عليه، فصارت نافعة لعامة الناس وخاصتهم، ترياقًا قوى الأثر، ليكون لكل إنسان منه ما استوجَبة أصلُ استعداده.

تر جمہ: اور نماز اللہ سے نزدیک کرنے والے اعمال کی ماں ای لئے بنائی گئی ہے، اللہ کی عظمت میں غور کرنے کواور اللہ کے دائلہ کی عظمت میں سیح فکر نہیں حاصل ہوتی ہے مگرا یے حضرات ہے جن کے نفوس بلند مرتبہ ہیں اور السے لوگ بہت ہی تھوڑے ہیں اور ان لوگوں کے علاوہ ووسر نے لوگ اگر اس فکر میں تھسیں کے نفوس بلند مرتبہ ہیں اور ان لوگوں کے علاوہ ووسر نے لوگ اگر اس فکر میں تھسیں کے تو وہ کند خاطر ہوجا ئیں گے اور وہ اپنا اصلی سر ماید کھو بیٹھیں گے چہ جائیکہ وہ پھھ اور فائدہ حاصل کریں (ایسے ساکلین کی مثالیس موجود ہیں جو اللہ کی عظمت میں غور کرتے کرتے راستہ سے بھٹک گئے اور کہیں کے ندر ہے ) اور ذکر الہی بدون کی مثالیس موجود ہیں جو اللہ کی عظمت میں فور کرتے کرتے راستہ سے بھٹک گئے اور کہیں کے ندر ہے ) اور ذکر الہی بدون اس کے کہاس کی تشریح کر سے اور اس کو تی ایسا تعظیمی ممل جس کو آ دمی اپنے اعضاء سے کر سے اور جس کی بجا آ دری ہیں آ دمی مشقت اٹھائے ، ایک ایسا تعلقہ ہے جوا کثر لوگوں کے تن میں فائدہ سے خالی ہے۔

رہی نماز تو وہ معجون مرکب ہے:

ا- الین فکرے جو پھیری ہوئی ہے اللہ کی عظمت کی طرف، ٹانوی درجہ کے قصد سے اوٹمنی التفات ہے، جوحاصل ہونے والی ہے ہرایک سے ۔اور کوئی ممانعت نہیں ہے حضور کے بھنور میں گھنے کی استعداد رکھنے والے کے لئے کہ گھنے وہ۔ بلکہ یہ بات اس کو کامل طور پر (عظمت الہی ہے) باخبر کرنے والی ہے۔

۲- اورائی دعاؤں سے جو بیان کرنے والی ہیں، اپنے عمل کے خالص ہونے کواللہ تعالیٰ کے لئے اور اس کے رخ
 کے پھیرنے کواللہ تعالیٰ کی طرف اور مد د طلبی کواللہ تعالیٰ میں منحصر کرنے کو۔

۳- اورتعظیمی افعال ہے، جیسے جدے اور رکوع۔

(مذکورہ اجزائے ثلاثہ میں ہے) ہرایک دوسرے کے لئے بازو،اس کی تھیل کرنے والا اور دوسرے کو یاد دلانے والا ہوتا ہے۔ پس ہوگئی نماز عام وخاص کے لئے مفید چیز اور قوی التا ثیر تریاق، تا کہ میسر آئے ہرایک کواس تریاق میں سے وہ جس کو واجب ولازم جانتی ہے اس کی اصلی (فطری) استعداد۔

#### لغات:

- ﴿ أُوْسَوْمَ لِيَالْشِيرَانِ ﴾

### نماز کے فوائد کا بیان

ذیل میں نماز کے آٹھ فائدے بیان کئے جاتے ہیں:

فجروعصر کی تخصیص یا تواس کئے ہے کہ فجر راحت اور سستی کا وقت ہے اور عصر مشاغل دنیوی کا وقت ہے، پس جوان دونمازوں کا امتمام کرے گا اور ایک قول بیہ ہے کہ جنت میں دیدار خداوندی انہیں دووقتوں میں ہوگا (مظاہر حق) غرض رویت باری کی خوش خبری کے ساتھ نمازوں کے اہتمام کی تاکیداسی لئے ہے کہ نمازیں بی آدمی میں دیدار خداوندی کی استعداد پیدا کرتی ہیں۔

نوٹ:الےسلاۃُ معراج المؤمنین کوئی روایت نہیں ہے،لوگوں میں پیجملہ جوحدیث کےطور پرچل پڑا ہےوہ لے اصل بات ہے۔

دوسرافائدہ: نمازمجوب خدا بننے کا اور اللہ کی رحمتوں کولوٹے کا بہت بڑا ذریعہ ہے مسلم شریف میں روایت ہے کہ
آنحضور سِلالٹیکیکیٹے نے ایک ہاراپنے ایک خادم حضرت ربیعۃ بن کعب رضی اللہ عند سے فرمایا کہ: ''مجھ سے مانگ' انھوں
نے آپ سے بہشت کی رفاقت مانگی۔ آپ نے فرمایا: '' کچھاور مانگ لؤ' انھوں نے عرض کیا: ''میر امطلب تو بہی ہے''
تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ: ''تو اپنے نفس کے خلاف میری مدد کر نمازوں کی کثرت سے' (مقلوۃ حدیث نمبر ۱۹۹۸ باب
المجود وفضلہ) یعنی تیر انفس تو نہیں چاہے گا، کیونکہ نفس پر نماز بہت بھاری ہے، مگر تو نفس کو مجبور کر اور بہت زیادہ نمازیں
بڑھ، تاکہ میں آخرت میں اان نمازوں کے وسیلہ سے تیرے لئے اپنی رفاقت کی درخواست کرسکوں ۔ اس روایت سے
معلوم ہوا کہ آدمی نمازگی مدد سے آخرت میں بڑے سے بڑا مرتبہ حاصل کرسکتا ہے۔

اورسورۃ المدرّ میں ہے کہ آخرت میں بہتی مجرموں سے ان کا حال پوچیس گے کہتم کودوزخ میں کس بات نے داخل کیا؟ وہ کہیں گے: ''ہم نہ تو نماز پڑھا کرتے تھے اور نہ غریب کو کھانا کھلایا کرتے تھے (یعنی زکوۃ بھی نہیں دیا کرتے تھے) اور ہم بحث کرنے والوں کے ساتھ (یعنی اسلام کے خلاف با تیں بنانے والوں کے ساتھ ) بحث میں شریک رہا کرتے تھے اور قیامت کے دن کو (عملاً) جھٹلایا کرتے تھے، یہاں تک کہ ہم کوموت آگئی، پس ان کوسفارش کرنے والوں کی سفارش نفع ندو ہے گئی ' آیات ۳۹-۴۸) ان آیات میں کفار ہی کا بیان نہیں عام مجرموں کا بیان ہے، جو نافر مان مسلمانوں کو بھی شامل ہے ۔ پس ان آیات کے منطوق سے بیہ بات ثابت ہوئی کہ نماز نہ پڑھنے والے رحمت خداوندی سے محروم ہوں گے اور راندہ ہوگر جہنم میں جا کیں گے اور اس آیات کے منظوق سے بیہ بات ثابت ہوئی کہ نماز دن کا اہتمام کرنے والے محبوب خدا ہوں گے ، اللّٰہ کی رحمت خداوندی سے محروم ہوں گے اور اللّٰہ ما مجوب خدا ہوں گے ، اللّٰہ کی رحمت خدا ور کے خوب خدا ہوں گے ، اللّٰہ کی رحمت کو را اللّٰہ ما م اللّٰہ کی اللّٰہ کی کہ کو رہ کو رہ کو رہ کو باللّٰہ کی کہ کو رہ کیں گے رہ کو رہ ک

تیسرا فائدہ: جب نماز آ دمی میں ملکہ اور فطرت بن جاتی ہے۔ تو بندہ اللہ کے نور میں مضمحل (متلاثی ، بکھرنے والا ، گم) ہوجا تا ہے اوراس کی خطا ئیں مٹادی جاتی ہیں۔ سورہ ہود آیت ۱۳ امیں ہے:'' اور دن کے دونوں سروں پراور رات کے ابتدائی حصہ میں نماز کا اہتمام کرو، یا در کھو! نیکیاں برائیوں کو مٹادیتی ہیں'' یعنی نیکیوں کی خاصیت ہے ہے کہ وہ برائیوں کومٹادیتی ہیں ، جس طرح نہانے سے بدن کامیل کچیل دور ہوجا تا ہے اور خزاں کے موسم میں ہے جھڑ جاتے ہیں ، نمازوں اور دوسری نیکیوں سے بھی گناہ مٹ جاتے ہیں اور نیکیاں عملی تو بہ بن جاتی ہیں۔

چوتھا فائدہ: نیک بختی حاصل کرنے کے حجابات ثلاثہ میں ایک جہالت و بدعقیدگی کا حجاب بھی ہے، مبحث چہارم کے باہشتم میں اس کی تفصیل گذر چکی ہے۔ جب نماز کے افعال حضور قلب اور نیت صالحہ کے ساتھ انجام دیئے جائیں تو نماز سے اللہ تعالیٰ کی سیجے معرفت حاصل ہوتی ہے اور دل میں اللہ کی عظمت واعتقاد بیدا ہوتا ہے اور اس مقصد کو حاصل کرنے کے لئے نماز سے زیادہ نافع کوئی چیز نہیں۔

پانچواں فائدہ: نیک بختی حاصل کرنے میں جابِ دنیا بھی مانع ہے یعنی ریت روائ کا پردہ بھی حائل ہوجا تا ہے بحولہ بالا مقام میں اس کی تفصیل بھی گذر بجلی ہے۔ جب نماز کا با قاعدہ اہتمام کیا جا تا ہے اور اس کو ایک مسلمہ طریقہ بنالیا جا تا ہے تو وہ آفات و نیا ہے اور رواجی برائیوں سے بچاتی ہے۔ سورۃ العنکبوت آیت ۲۵۵ میں ہے کہ: ''نماز کی پابندی سیجے کہ بیشک نماز ہے حیائی اور ناشائستہ کا مول سے روکتی ہے '﴿ اَقِمِ الصَّلُوةَ إِنَّ الصَّلُوةَ تَنْهُی عَنِ الْفَحْشَآءِ وَ الْمُنْكُو ﴾ یعنی جب نماز فطرت ثانیا ورخصلت راسخہ بن جاتی ہے تو رواجی برائیوں سے بیخ میں بے حدیقع بخش ثابت ہوتی ہے۔

چھٹا فائدہ: نمازمسلمانوں کا شعار ہے،اس کے ذریع مسلمان ،کافراور منافق سے متاز ہوتا ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ:'' ہمارے اور ان (منافقین) کے درمیان عہدو پیان نماز ہے، پس جس نے نماز گوترک کردیا، وہ کافر ہوگیا'' (رواہ احمد والنسائی وابن ماحمد التر مذی فی کتاب الایمان وقال: حدیث حسن میچے ،مشکلوۃ حدیث نمبر ۲۵۵ کتاب الصلوۃ) اسفار

- ﴿ اَصَارَعَ لِيَالْشِكُ ۗ ﴾

میں ہمیں اس کا خوب تجربہ ہوتا ہے جب کوئی مسلمان لوگوں کے درمیان نماز پڑھتا ہے تو اس کے اس عمل سے دین اسلام کا تعارف ہوتا ہے۔

ساتواں فائدہ: مبحث رابع کے باب اول میں گذرا ہے کہ سعادت حقیقہ یہ ہے کہ بہمیت، نفس ناطقہ کی تابعدار ہوجائے اورخواہش عقل کی پیروی کرےاس مقصد کی تخصیل کے لئے نماز جیسی کوئی چیز نہیں۔ نماز نفس کوخوگر بناتی ہے کہ وہ عقل کی تابعداری کرے اور عقل کے عظم پر چلے پس سعادت حقیقہ حاصل کرنے میں بھی نماز بڑی معین و مددگار ہوتی ہے۔ اس آخر میں ہم نماز کے ایک فائدہ کا اضافہ کرتے ہیں، جس کا قرآن کریم میں متعدد جگہ ذکر آیا ہے:

آٹھوال فائدہ: نماز اللہ یاک کو بہ کثرت یاد کرنے کا ذریعہ ہے اور اللہ پاک کی یا دبہت بڑی چیز ہے۔ عاشق ہے کوئی یو جھے: تجھے محبوب کی یا دمیں کیا مات ہے؟ 'وہ خودتو کھے نہیں بتلا سکے گا، گراس کی وارفگی سب پھے بتاد ہے گی۔ ذکر اللہ والوں کے قلوب کی غذا اور آب حیات ہے۔ اللہ پاک کی یا دبی سے ان کے دلوں کی دنیا آباد ہے۔ پس حمول کو یا درکھیں وہ نماز وں کواس کا ذریعہ اور وسیلہ بنالیس سے نماز کا یہ فائدہ وہود آ یت میں ہے ﴿ وَ لَذِ نَحْرِ مَا لِللّٰہ اَکْبُو ﴾ (اور اللہ کی یا دبہت بڑی چیز ہے)

والصلاة معراج المؤمنين، مُعِدَّة للتجليات الأخروية، وهو قولُه صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنكُم سَتَرَوْنَ رَبَّكُم، فإن استطعتم أن لا تُغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس وقبل غروبها، فافعلوا وسبب عظيم لمحبة الله ورحمته، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ أَعِنِّى على نفسك بكثرة السجود و وحكايته تعالى عن أهل النار: ﴿ وَلَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ ﴾؛ وإذا تمكنت من العبد اضمحل في نور الله، وكُفَّرت عنه خطاياه: ﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذُهِبْنَ السَّيِّنَاتِ ﴾ ولاشيئ أنفع من سوء المعرفة منها، لاسيما إذا فعلت أفعالها وأقوالها على حضور القلب والنية الصالحة ، وإذا جُعلت رسما مشهورًا نفعت من غوائل الرسوم نفعاً بينا، وصارت شِعَارًا للمسلم، يتميز به من الكافر، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمن تركها فقد كفر ﴾؛ ولا شيئ في تمرين النفس على انقياد الطبيعة للعقل، وجَريانِها في حُكمه، مثلُ الصلاة؛ والله أعلم.

ہے بل کی نماز میں ،تو کروتم''

(۲) اور نماز بہت بڑا ذریعہ ہے اللہ کی محبت اور رحمت کا ، اور وہ آپ میلائی کی گا ارشاد ہے: ''مدد کر تو میری تیر نے شس کے خلاف سجدوں کی کثر ت سے ' اور اللہ تعالی نے جہنمیوں کا قول نقل فر مایا ہے: '' اور ہم نماز پڑھنے والوں میں ہے نہیں ہے'' وراللہ تعالی نے جہنمیوں کا قول نقل فر مایا ہے: '' اور ہم نماز پڑھنے والوں میں متالا شی ( فنا ) ہوجا تا ہے اور اس کی خطا ئیں معاف کر دی جاتی ہیں ( ارشاد خداوندی ہے ) '' بیشک نیکیاں گنا ہوں کو نا بود کر دیتی ہیں' اور اس کی خطا ئیں معاف کر دی جاتی ہیں ( ارشاد خداوندی ہے ) '' بیشک نیکیاں گنا ہوں کو نا بود کر دیتی ہیں' مادر نماز سے زیادہ کوئی چیز نافع نہیں ہے بدعقیدگی میں ،خصوصاً جب نماز کے افعال واقوال حضور قلب اور نیت صالحہ ہے انجام دیئے جائیں۔

(۵)اور جب نماز کوایک مشہور ریت بنالیا جائے تو وہ رواجی برائیوں میں بینن طور پرنفع بخش ہوتی ہے۔
(۲)اور نماز مسلمانوں کا شعار ہوگئی ہے،اس کے ذریعہ مسلمان کا فرسے ممتاز ہوتا ہے،اور وہ آپ مِسَلِمْتَائِیْمْ کا ارشاد ہے:''نماز ہی ہم میں اوران (منافقین ) میں عہدو پیان ہے۔ پس جوشن نماز کوترک کردے وہ کا فر ہوگیا'' ہے:''نماز ہی ہے کوئی چیز نماز کی مانند فنس کوخوگر بنانے میں طبیعت کی تابعداری کرنے برعقل کی اور طبیعت کے چلنے رعقل کے اور طبیعت کے جانے ہیں۔ یہ مطابق ، باقی اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔

لغات: غَلَبَ علیه :غالب آنا، جیتنا۔ غُلِبَ عَلیه : ہارنا، مغلوب ہونا..... اِصْمَحَلَّ: پاش پاش ہونا، بکھر جانا، متلاشی ہونا۔

#### باب --- ١٠

## ز کو ۃ کے اسرار کا بیان

اس باب میں زکو ہے مرادص ف فرض زکو ہ نہیں ہے بلکہ ہرانفاق (اللہ کے راستہ میں خرچ) مراد ہے اوراس کو زکو ہ انفاق کی اشرف نوع کے اعتبار سے یا لغوی معنی کے اعتبار سے کہا جاتا ہے۔ زکو ہ کے لغوی معنی ہیں: طہارت و پاکیزگی۔ چونکہ راہ خدا میں خرچ کرنامال کوبھی پاک کرتا ہے اور مالک کوبھی اس لئے اس کوزکو ہ کہا جاتا ہے۔ کمی سورتوں میں جوزکو ہ کی اوائیگی کا تھم ہے اس سے مطلق غریبوں پرخرچ کرنا مراد ہے۔اصطلاحی زکو ہ ہجرت کے بعد ۲ ہجری میں نازل ہوئی ہے۔

انفاق فی سبیل اللہ چھمختلف مقاصد کے لئے ضروری ہوا ہے، جن گی تفصیل درج ذیل ہے:

شرورت مندوں کی حاجت روائی کے لئے: جب سی غریب آ دمی کوکوئی بڑی حاجت پیش آتی ہے اور وہ زبان حال سے بیازبانِ قال سے اللہ تعالیٰ کے سامنے گڑ گڑا تا ہے، تواس کی وہ فریاد کرم خداوندی کے دروازے کوکھٹکھٹاتی

- ﴿ أُوْسَوْمَ بِيَالْشِيرُارِ ﴾

ہے۔ چنانچ بھی مسلحت خداوندی ہے ہوتی ہے کہ سی مجھ دار آ دمی کے دل میں الہام کیا جاتا ہے کہ وہ اس کی حاجت روائی کرے۔ پس جب بیالہام اس شخص پر چھا جاتا ہے بعنی اس کا دل اس غریب کی حاجت روائی کے لئے بے قرار ہوجاتا ہےاوروہ شخص اس الہام کے مطابق اس غریب کی ضرورت پوری کر دیتا ہے تو اللہ تعالی اس سے خوش ہوتے ہیں اور اس پر چہار جانب سے برکتیں نازل ہونی شروع ہوتی ہیں اوروہ شخص اللہ کی رحمتوں کا مورد بن جاتا ہے۔

شاہ صاحب رحمہ اللہ اپنا آیک واقعہ ذکر کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ آیک فریب آ دی نے مجھ سے اپنی کسی ضرورت میں مجبور ہوکر سوال کیا تو میں نے اپنے دل میں البہام ہوتا ہوا محسوس کیا کہ میں اس کی مدد کروں اور اس البہام میں مجمعے دنیا و آخرت میں اجر جزیل کی خوش خبری بھی دی گئی۔ چنا نچہ میں نے اس کو دیا اور مجھ سے جو وعدہ کیا گیا تھا اس کا آنکھوں سے مشاہدہ کیا۔ اور بیسب با تیں لیعنی اس حاجت مند کا کرم خداوندی کے درواڑے کو کھئے کھنا نا اور البہام خداوندی کا بر احتیادہ اور بیسب با تیں میں نے اپنی آنکھوں سے دیکھیں۔ احتیادہ اور اس کا میرے دل کو منتخب کرنا اوراج و وقواب کا ظاہر ہونا۔ بیسب با تیں میں نے اپنی آنکھوں سے دیکھیں۔

(ع) رحمت خداوندی کے حصول کے لئے : بھی ایسا ہوتا ہے کہ کی خاص مصرف میں خرچ کرنا رحمت خداوندی کو حاصل ہو گئی ہے۔ مثلاً:

ا کبھی ملا اعلی میں کسی ملت کی شان دوبالا کرنے کا فیصلہ ہوتا ہے تو جو بھی شخص اس ملت کو ہر دھانے کے لئے خرج کرتا ہے وہ دور جست خداوندی کا مورد بنتا ہے اور اس وقت میں اس ملت کے معالمہ کو ہر دھانے کے لئے خرج کرتا ہے وہ رحمت خداوندی کا مورد بنتا ہے اور اس وقت میں اس ملت کے معالمہ کو ہر دھانا خرچ کرنے میں غزوہ ہوک کے دی میں اللہ عنہ نے نہی بارتین سواونٹ میں میں اس ملت کے معالمہ کو ہر دھان خرج کرتے با تا دھا مال چیش کیا تھا اور حضرت ابو کرصد بق رضی اللہ عنہ نے نہی بارتین سواونٹ میں میں اور سامان کے کھوائے تھے اور آپ شائے گئے نہی کریں تو کوئی حرب کریں اور کوئی حرب کی ماعد کی عشمان ما عَمِل بعد کہ دی اس وادث مع ساز وسامان کے کھوائے تھے اور آپ شائے گئے خوش ہوگی کریں تو کوئی حرب کہر ماعد کی عشمان ما عَمِل بعد کہ دی اور تی اگر عثمان آ کندہ خرج کرنے کاحق ادا کردیا۔

کہ ماعد کی عشمان ما عَمِل بعد کو دی اور انہ منا قب عثمان ) لیتن آگر عثمان آ کندہ خرج کرنے کاحق ادا کردیا۔

غرض رحمت خداوندی کے حصول کی ان احتمالی جگہوں ہے، پیغیبر مِتَّلِقُائِیمُ ایک قاعدہ بناتے ہیں اورلوگوں کو بتاتے ہیں کہ:'' جوکسی فقیر پر اتنا اتناخر چ کرے گایا ایس ایس حالت میں خرچ کرے گا، تو اس کا بیمل نہایت مقبول ہوگا'' چنانچے مؤمنین بیہ بات سنتے ہیں اوران کا دل گواہی دیتا ہے کہ بیہ وعدہ سچا ہے اس لئے وہ تعمیل حکم کرتے ہیں اوروہ اس وعدہ کو برحق پاتے ہیں جوان سے کیا گیا ہے۔

### ﴿باب أسرار الزكاة﴾

اعلم: أن المسكين إذا عُنَّتْ له حاجة، وتضرع إلى الله فيها بلسان المقال أو الحال، قَرَحَ تضرُّعُه بابَ الجود الإلهى؛ وربما تكون المصلحة أن يُلْهَمَ في قلب زكيٍّ: أن يقوم بسد حَلَّتِه، فإذا تغشَّاه الإلهامُ وانبعث وفقه، رَضِيَ الله عنه، وأفاض عليه البركاتِ من فوقه ومن تحته وعن يمينه وعن شماله، وصار مرحوماً.

وسألنى مسكين ذات يوم فى حاجة اضطر فيها، فأوجست فى قلبى إلهامًا يأمرنى بالإعطاء، ويبشر نى بأجر جزيلٍ فى الدنيا والآخرة، فأ عطيت وشاهدت ما وعدنى ربى حقًا؛ وكان قرعُه لبابِ الجود، وانبعاث الإلهام واختياره لقلبى يومئذ، وظهور الآجر، كُلُّ ذلك بمرأى منى وربسما كان الإنفاق فى مصرفٍ مظِنَّةً لرحمة إلهية، كما إذا انعقدت داعية فى الملا الأعلى بعنويه ملة، فصار كلُّ من يتعرض لتمشية أمرها مرحوما، وتكون تمشيتُه يومئذ فى الإنفاق

بتنويه ملة، فصار كل من يتعرض لتمشِيةِ امرها مرحوما، وتكون تمشيته يومئد في الإنفاق كغزوة العسرة، وكما إذا كان أيام قحط، وتكون أمة هي أحوج خلق الله، ويكون المرادُ إحياء هم؛ وبالجملة فيأخذ المخبرُ الصادق من هذه المَظِنَّةِ كليةً فيقول: "من تصدق على فقيرٍ كذا وكذا، أوفى حالةٍ كذا وكذاء تُقبَّلَ منه عملُهُ" فيسمعه سامعٌ وينقاد لحكمه بشهادة قلبه، فيجدما وُعِدَ حقًا.

ترجمہ: زکوۃ کی حکمتوں کا بیان: (۱) جان لیں کہ جب کی سکین کوکوئی حاجت پیش آتی ہے اور وہ اس سلسلہ میں زبان قال سے یا زبان حال سے بارگاہ خداوندی میں گڑ گڑا تا ہے تو اس کا بیتضرع کرم خداوندی کے دورازے کو کھٹکھٹا تا ہے۔ اور بھی مصلحت بیہ ہوتی ہے کہ کسی بھلے آدمی کے دل میں القاء کیا جائے کہ وہ اس کی حاجت روائی کے لئے اٹھ کھڑا ہوتا ہے تو اللہ تعالی اس سے خوش ہو، پس جب اس کو الہام ڈھا نک لیتا ہے اور وہ اس کے موافق عمل کے لئے اٹھ کھڑا ہوتا ہے تو اللہ تعالی اس سے خوش ہو تے ہیں۔ اور اس پر برکتوں کا فیضان کرتے ہیں: او پر سے ، نیچ سے ، دائیں سے اور بائیں سے۔ اور وہ محض مہر بانی کیا ہوا ہوتا ہے۔

اورایک دن ایک غریب نے مجھ سے اپنی ایک ایسی حاجت طلب کی جس میں وہ مجبور ہو گیا تھا۔ پس میں نے اپنے ول میں ایک البام محسوس کیا جو مجھے دینے کا حکم دے رہا تھا، اور مجھے بشارت سنار ہا تھا اجر جزیل کی دنیا وآخرت میں، چنانچہ میں نے دیا اور میں نے بالکل برحق پایا اس چیز کوجس کا مجھ سے میرے رب نے وعدہ گیا تھا۔ اور تھا اس شخص کا باب کرم کو کھٹکھٹانا اور الہام کا برا چھنے تکرنا اور اس کا میرے دل کو منتخب کرنا اُس دن اور اجر کا ظاہر ہونا، بیسب با تیں میری

- ﴿ لُوَ وَمُرْسِبُ الْإِيرُالِي ﴾

آ نکھوں کے سامنے تھیں۔

(۲) اور کبھی کسی خاص مصرف میں خرج کرنار حمت خداوندی کے حصول کا گل ہوتا ہے، جیسا کہ جب ملاً اعلیٰ میں سبب پایا جائے کسی ملت کی سربلندی کے بارے میں ، پس ہروہ شخص جواس ملت کے معاملہ کو بڑھانے کے دریے ہوتا ہے، وہ مہر بانی کیا ہوا ہوجا تا ہے۔ اور ہوتا ہے اُس معاملہ کو بڑھا نااس وقت میں خرج کرنے کے معاملہ میں انتہا گی بے سروسامانی کے وقت میں تنگی کا غزوہ کرنے کی طرح ، اور جیسا کہ جب قحط سالی کا زمانہ ہو، اور مخلوقات خداوندی میں سے کوئی است انتہا درجہ کی ضرورت مند ہو، اور مقصود خداوندی اس قوم کورندہ رکھنا ہو، بات مختصر! پس مخبرصادق اس محل کے ایک کا یہ انسی کے اس میں تو اس کا یہ کہ است میں تو اس کا یہ جب کی اس کے محل کی تعلیل کرتا ہے، یہ وہ اس کے محل کی تعلیل کرتا ہے، ۔ پس وہ اس جمل نہایت مقبول ہوگا'' پس اس کو ایک سننے والاسنتا ہے اور شہادت قلبی سے اس کے حکم کی تعمیل کرتا ہے، ۔ پس وہ اس جیز کو برحق یا تا ہے جس کا وہ وعدہ کیا گیا ہے۔

#### لغات:

 $\triangle$   $\triangle$ 

ص حرص وبخل کے علاج کے لئے : کھی آدئی گی ہجھ میں یہ بات آتی ہے کہ مال کی محبت اور بخل نفسانی بیاریوں میں ایک خطرناک بیاری ہے اور بخس کمال کی راہ میں رکاوٹ ہے، پس آدمی کو ان رذائل ہے شخت اذبت پہنچتی ہے۔ اس بیاری کا علاج بس بہی ہے کہ آدمی اپنی محبوب ترین چیز راہ خدا میں خرچ کرنے کی مشق کرے۔ سورہ آل عران (آیت ۹۱) میں ہے کہ ﴿ لَمُ مَر لَا الْبِوَّ حَشَّی تُنْفِقُوْا مِمَّا تُحِبُّوْنَ ﴾ (تم ہرگز خیرکا مل حاصل نہیں کر سکتے تا آئکہ تم اپنی پیاری چیز راہ خدا میں خرچ کرو) انفاق رزائل نفس کا بہترین علاج ہے۔ الی صورت میں یعنی جبکہ آدمی میں ہیں جد ذائل موجود ہوں ، اگر آدمی خرچ نہیں کرے گاتو ہے بیاریاں اس میں باقی رہ جائیں گی ، اور وہ آخرت میں گنجاسانپ بن کرمتشکل ہوں گی ، جیسا کہ بخاری شریف کی روایت میں آیا ہے (دیکھ کے مقلوۃ ، کتاب الزکوۃ ، حدیث نہر ۱۵ کا اس طرح اس کے ناطق وصامت اموال بھی ضرررساں ہوں گے سلم شریف کی طویل روایت میں میضمون آیا ہے کہ جس نے اونوں کی زکوۃ نہیں دی ہوگی ، اس کو ہموار چکنے میدان میں منہ کے بل لٹایا جائے گا اور اونٹ اس پر چل کر اس کوروندیں اونوں کی رسی ارشاد ہے:

''جولوگ سونا چاندی جمع کر کرر کھتے ہیں ،اوراان کواللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے تو آپ اُن کوا یک برڈی دردنا ک سزا کی خبر سناد سیجئے ، جس دن اس کو دوڑ خ کی آگ میں تپایا جائے گا ، پھر اس سے ان کی پیپٹانیوں اور ان کی کروٹوں اور ان کی پشتوں کوداغ دیا جائے گا۔ (کہا جائے گا:) ہیہ ہے وہ جس کوتم نے اپنے واسطے جمع کر کے رکھا تھا ،سواب اپنے جمع کرنے کا مزہ چکھو!''

غرض انفاق: حرص وبخل اورخودغرضی جیسے رذائل کے ازالہ میں بے حد نفع بخش ہے، جو جاہے اس نسخ رکیمیا کو آزما کردیکھے!

وربما تَفَطَّنَتِ النفسُ بأن حبَّ الأموال والشَّعَ بها يَضُرُّهُ ويصدُّه عما هو بسبيله، فيتأذَى منه أشدُ تأذِّ. ولايتمكن من دفعه، إلا بتمرين على إنفاق أحبً ماعنده، فصار الإنفاق في حقه أنفعَ شيئ، ولولا الإنفاق لبقى الحبُّ والشح كما هو، فيتمثل في المعاد شُجَاعًا أَقْرَعَ، أو تمثَّلت الأموال ضارَّة في حقه وهو حديثُ: ﴿ بُطِحَ لها بِقَاعٍ قَرْقَرٍ ﴾ وقولُه تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ النَّهَبَ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ الآية.

تر جمہ: اور بھی نفس اس بات کو بھے لیتا ہے کہ دولت کی محبت اور مال میں بخیلی اسے بخت نقصان پہنچارہی ہے اور اس کوروک رہی ہے اس چیز سے جس کے در بے وہ ہے ( یعنی سعادت تھیقیہ کی بخصیل ) پس وہ اس سے نہایت سخت اذیت محسوس کرتا ہے، اور وہ اس کو ہٹانے پر قادر نہیں ، مگر اس چیز کوخرچ کرنے کی مشق کر کے جو اس کوسب سے زیادہ محبوب ہے، پس خرچ کرنا اس کے حق میں سب سے زیادہ نفع بخش ہوجا تا ہے۔ اور اگر وہ خرچ نہیں کرے گاتو مال کی محبت اور بخل اس کے اندر اُسی طرح باتی رہ جائے گا، پس وہ آخرت میں سینچا ژدم ہاکی شکل میں مشکل ہوگا یا دولت اس کے حق میں مصرت رساں ہوگر متشکل ہوگا یا دولت اس کے حق میں مصرت رساں ہوگر متشکل ہوگی اور وہ ارشاد نبوی ہے: '' منہ کے بل لٹایا جائے گا وہ ان اونٹوں کے لئے چکنے ہموار میدان میں 'اور ارشاد ربانی ہے: '' اور جولوگ ونا اور جولوگ مونا اور جاندی جمع کرکر کے رکھتے ہیں ' آخر آبیت تک پڑھے۔

#### لغات:

تَفَطَّنَ بِهِ مِهِمَا كَهَا جَاتِ مِنْ فَطَّنْ لَمَا أَقُولَ لَكَ: جَو يَهُمْ مِن ثَمْ سِي كَهْنَا هُولِ اللَ يَعْ بِكُلْ كَرَنا،

حرص كرنا ..... الشجاع: نا گ ..... اَفَّوَ عُن تُنها يَت شخت زَهِر يلا، جس كرسرك بال زهر كى زياوتى سے الرُّكَ عُول ..... القَّر عَن الله عَن بَهُ وَار مِيدان ..... القَرْقُو: چَكنا ..... الكنو: شريعت مول ..... بَطَحَه (ف) بَطْحًا: بَجِها نا، منه كي بل الرانا .... القاع: بهموار ميدان ..... القَرْقُو: چَكنا ..... الكنو: شريعت كى اصطلاح ميں وہ مال ہے جس كى زكوة اوانه كى تي ہوا ورجس مال كى زكوة اواكروى كئي ہووہ اس وعيد ميں واض نهيں ۔ هي استخالات ميں وہ مال ہے جس كى زكوة اوانه كى تي ہوا ورجس مال كى زكوة اواكروى گئي ہووہ اس وعيد ميں واض نهيں ۔



﴿ بلا وَں اور آفتوں کوٹالنے کے لئے ابھی عالم مثال میں کسی کی موت کا فیصلہ ہوجا تا ہے یا اس پر کسی بلا کا اتر نا طے ہوجا تا ہے، ایسے وفت میں اگر وہ مخص مال کی بہت بڑی مقدار راہ خدا میں خرچ کرے اور وہ خود بھی اور دوسرے نیک بندے بھی اس کے حق میں گڑ گڑا کر دعا ما تکیس تو اس کی موت کا فیصلہ رک جاتا ہے اور اس کی بلاٹل جاتی ہے۔ تر مذی شریف کی روایت ہے کہ:'' دعا ہی قضائے الہی کو پھیرتی ہے، اور نیکی ہی عمر میں زیادتی کرتی ہے' (مشکلوۃ کتاب الدعوات، حدیث نمبر ۲۲۳۳)

مجھے دومر تبہاں کا تجربہ ہوا ہے۔ میرے ایک تعلق کا انگلینڈ کے شہر بولٹن میں ایکسیڈنٹ ہو گیاایک ماہ تک وہ شفاخانہ میں بے ہوش رہے، آخر میں ان کے تعلقین نے ایک بڑی رقم خرچ کی اور دارالعلوم دیو بند میں ختم بخاری شریف کراکر دعا کرائی تواللہ نے ان کوشفاعطا فر مائی۔

ای طرح میرے ایک دوست جمبئ میں سخت بیار ہوئے اور زندگی سے مایوس ہو گئے۔انھوں نے بھی ایک بڑی رقم ایسے غریبوں میں بانٹی جونمازی سے اور ان سے دعا ئیں کرائیں اور دارالعلوم دیو بند میں ان کے لئے بھی ختم بخاری شریف کرکے دعاء کی گئی ،تو بحد اللہ وہ بھی شفایا ب ہوئے۔اورخود میرامعمول بیہے کہ جب گھر میں کوئی بیمار پڑتا ہے اور دوچارروز کے علاج سے شفانہیں ہوتی تو میں گھر والوں کوصدقہ کرنے کے لئے کہتا ہوں اللہ تعالی اس کی برکت سے جلد مریض کوشفا بخشے ہیں۔غرض بیھی تجربہ سے برحق بات ثابت ہوئی ہے،لوگ آز ماکردیکھیں۔

وربما يكون العبدُ قد أُحيط به وقُضى بهلاكه في عالم المثال، فاندَفع إلى بدل أموالٍ خطيرة، وتَضَرَّع إلى الله هو وناس من المرحومين، فمحا هلاكه بنفسه بإهلاك ماله، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿لايَرُدُ القضاءَ إلا الدعاءُ، ولايزيد في العمر إلا الْبِرُّ﴾

ترجمہ: اور بھی بندے کوموت گھیرلیتی ہے، اور عالم مثال میں بندے کی ہلاکت کا فیصلہ کردیا جاتا ہے پس وہ بہہ پڑتا ہے ڈھیر سامال خرج کرنے کی طرف اور اللہ کے سامنے گڑگڑا تا ہے اور نیک لوگوں میں سے پچھلوگ بھی، پس وہ این نشس کی ہلاکت کومٹادیتا ہے اپنے مال کو ہلاک کر کے۔اور وہ آپ مِنالِنَّفِلَا پُٹِم کا ارشاد ہے:'' قضائے الہی کو دعا ہی پھیرتی ہے اور عمر میں زیادتی نیکی ہی کرتی ہے'۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

ک گناہوں سے حفاظت کے لئے: جمعی انسان سے کوئی براکام سرز دہوجا تا ہے، وہ اس پر نادم ہوتا ہے، مگر پھر نفس غالب آ جا تا ہے اور دوبارہ وہی گناہ ہوجا تا ہے اور ایسا بار بار ہوتا ہے تو اس صورت میں گناہ سے بچنے کا بہترین علاج بیہ ہے کہ آ دمی گناہ کا اچھا خاصا مالی تاوان اوا کرے تا کہ آئندہ جب نفس وہ گناہ کرنے کے لئے مجبور کرے تو وہ علاج بیہ ہے کہ آ دمی گناہ کا اچھا خاصا مالی تاوان اوا کرے تا کہ آئندہ جب نفس وہ گناہ کرنے کے لئے مجبور کرے تو وہ

تاوان نگاہوں کے سامنے رہے اور اس کو گناہ ہے روک دے۔ آ دمی نفس کو سمجھائے کہ اگر تونے بیجر کت کی تو پھر تخھے تاوان اوا کرنا پڑے گا۔اور انسان کی فطرت میہ ہے کہ وہ چمڑی تو دے سکتا ہے ، دمڑی نہیں دے سکتا ،اس لئے نفس گناہ ہے رگ جائے گا۔

شریعت میں جو مختلف گناہوں کے کفارے متعین کئے گئے ہیں وہ اسی مقصد سے ہیں اور کفار سے تو خیر ضروری جرمانے ہیں ،ان کو تو اوا کرنا ہی ہے۔ بچھ تا وان رضا کارانہ بھی متعین کئے گئے ہیں مثلاً حالت جیش میں ہیوی سے صحبت کرنے پر ایک و بناریا نصف و بنار صدقہ کرنے کا جو حکم تر مذی شریف کی روایت میں آیا ہے وہ اسی باب سے ہے۔ غرض آدمی کسی بھی گناہ سے بچنا جا ہے یا کسی بھی نیک عمل کی پابندی کرنا جا ہے اور نفس مطاوعت نہ کر بے تو اس کا علاج یہی مالی جرمانہ ہے مثلاً آدمی نعیب سے بچنا جا ہے یا تہجد کی پابندی کرنا چا ہے تو نعیب سرز دہونے پراور تہجد چھوٹے پرایک معقول جرمانہ خود پرلاز م کرے ان شاء اللہ فعیبت سے بچنا جائے گا اور تہجد یا بندی سے اوا کرنے گئے گئے۔

وربما يَفْرُطُ من الإنسان أن يعمل عملاً شريرًا، بحكم غلبة الطبيعة، ثم يطّلع على قبحه، فيندِم، ثم تغلبُ عليه الطبيعةُ فيعود له، فتكون الحكمةُ في معاجلةِ هذه النفس: أن تُلْزَمَ بذلَ مالِ خطير، غرامةً على ما فَعَلَ، ليكون ذلك بين عينيه، فيَرْدَعُه عما يقصدُ.

وربما يكون حسنُ الخلق والمحافظةُ على نظام العشيرة منحصرا في إطعام طعام، وإفشاء سلام، وأنواعٍ من المواساة، فيؤمربها، وتُعَدُّ صدقةً.

ترجمہ:اور کبھی انسان ہے کوتا ہی ہوجاتی ہے بایں طور کہ وہ کوئی براکام کرگذرتا ہے،نفس کے غلبہ کی وجہ ہے، پھر وہ اس کی برائی پرمطلع ہوتا ہے پس وہ پشیمان ہوتا ہے، پھر اس پرنفس غالب آ جا تا ہے پس دوبارہ وہ برائی کرتا ہے۔ پس اس نفس کے علاج میں حکمت یہ ہوتی ہے کہ اس پر بہت سامال خرج کرنالازم کیا جائے ،اس جرم کے تا وان کے طور پر جو اس نے کیا ہے، تاکہ یہ جرمانہ ہمیشداس کی نگا ہوں کے سامنے رہے پس وہ اس کورو کے اس گناہ ہے جس (سے رکنے)

- ﴿ لَوَ لَوَ لَكُوْرَ لِيَالُهُ رَبِّنَ

کاوہ ارادہ کرتاہے۔

اور بھی حسن اخلاق اور خاندان کے نظام کی حفاظت کا انحصار کھانا کھلانے میں ،سلام کورواج وینے میں اور مختلف قتم کی غم خواریوں میں ہوتا ہے پس وہ ان کا موں کا حکم دیا جاتا ہے اور وہ چیزیں صدقہ شار کی جاتی ہیں۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

### ز کو ۃ کے فوائد

اب ذیل میں زکو ہ کے جارفائدے ذکر کئے جاتے ہیں:

دوسرا فائدہ: زکوۃ کی ادائیگی سے بندے پر رحمت خداوندی کا فیضان ہوتا ہے اور اللہ کی ناراضگی دور ہوتی ہے۔ تر مذی شریف کی روایت ہے إِنَّ الصدقةَ لَتُطْفِئُ غضبَ الرب،و تدفعُ مِیْنَةَ السُّوْءِ (خیرات یقیناً پروردگار کے غصہ کو بجھاتی ہے اور بری موت کو ہٹاتی ہے )

تیسرافائدہ: بخل وحرص پرآخرت میں جوعذاب ہونے والا ہے زکو ۃ اس کو ہٹادیت ہے، کیونکہ سیحیح زکو ۃ اداکرنے والے میں حرص و بخل کے رزائل پنپنہیں سکتے ،انہیں در سوریاں شخص کا پیچھا چھوڑنا ہے اور جب بیرزائل ختم ہو گئے تو آخرت میں عذاب کا سوال بھی باقی نہیں رہا۔

چوتھا فائدہ: ملاً اعلی کے وہ فرشتے جوز مین کے احوال سنوار نے کی محنت کرتے ہیں، وہ صدقہ خیرات کرنے والے

کے حق میں دعائیں کرتے ہیں۔ حدیث شریف میں ہے کہ ہرضج دوفر شتے آسان سے اتر نے ہیں ایک کہتا ہے اُللَّهُمَّا! اُغطِ مُنْفِقًا خَلَفًا (اے اللہ! خرچ کرنے والے کوعض وے) اور دوسرا کہتا ہے اللّٰهُمَّا! اُغطِ مُمْسِکًا تَلَفًا (اے الله! مال روکے رکھنے والے کا مال تناہ کر) (منفق علیہ مشکوۃ ، کتاب الزکوۃ باب الانفاق ، حدیث نمبر ۱۸۶۰)

والزكاة تزيد في البركة، وتطفئ الغضب بجلبها فيضًا من الرحمة، وتدفع عذابَ الآخرة المترتبَ على الشح، وتَعْطِفُ دعوة الملأ الأعلى المصلحينَ في الأرض على هذا العبد؛ والله أعلم.

ترجمہ: اور زکوۃ برکت میں اضافہ کرتی ہے اور (پروردگار کے) غضب کو بجھاتی ہے، اس کے تھینچنے کی وجہ سے رحمت کے فیضان کو، اور ہٹاتی ہے آخرت کے اس عذاب کو جو بخیلی پر مرتب ہونے والا ہے اور موڑتی ہے اِس بندے پر اُن بالائی فرشتوں کی دعاؤں کو جوزمین میں اصلاح کرنے والے ہیں۔ باقی اللہ تعالی بہتر جانتے ہیں۔

#### باب — اا

## روزوں کی حکمتوں کا بیان

توحید ورسالت کی شہادت کے بعد نماز، زکوۃ، روزہ اور حج اسلام کے عناصر اربعہ ہیں۔ بینی اسلام اللہ کی فرما نبرداری والے جس طرز حیات کا نام ہے اس کی تخلیق وتغمیر اورنشو ونما میں ان پانچوں باتوں کو خاص الخاص دخل ہے۔ نماز اورز کوۃ کی حکمتوں سے فارغ ہوکراب روزوں کی حکمتیں بیان کرتے ہیں۔

## روز وں کے تعلق ہے لوگوں کی تیرفتمیں

طہارت اور نماز کی طرح روزوں کے تعلق سے بھی لوگوں کی تین قسمیں اور درج ہیں:

پہلا درجہ بھی انسان الہام خداوندی سے بچھ لیتا ہے کہ بہیمیت کا بیجان اس کوسعادت حقیقیہ سے روگ رہا ہے۔
سعادت حقیقیہ بیہ ہے کہ بہیمیت ، ملکیت کی تابعداری کرے۔اور جب آ دمی کو بیاحیاس ہوجا تا ہے تو وہ بہیمیت سے شخت
نفرت کرنے لگتا ہے اور وہ بہیمیت کے جوش کو ٹھنڈا کرنے کے لئے اس سے بہتر کوئی تدبیز ہیں پاتا کہ بھوکا پیاسار ہے
اور جماع کرنا ترک کرے اور اپنے دل اور دیگر اعضاء کو قابو میں رکھے، چنا نچہ وہ علاج کے طور پر اس طریقہ کو مضبوط
کیڑتا ہے۔ یہی وہ اعلی درجہ کا انسان ہے، جو پہلے سے روز وں کے فوائد جانتا ہے اور علی وجہ البھیرت روزے رکھتا ہے۔
فائدہ: مفطر اتِ ثلاثہ سے بچنا تو روزے کی ماہیت میں داخل ہے گرروزے کے مقبول ہونے کے لئے ضروری

ہے کہ آ دمی کھانا، پینا اور جماع جھوڑنے کے علاوہ معصیات ومنکرات سے بھی زبان ودہن اور دوسرے اعضاء کی حفاظت کرے۔ اگر کوئی شخص روزہ رکھے اور گناہ کی باتیں اور گناہ والے اعمال: غیبت اور گالی گلوچ کرتا رہے تو اللہ تعالیٰ کواس کے روزے کی کوئی حاجت نہیں۔ بخاری کی روایت ہے کہ من لم یَدَعْ قولَ الزور والعملَ به، فلیس لله حاجة أن یَدَعَ طعامَه و شرابه (جوشخص روزے میں باطل کلام اور باطل کام کونہ چھوڑے، اس کے بھوکے پیاسے رہنے کی اللہ کوکوئی ضرورت نہیں)

وسرا درجہ: اس شخص کا ہے جس کی سمجھ میں ازخودتو یہ فوا کہ نہیں آتے ، مگر پیغیبر میلائیو کیا ہے بتلانے پراس کا دل یقین کر لیتا ہے کہ بیسب فوا کد برحق ہیں۔ چنانچہ وہ روز سے شروع کرتا ہے ، اور وہ روز وں کے فوا کد کا بچشم خود مشاہدہ کرتا ہے۔ تیسرا درجہ: اس مؤمن کا ہے جونہ ازخو دروز ل کے فوا کد جانتا ہے ، نہ پیغیبر کے بیان سے ادراک کر پاتا ہے۔ البتہ چونکہ وہ مؤمن ہے اس لئے ایمان بالغیب رکھتا ہے اور روز وں کی پابندی کرتا ہے تو وہ بھی محروم نہیں رہتا۔ دنیا میں اگر وفوا کد موں نہیں بھی ہوتے تو بہیمیت کے جوش کے ختم ہوجانے کی وجہ سے اعمال پر جوا چھے اثر ات پڑتے ہیں ، آخرت میں وہ فوا کد وثمرات سامنے آجاتے ہیں۔

### ﴿باب أسرار الصوم

اعلم: أنه ربما يتفطَّنُ الإنسانُ من قِبَل إلهامِ الحقِ إياه: أن سَورةَ الطبيعةِ البهيميةِ تصدُّه عما هو كماله: من انقيادها للملكية فَيُبْغِضُهَا، ويَطلب كَسْرَ سورتها، فلا يجد ما يُغِيَّثُهُ في ذلك كالجوع والعطش وتركِ الجماع والأخذِ على لسانه وقلبه وجوارحه، فيتمسك بذلك علاجاً لمرضه النفساني.

ويتلوه: من يأخذ ذلك عن المخبر الصادق بشهادة قلبه.

ثم الذي يقوده الأنبياء شفقةً عليه وهو لايعلم، فيجد فائدةَ ذلك في المعاد، من انكسار السورة.

ترجمہ: اسرارصوم کابیان: جان لیں کہ انسان بھی ہجھ لیتا ہے اللہ تعالیٰ کے دل میں ڈالنے کی وجہ سے کہ طبیعت بھیمیہ کا جوش اس کوروک رہا ہے اس چیز سے جواس کا کمال ہے بعنی بھیمیت کا ملکیت کی تابعداری کرنا (تفصیل مبحث رابع کے باب اول میں گذر پچکی ہے) چنانچے وہ طبیعت بھیمیہ سے نفرت کرنے لگتا ہے اور وہ اس کے بیجان کوتو ڑنا جا بھتا ہے، پس نہیں پاتا وہ اس چیز کو جواس کی دارری کرے اس معاملہ میں (کسی چیز کو) مانند، بھوک، پیاس اور ترک جماع کے اور اپنی زبان، دل اور اعضاء کو قابو میں رکھنے کے ۔ پس مضبوط پکڑتا ہے وہ اُن چیز ول کوا پنے مرض نفسانی کے علاج کے طور پر۔ اور اس کے بعد اس شخص کا درجہ ہے جو یہ باتیں مخرصا دق سے لیتا ہے، اپنے دل کی گواہی ہے۔

پھروہ مخص ہے جس کو تھینچتے ہیں انبیاء ہدایت کے ذریعہ اس پر مہر بانی کرتے ہوئے، درانحالیکہ وہ نہیں جانتا (روزوں کے ان فوائدکو) پس پاتا ہے وہ اس کا نفع آخرت میں، جوش کے ٹوٹ جانے کی وجہ ہے۔ لغات: اَغَاثَهُ: مددکرنا، اعانت کرنا (مادہ غ وث)..... من انکسار السورۃ میں مِنْ اجلیہ ہے۔

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

#### روزوں کےمقاصد

روز ہے ختلف مقاصد کے لئے ضروری ہوئے ہیں۔ ذیل میں ان کے تین مقاصد بیان کئے جاتے ہیں۔

() طبیعت کو عقل کا مطبع بنانے کے لئے بھی انسان یہ بات مجھ لیتا ہے کہ اس کے لئے خوبی گی بات یہ ہے کہ طبیعت (نفس) عقل کے ماتحت رہے ، مگر طبیعت باغی (سرکش) ہوتی ہے ، بھی اطاعت کرتی ہے ، بھی نہیں کرتی ۔ اس طبیعت (نفس) عقل کے ماتحت رہے ، مگر طبیعت باغی (سرکش) ہوتی ہے ، بھی اطاعت رشوار کام (ریاضت) کر ہے ، جیسے لئے اس کو سد ھانا ضروری ہوتا ہے اور سد ھانے کا طریقہ یہ ہے کہ آ دمی کوئی شخت دشوار کام (ریاضت) کر ہے ، جیسے روز ہے کی ریاضت ۔ آ دمی منت مان کریا بغیر منت کے لمبی مدت تک روز ہے رکھنے کا طبیعت کو مکلف بنائے اور جوعہد باند ھے اس کو پورا کرے ، اسی طرح وقفہ وفقہ ہے کرتا رہے تا آ نکہ طبیعت اطاعت وانقیا دکی خوگر ہو جائے۔

فا کدہ:روزوں کا پیمقصد عقلی ہے، کسی دلیل نفتی کا مختاج نہیں۔اس کی تفصیل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کوروحانیت
اور حیوانیت کا سنگم بنایا ہے۔اس کی طبیعت میں وہ سارے مادی اور سفلی نقاضے بھی ہیں جودوسرے حیوانوں میں ہوتے ہیں
اوراس میں وہ نورانی جو ہر بھی ہے جو ملاً اعلی کی خاص دولت ہے اورانسان کی سعادت کا دارو مداراس پر ہے کہ اس کا بیروحانی
عضر حیوانی عضر پر غالب رہے اوراس کو صدود کا پابندر کھے۔اور یہ جھی ممکن ہے کہ وہ ملکوتی پہلو کی فرما نبرداری اوراطاعت
شعاری کا عادی ہوجائے اوراس کے مقابلہ میں سرکشی نہ کرے۔روزہ کی ریاضت کا خاص مقصد یہی ہے کہ اس کے ذریعہ
انسان کی بہمیت کو ملکیت کی تا بعداری اور فرما نبرداری کا خوگر بنایا جائے (ماخوذ از معارف الحدیث ۹۳:۳ ملخصاً)

اس سلسلہ میں اسوۂ نبوی وہ ہے جومتفق علیہ روایت میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے، وہ فرماتی ہیں کہ رسول اللہ علی اللہ علی اللہ علی کہ روزے شروع کرتے تھے اور اسنے دنوں تک سلسل رکھتے رہتے تھے کہ ہم سوچنے لگتے تھے کہ اب آپ روزے بندہی نہیں کریں گے۔ پھر بند کر دیتے تھے اور اسنے دنوں تک نہیں رکھتے تھے کہ ہم سوچنے لگتے تھے کہ اب آپ روزے نہیں رکھتے تھے کہ ہم سوچنے لگتے تھے کہ اب آپ روزے نہیں رکھیں گے اور میں نے رسول اللہ علی تھا گئے گو ماہ رمضان کے علاوہ کسی مہینہ کے مکمل روزے رکھتے ہوئے دیکھا ہے، اتنا کسی اور مہینہ میں آپ کوروزے رکھتے ہوئے دیکھا ہے، اتنا کسی اور مہینہ میں نہیں دیکھا (مشکوۃ ، کتاب الصوم ، باب صیام الطوع ، حدیث نمبر ۲۰۳۱)

اس حدیث ہے دوبا تیں معلوم ہوئیں: ایک: بہت دنوں تک نفل روز ہے رکھنا دوم: اس کی مدت ایک ماہ ہے کم ہونی

- ﴿ لَا لَكُوْلَ لِيَكُلِيَّ لَهُ ﴾

جا ہے اس سے زیادہ ال روز ہے رکھناصحت کے لئے مصر ہوسکتا ہے۔

﴿ گناہوں کی حفاظت کے لئے بھی انسان سے کوتا ہی ہوجاتی ہے اوراس سے کوئی گناہ سرز دہوجا تا ہے تو نفس کوسزا دینے کے لئے استے لمجےروزے رکھنے ضروری ہوتے ہیں جو گناہ کے مقابلہ میں اس پر بھاری ہوں، تا کہ دوبارہ اس سے غلطی سرز دینہ ہو۔ رمضان کا روزہ توڑنے کے کفارے میں، ظہار کے کفارے میں، اورقتل خطا کے گفارے میں جودوماہ کے مسلسل روزے رکھے گئے ہیں وہ اسی مقصد سے ہیں۔

© وفورشہوت کے علاج کے لئے: جب نفس عورتوں کی طرف بہت زیادہ مائل ہونے لگے اور نکاح کرنے کی مقدرت نہ ہواور برائی میں مبتلا ہونے کا اندیشہ ہوتو لمبے وفت تک مسلسل روزے رکھنے سے شہوت کی شدت کم ہوجاتی ہے۔ حدیث شریف میں جوانوں سے خطاب آیا ہے کہ:

"اے جوانو اہم میں ہے جو مخص گھر بسانے کی سکت رکھتا ہے وہ نکاح کر لے، اس لئے کہ نکاح نظر کو بہت زیادہ میچنے والا یعنی رو کنے والا ہے اور شرمگاہ کی بہت زیادہ حفاظت کرنے والا ہے۔ اور جو نکاح کی استطاعت نہیں رکھتا وہ روز وں کولازم پکڑے پس بیشک روزہ اس کے لئے آختگی ہے "یعنی وہ شہوت کی شدت کوتوڑ دیتا ہے (مشکلوۃ کتاب النکاح، صدیث نمبر ۳۰۸۹)

وربما يطلع الإنسان على أن انقياد الطبيعة للعقل كمالٌ له، وتكون طبيعتُه باغية، تنقاد مرةً ولا تنقاد أخرى، فيحتاج إلى تمرين، فيعمد إلى عمل شاق، كالصوم، فيكلف طبيعتَه، ويلتزم وفاءَ العهد، ثم وثم، حتى يحصل الأمرُ المطلوب.

وربما يَفْرُطُ منه ذنب فيلتزمُ صومَ أيامٍ كثيرةٍ، يشق عليه بإزاء الذنب، ليردعه عن العود في مثله. وربـما تاقت نفسُه إلى النساء، ولا يجد طَوْلاً، ويخاف العنت، فيكسر شهوتَه بالصوم، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ فإن الصومَ له وِجَآءٌ﴾

ترجمہ: اور بھی واقف ہوجاتا ہے آ دی اس بات سے کہ طبیعت کی فرما نبرداری عقل کے لئے بروی خوبی کی بات ہے اس کے لئے۔ اور اس کی طبیعت سرکش ہوتی ہے، بھی ماتحتی کرتی ہے اور بھی نہیں کرتی ، پس وہ مشق کامختاج ہوتا ہے، پس وہ ارادہ کرتا ہے کسی دشوار عمل کا، جیسے روزہ ۔ پس وہ مکلف بناتا ہے اپنی طبیعت کو، اور سرلیتا ہے وہ عہد و بیان کے پورا کرنے کو، پھراور پھر (یعنی وفقہ وفقہ سے بیمل کرے) یہاں تک کہ مطلوبہ مقصد حاصل ہوجائے۔

۔ اور بھی سرز دہوتا ہے آ دمی ہے کوئی گناہ ، پس وہ سرلیتا ہے اتنے زیادہ دنوں کے روز وں کوجواس پرشاق ہوں گناہ کے مقابلہ میں تا کدرو کے وہ روز ہ اس کواس طرح کے گناہ ہے۔

اور بھی اس کانفس مشتاق ہوتا ہے عورتوں کا اور نہیں پا تا وہ استطاعت اور ڈرتا ہے وہ زنا ہے ، پس تو ڑتا ہے وہ



شہوت کوروزے کے ذریعہ،اوریہی ارشاد نبوی ہے:''پس روز ہیقیناً اس کے لئے آختگی (خصی ہونا) ہے''



### روزوں کےفوائد

حضرت شاہ صاحب قدس سرہ نے روز وں کے چھوا کدؤ کرفر مائے ہیں، جو درج ذیل ہیں: پہلا فا کدہ: روزہ بہت بڑی نیکی ہے۔اس سے ملکیت کوتقویت ملتی ہےاور بہیمیت کمزور پڑتی ہےاورروح کے چہرہ اندیس

پر پالش کرنے کے لئے اور طبیعت کومغلوب کرنے کے لئے روز وں سے بہتر کوئی چیز نہیں ہے۔اورروز وں کا بہت بڑی نیکی ہونا۔ درج ذیل متفق علیہ حدیث قدی سے واضح ہے۔رسول اللہ مِسَّالِیَّ اَرَشَا وَفَر ماتے ہیں:

"انسان کا ہر ممل بڑھایا جاتا ہے، نیکی دس گنا ہے سات سوگنا تک بڑھائی جاتی ہے۔اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: مگر روزہ (اس ضابطہ ہے مشتیٰ ہے) پس بیشک وہ میرے لئے ہے اور میں ہی اس کا بدلہ دونگا۔ آ دمی اپنی خواہش اور اپنا کھانا میری وجہ ہے چھوڑ تا ہے،روزہ دار کے لئے دوخوشیاں ہیں: ایک خوشی اس کے افطار کے وقت اور دوسری خوشی: اس کے این رب سے ملنے کے وقت الخ (مشکلوۃ کتاب الصوم، حدیث نمبر ۱۹۵۹)

روزہ میرے لئے ہے: یعنی ہرعمل میں ریاء کا احتمال ہے، مگر روزہ چونکہ ایک مخفی چیز ہے اس لئے اس میں ریاء کا احتمال نہ ہونے کے درجہ میں ہے۔ روزہ خالص اللہ ہی کے لئے ہوتا ہے اور وہ اتنی بڑی نیکی ہے کہ اس کے ثواب کا اندازہ فرشتوں کو جی نہیں ہوتا۔ نہ وہ نیکی کے اجر کو بڑھانے کے معروف ضابطہ کے تحت آتا ہے۔ اس کا اجرقیامت کے دن اللہ تعالیٰ ہی تجویز فر مائیں گے اور جب بندے کی اللہ کے حضور میں پیشی ہوگی اور اللہ تعالیٰ اس کے روزوں کا ثواب ڈ کلیر کریں گے تو بندہ خوش خوش ہوجائے گا۔

دوسرافائدہ: روزوں سے جس قدر بہیمیت کا بیجان گھٹتا ہے ای قدر گناہ معاف ہوتے ہیں میفق علیہ روایت میں ہے: ﴿من صام رمضان ایسمانا و احتسابا غفوله ماتقدم من ذنبه ﴾ (جوشحص ماہ رمضان کے روزے رکھے بحالت ایمان اور بامید ثواب تواس کے سابقہ گناہ معاف کردیئے جاتے ہیں) یہی تا ثیراور خصوصیت تراوی اور شب قدرکے نوافل کی بھی ای حدیث میں مروی ہے۔

تیسرا فائدہ: روزوں کی وجہ سے انسان میں اور فرشتوں میں نہایت گہری مشابہت پیدا ہوتی ہے اور جب موافقت اور ہم آ ہنگی ہوتی ہے تو فرشتے روزہ دار سے محبت کرنے لگتے ہیں۔ غرض بہیمیت کے کمزور پڑنے کے بعدروزہ دار فرشتوں کی محبت کا مرکز بن جاتا ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ:" روزہ دار کے منہ کی بو (جوخلوِ معدہ سے پیدا ہوتی ہے ) اللہ

الم وَ وَرَبِياتِ رَلِيَ

کے نزدیک مشک کی خوشبو سے بہتر ہے' (مشکوۃ حدیث نمبر ۱۹۵۹) اور جس سے اللہ تعالی محبت کرتے ہیں، ملائکہ بھی محبت کرنے لگتے ہیں۔

200

چوتھا فائدہ: نیک بختی حاصل کرنے میں ریت رواج کا پردہ ( تجاب دنیا ) بھی حائل ہوتا ہے ( تفصیل محث چہارم کے باہشم میں گذر چکی ہے ) مگر جب روزے پورے اہتمام اور پابندی کے ساتھ رکھے جاتے ہیں اور وہ ایک مسلمہ طریقہ بن جاتے ہیں تو بہت می رواجی برائیوں سے انسان محفوظ ہوجا تا ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ:'' جبتم میں سے کی کاروزہ ہوتو چاہئے کہ وہ بیہودہ اور فحش با تیں نہ کجے اور شور وشغب نہ کرے اور اگر کوئی دوسرا اس سے گالی گلوچ کرے یا جھگڑا کرے تو کہہ دے کہ میراروزہ ہے'' (مشکوۃ حدیث نبر ۱۹۵۹)

پانچوال فائدہ: جب کوئی جماعت جماعتی حیثیت سے روزوں کا اہتمام کرتی ہے تواس جماعت کے سرکش زنجیروں میں جکڑ دیئے جاتے ہیں اور جنت کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں اور دوزخ کے دورازے بند کردیئے جاتے ہیں (یمتفق علیہ حدیث کامضمون ہے مشکلوۃ، کتاب الصوم، حدیث نمبر ۱۹۵۷)

فائدہ ناہ رمضان میں چونکہ اللہ کے نیک بندے طاعات وصنات میں مشغول ومنہ کہ ہوجاتے ہیں اس لئے ان
کی برکات سے عام مؤمنین بھی رمضان میں عبادات کی طرف زیادہ راغب ہوجاتے ہیں پھراس ماہ میں عمل کی قیمت
بھی بڑھادی جاتی ہے اس لئے بھی لوگ جنت والے اعمال میں مشغول ہوجاتے ہیں اس لئے جنت کے دروازے کھول
دیئے جاتے ہیں اور عام لوگ بھی بہت سے گنا ہوں سے کنارہ کش ہوجاتے ہیں اور جہنم والے اعمال سے دست بردار
ہوجاتے ہیں اس لئے جہنم کے درواز سے بند کر دیئے جاتے ہیں۔اور نیکی اور عبادت کی اس عام فضاسے وہ تمام طبائع
متاثر ہوتی ہیں جن میں پھے بھی صلاحیت ہوتی ہے اس لئے شیاطین الانس والجن ان کو بہکانے اور گراہ کرنے سے عاجز
اور بے بس ہوجاتے ہیں یعنی بیڑیوں میں جکڑ دیئے جاتے ہیں۔غرض ان تینوں باتوں کا تعلق اُن اہل ایمان سے ہو ماہ مبارک میں خیروسعادت حاصل کرنے کی طرف مائل ہوتے ہیں۔کفار،خدا ناشناس،خدافراموش اور خفلت شعار
ہوگا ہے ، جورمضان کی برکات سے کوئی سرورکارہ بی نہیں رکھتے ،ان بشارتوں کا کوئی تعلق نہیں۔

چھٹافا کدہ:روزہ دارکواللہ تعالیٰ کا وصال نصیب ہوتا ہے۔اس کی تفصیل ہیہ کہ حدیث قدی ﴿ المصوم لی وانا الْجَنِیٰ به ﴾ میں معروف قراءت تو اَجْزِیٰ ( فعل مضارع معروف ، صیغہ واحد شکلم ) ہے۔اس صورت میں حدیث کا اُجْزِیٰ ( فعل مضارع معروف ، صیغہ واحد شکلم ) ہے۔اس صورت میں مطلب وہ ہے جو پہلے فائدہ میں گذرااور یہی صیحے قراءت ہے جس کی سیاق وسباق سے تائید ہوتی ہے۔اور بعض لوگ اس کو اُجْزِی ( فعل مضارع مجبول ، صیغہ واحد شکلم ) پڑھتے ہیں ۔صوفیا کے یہاں بیقراءت معروف ہے۔اس صورت میں حدیث کا مطلب ہیہ ہے کہ:'' روزے کے بدلہ میں ، میں دیا جاتا ہوں'' یعنی خود اللہ تعالیٰ روزے دار کومل جاتے ہیں۔ یہی وصل مع اللہ ہے۔

اوراس کی صورت ہیہ وتی ہے کہ جب کوئی شخص بہیمیت کومغلوب کرنے کے لئے اور نفس کی برائیاں دور کرنے کے لئے محنت کرتا ہے اور محنت کرکے نفس کو مجتی وصفی کر لیتا ہے تو عالَم مثال میں اس کا ہم کسل ایک پا کیز ہ صورت اختیار کر لیتا ہے اور اہل اللہ میں سے جو نہایت پا کیز ہ اور اونے ویے درجہ کے لوگ ہوتے ہیں وہ (اپنے) عمل کی اس مقدس صورت کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور عالَم غیب سے ان کے علم میں کمک پہنچائی جاتی ہے، جس کی وجہ سے ان کا ادراک قوی ہوجا تا ہے اور وہ اس عمل کی پاکھ وات تک پہنچ جاتے ہیں۔ یہی مضمون حدیث شریف ہے اور وہ اس علی کی ذات تک پہنچ جاتے ہیں۔ یہی مضمون حدیث شریف میں آیا ہے کہ: ''روزہ میرے لئے ہے اور میں روزے کی جزاء دیا جاؤنگا''

والصوم حسنة عظيمة، يُقَوِّى الملكية ويُضَعُف البهيمية، ولاشيئ مثلُه في صيقلة وجهِ الروح وقهر الطبيعة، ولذلك قال الله تعالى: ﴿ الصوم لى، وأنا أَ جُزِى به ﴾؛ ويكفر الخطايا بقدر ما اضمحلً من سَورة البهيمية؛ ويحصل به تشبة عظيمٌ بالملائكة، فيحبُّونه، ويكون متعلَّقَ الحب أَثَرَ ضَعُفِ البهيمية، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ لخلوف فم الصائم أطيبُ عند الله من ريح المسك ﴾؛ وإذا جعل رسمًا مشهوراً نفع عن غوائلِ الرسوم؛ وإذا التزمته أمة من الأمم سُلسلت شياطينها، وفُتحت أبواب جنانها، وغلَّقت أبواب النيران عليها؛ والإنسان إذا سعى في قهر النفس وإزالة رذائلها، كانت لعمله صورة تقديسية في المثال، ومن أزكياء العارفين من يتوجه إلى هذه الصورة، فَيُمَدُّ من الغيب في علمه، فيصل إلى الذات من قِبَلِ التنزيه والتقديس، وهو معنى قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ الصوم لى وأنا أُجْزَى به ﴾.

ترجمہ: (۱) اور روزہ ایک بہت بڑی نیکی ہے، وہ ملکت کوتوی کرتا ہے اور بہیمیت کوضعیف کرتا ہے۔ اور کوئی چیز خبیں ہے اس کے مانندروح کے چیرے کو پالش کرنے میں اور طبیعت کومغلوب کرنے میں ، اور اسی وجہ سے اللہ پاک ارشاد فرماتے ہیں کہ: ''روزہ میرے لئے ہے اور میں ہی اس کا بدلہ دونگا''(۲) اور روزہ گنا ہوں کو منا تا ہے۔ بہیمیت کے جوش کے صفحل ہونے کے بفتر رسا اور روزوں کی وجہ سے بہت بڑی مشابہت پیدا ہوجاتی ہے فرشتوں کے ساتھ ۔ پس ملائکہ اس سے محبت کرنے لگتے ہیں۔ پس و چھف ہیمیت کے کمزور پڑنے کے بعد فرشتوں کی محبت کے جڑنے کی پس ملائکہ اس سے محبت کرنے لگتے ہیں۔ پس و چھف ہیمیت کے کمزور پڑنے کے بعد فرشتوں کی محبت کے جڑنے کی جگہ بن جاتا ہے اور وہی آپ شیل پیدا ہونے والی بی مالٹر کے نزدیک مشک کی خوشہوں نے زیادہ عمدہ ہے '(۳) اور جب روزہ کومشہوں رہت بنالیا جائے تو وہ روا جی ہرائیوں ہیں نفع بخش ہوجاتا ہے (۵) اور جب امتوں میں سے کوئی امت روزوں کا التزام کرتی ہے تو اس کے سرکش بیڑیوں میں جگڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دوز ن کے دروازے بھیڑ دیئے جگڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دوز ن کے دروازے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دوز ن کے دروازے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دوز ن کے دروازے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دوز ن کے درواز سے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دوز ن کے درواز سے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دوز ن کے درواز سے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دوز ن کے درواز سے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دوز ن کے درواز سے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دون ن کے درواز سے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دون ن کے درواز سے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دون ن کے درواز سے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دون ن کے درواز سے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دون ن کے درواز سے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دون ن کے درواز سے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دون ن کے درواز سے بھیر اور ان کی دون ن کے درواز سے بھیڑ دیئے جاتے ہیں اور ان کی دون ن کے درواز سے بھیر اور بیا کیا تھیر ان کی دون ن کے درواز سے بھیر اور بیا تھیر ان کی دون ن کے درواز سے بھیر ان بیار کیا تھیر ان کی دون ن کے درواز سے بھیر اور بیار کی دی درواز سے بھیران کی دون کی درواز سے بھیر کی دی درواز سے بھیر بیار کی درواز سے بھیر کی درواز سے بھیر کیا تھیر کی درواز سے بھیر کی درواز سے بھیر کی درواز سے بھیر کی درواز سے بھیر کی درواز سے ب

جاتے ہیں (۱) اور جب انسان نفس کومغلوب کرنے کی اور اس کے رذائل کو دور کرنے کی کوشش کرتا ہے تو اس کے مل کے لئے ایک مقدس صورت عالَم مثال میں پیدا ہوجاتی ہے اور سخرے عارفین (اہل اللہ) میں ہے بعض روزہ رکھنے والے اس صورت کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔ پس کمک پہنچائی جاتی ہے عالَم غیب سے ان کے علم میں۔ چنانچہ وہ حضرات اللہ تعالیٰ کی ذات تک پہنچ جاتے ہیں پاکیزگی اور ہزرگی کی جانب سے اور یہی معنی ہیں آپ میں آپ میں اللہ عالیٰ کے ارشاد کے کہ:''روزہ میرے لئے ہاور میں ہی اس کے بدلہ میں جزاء کے طور پر دیا جاتا ہوں''

لغات: صَفَلَ (ن) صَفُلاً الشيئ: صاف كرنا، چكنا كرنا، بإلش كرنا..... متعلَّق (اسم مفعول) جُول في كَاجِكه، مركز، بيد يكون كَى خِرْب، اسم خمير ہے جو صائع كى طرف لوڭتى ہے ..... الآفر: بعد، فوراً كہا جاتا ہے خوج في أقوِه: وه اس كے بعد لكلا ۔ اور على الأفو كے معنى بيں فوراً۔



### اعتكاف كابيان

اعتكاف كے تعلق ہے بھى لوگوں كى تين قسميں ہيں:

پہلی قتم: کے لوگ وہ ہیں جواعت کاف کے فوائد کا ازخودادراک کر کے ، علی وجہ البھیرت اعت کاف کرتے ہیں اوراس کے شمرات لوٹے ہیں۔ بیوہ لوگ ہیں جن کی سمجھ میں بیہ بات اچھی طرح آجاتی ہے کہ ان کا دنیا کے جھیلوں میں پھنا سخت مصر ہے۔ ان کے دل ود ماغ میں جو ہمہ وقت دنیاوی تصورات بھرے رہتے ہیں وہ ان کے لئے سخت مصرت رسال ہیں اور بیہ بات بھی ان کی سمجھ میں اچھی طرح آجاتی ہے کہ ان کے لئے نفع بخش چیز بیہ ہے کہ وہ دنیوی جھیلوں کو چھوڑ کر کسی معجد میں گوشنشیں ہوجا میں اور ہمہ وقت عبادت میں شخول رہیں۔ مگر حالات اس کی اجازت نہیں دیتے اور ضابط رہے کہ جو چیز پوری طرح حاصل نہ ہو گئی ہو، اس کو بالکل چھوڑ بھی نہیں دینا چاہئے۔ بلکہ جس قدر حاصل کرنا ممکن ہو، اس کو بالکل چھوڑ بھی نہیں دینا چاہئے۔ بلکہ جس قدر حاصل کرنا ممکن ہو، اس کو غذر اس کے مقدر میں ہوتا ہے اعت کا ف کرتا ہے اور جس قدر اس کے مقدر میں ہوتا ہے اعت کا ف کرتا ہے اور اس کے شمرات سے بہرہ ور ہوتا ہے۔

دوسری قتم : ان لوگوں کی ہے جن کواعتکاف کی اہمیت اور اس کے فوا کد مخبر صادق (پیغیبر علیقیائیلم) ہے معلوم ہوتے ہیں۔ ہیں اور ان کا دل گوائی دیتا ہے کہ بیفوا کد برحق ہیں۔ چنا نچہ وہ بامید فوا کداعتکاف کرتے ہیں اور کا میاب ہوتے ہیں۔ تیسری قتم : عام لوگوں کی ہے جن سے زبر دئتی مجبور کر کے اعتکاف کرایا جاتا ہے ، وہ کشال کشال اعتکاف کی طرف لائے جاتے ہیں ، یہ لوگ بھی محروم نہیں رہتے ۔ اگر دنیا میں ان کواعتکاف کے فوا کد حاصل نہیں بھی ہوتے تو وہ آخرت میں کا میاب ہوجاتے ہیں۔ وربما يتفطن الإنسان بضرر توغّلِه في معاشه، وامتلاء حواسه مما يدخل عليه من خارج، وبنفع التفرغ للعبادة في مسجد بني للصلوة، فلايمكنه إدامة ذلك، ومالا يُدرك كُلُه لايترك كلُه، فيختطف من أحواله فُرَصًا فيعتكف ما قُدِّر له؛ ويتلوه: المتَلَقِّي له من المخبر الصادق بشهادة قلبه؛ والعامِيُّ المغلوبُ عليه، كمامر.

ترجمہ: اور بھی انسان سمجھ لیتا ہے دنیا کمانے میں بہت زیادہ انہاک کے ضرر کو، اور اس کے حواس کے لبریز ہوجانے کے ضرر کوان خیالات میں جو گھستے ہیں، اس کے دماغ میں، باہر سے۔ اور سمجھ لیتا ہے وہ عبادت کے لئے ہمہ تن فارغ ہوجانے کے نفع کو کسی الی مسجد میں جو نماز وں کے لئے بنائی گئی ہو ( یعنی جس میں پنج وقتہ پابند کی سے نماز ہوتی ہو ) پس نہیں ممکن ہوتا اس کے لئے یہ کام مسلسل کرنا ( یعنی ہر وقت مسجد میں رہنا ) اور جو چیز ساری حاصل نہ کی جاسکتی ہواس کو بالکل چھوڑ نا بھی نہیں چاہئے۔ چنانچہ وہ اُ چک لیتا ہے ( یعنی نکال لیتا ہے ) اپنے احوال میں سے چند ہواس کو بالکل چھوڑ نا بھی نہیں چاہئے۔ چنانچہ وہ اُ چک لیتا ہے ( یعنی نکال لیتا ہے ) اپنے احوال میں سے چند کھات کواوراء تکاف کرتا ہے وہ اتنا جواس کی قسمت میں ہوتا ہے ۔ اور چھھے آتا ہے اس کے وہ خض جواء تکاف کے فوائد حاصل کرنے والا ہے مجرصا دق سے ، اپنے دل کی گوائی سے ۔ اور ( اس کے بعد ) وہ عام مسلمان ہے جس نے زبر دئتی اعتکاف کروایا جاتا ہے ، جیسا کہ گذرا۔

#### لغات:

ت وغَّل في البلاد : جانااور دورتك جانا وَغَلَ يَغِلُ وُغُوْلًا في الشيئ : داخل موكر چچپنااور دورتك جانا..... المتلقى (اسم فاعل) تَلَقَّى الشيئ: استقبال كرنا.....المغلوب عليه: بإرام وا،مجبور كيام وا\_

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

#### اعتكاف كے فوائد

حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے اعتکاف کے دوفائد نے ذکر فرمائے ہیں، جودرج ذیل ہیں:
پہلا فائدہ: معتکف زبان کے گناہوں سے بچار ہتا ہے: بھی ایسا ہوتا ہے کہ آدی روزہ تو رکھ لیتا ہے بعنی
مفطر ات ِثلا فہ سے تو رُک جاتا ہے مگروہ آزادرہ کرزبان کو برائی سے نہیں بچاپا تا۔ پس اس کا بہترین علاج اعتکاف ہے۔
اعتکاف میں آدی ہر طرف سے میسواور سب منقطع ہوکررہ جاتا ہے اس لئے وہ ہرتہم کے گناہوں سے اور فضول باتوں سے
بچار ہتا ہے۔ ابن ماجہ میں روایت ہے کہ رسول اللہ صَالِنَهُ اَلَّهُ اَلْهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اَلْهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اَلْهُ اَلَّهُ اَلْهُ اِللَّهُ اَلَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اللَ

دوسرافا کدہ: شب قدر کی تلاش کرنا: شب قدر رمضان شریف میں دائر ہے اورا کشرعشرہ اخیرہ میں آتی ہے۔ انسان کبھی شب قدر کا متلاثی ہوتا ہے، وہ چاہتا ہے کہ اس رات میں عبادتیں کر کے ملائکہ کی لڑی میں منسلک ہوجائے۔ مگر گھر میں رہ کر راتوں میں جاگنا مشکل ہوتا ہے، پس اس کی بہترین تدبیراء تکاف کرنا ہے۔ معتکف مسجد میں اگر سوئے گابھی تو وہ عبادت شار ہوگی اور اسے مفت میں شب قدر میں عبادت کرنے کا ثواب مل جائے گا۔ او پر پہلے فائدہ میں جوحدیث ذکر گئی ہے، اس میں رہ بھی ہے کہ: ''معتکف کے لئے وہ سب نیکیاں جاری رکھی جاتی ہیں جونیکیاں کرنے والا کرتا ہے'' ...... اور شب قدر کا تفصیلی بیان کتاب کی قتم دوم میں ابوب الصوم کے آخر میں آئے گا۔

وربما يصوم والايستطيع تنزية لسانِه إلا بالاعتكاف؛ وربما يطلُب ليلة القدر واللصوق بالملائكة فيها، فلايتمكن منها إلا بالاعتكاف؛ وسيأتيك معنى ليلة القدر، والله أعلم.

تر جمہ: اور بھی آ دمی روزہ رکھتا ہے اور اپنی زبان کی حفاظت نہیں کرسکتا ہے گراء تکاف کے ذریعہ اور بھی آ دمی شب قدر کو تلاش کرتا ہے اور اس رات میں (عبادت کرکے) ملائکہ کے ساتھ ملنے کا خواہش مند ہوتا ہے۔ پس نہیں قادر ہوتا وہ شب قدر ( کو پانے) پر مگراء تکاف کے ذریعہ اور عنقریب آئیں گے تیرے پاس شب قدر کے معنی۔ باقی اللہ تعالی بہتر جانتے ہیں۔

باب --- ١٢

# حج کی حکمتوں کا بیان

لفظ حج کے لغوی معنی ہیں: کسی جگہ کا ارادہ کرنا۔ زیارت اور باتر امتبادل الفاظ ہیں اور اصطلاح میں حج ایک معروف عبادت ہے جواسلام کے پانچ ارکان میں ہے آخری رکن ہے۔

# مج كى حقيقت كيا ہے؟

جج درحقیقت مخصوص وقت میں اورمخصوص جگہ میں نیک لوگوں گی بہت بڑی جماعت کے اکٹھا ہونے کا نام ہے۔ اور وہ وقت ایسا ہونا چاہئے جس میں ان حضرات کی یاد تازہ ہوجن پراللہ تعالی نے خصوصی فضل وکرم فر مایا ہے بعنی انبیائے کرام ،صدیقین ،شہداء اور صالحین کی زندگیاں یاد آئیں۔ اوروہ جگہ ایسی ہونی چاہئے کہ اس میں دین کی واضح نشانیاں ہوں ، جہاں اکا بروین کی جماعتیں آتی رہی ہوں ، وہ دین کی یادگاروں کی تعظیم کرتے رہے ہوں ، وہ اللہ کے

سامنے گڑ گڑاتے رہے ہوں،اللہ سے خیر کی امید باندھ کراور گناہوں کی معافی کی آرز و لے کر وہاں حاضر ہوتے رہے ہوں۔ جب ایسے زمانہ میں اورالی جگہ میں نیک لوگ بڑی تعداد میں اکٹھا ہوکراللہ تعالی کی طرف توجہ تام کرتے ہیں تو ضرور حمت خداوندی اور مغفرت الہٰی نازل ہوتی ہے۔ حدیث شریف میں آیا ہے کہ:'' شیطان عرفہ کے دن میں جس قدر ذلیل، دھتکارا ہوا،حقیراور غضبنا ک نظر آتا ہے اتناکسی اور دن میں نظر نہیں آتا اوراس کی وجہ یہی ہے کہ وہ رحمت اللی کا بڑے یہ بہا ہوں سے درگذر کرنا و یکھتا ہے النے (مشکوۃ کتاب المناسک، باب الوقوف بعرفیۃ ، حدیث نمبر ۲۹۰۰)

#### ﴿باب أسرار الحج

اعلم أن حقيقة الحج: اجتماعُ جماعةٍ عظيمةٍ من الصالحين: في زمان، يُذَكِّرُ حالَ المنعَمِ عليهم من الأنبياء والصديقين والشهداء والصالحين، ومكان فيه آيات بينات، قد قصده جماعاتُ من أئمة الدين، معظمين لشعائر الله، متضرَّعين، راَّغبين وراجين من الله الخَيْر، وتكفير الخطايا؛ فإن الهِمَم إذا اجتمعت بهذه الكيفية لايتخلف عنها نزولُ الرحمة والمغفرةِ، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ مَا رُئِيَ الشيطانُ يوما هو فيه أصغرَ، ولا أَ دْحَرَ، ولا أَحْقَر، ولا أَغْيَظَ منه في يوم عرفة ﴾ الحديث.

ترجمہ: جج کے رموز کا بیان: جان لیس کہ جج کی حقیقت: نیک لوگوں کی بہت بڑی جماعت کا اکٹھا ہونا ہے، کسی ایسے زمانہ میں جو یاد دلائے ان لوگوں کی حالت کوجن پرانعام کیا گیا ہے یعنی انبیاء، صدیقین، شہداء اور نیک لوگ: اور کسی الیں جگہ میں جس میں کھی نشانیاں ہوں ، جس کا قصد کیا ہوا کا بردین کی مختلف جماعتوں نے، شعائر اللہ کی تعظیم کرتے ہوئے ، گڑگڑاتے ہوئے ، رغبت کرتے ہوئے ، اللہ سے بھلائی کی اور گنا ہوں کی معافی کی امیدر کھتے ہوئے ۔ پس بیشک کامل تو جہات جب اکٹھا ہوجاتی ہیں اس کیفیت کے ساتھ تو بیچھے نہیں رہتا ان سے مہر بانی اور بخشش کا اتر نا اور اس کا تذکرہ اس ارشاد نبوی میں ہے کہ: '' نہیں دیکھا گیا شیطان کسی دن ، جس میں وہ نہایت ذلیل ، نہایت دھتا کارا ہوا ، نہایت حقیراور نہایت غضبنا ک ہو، اس سے عرفہ کے دن میں 'حدیث آخرتک پڑھیے ۔

تر کیب: جملہ یُذَکِّرصفت ہے زمان کی ..... معظمین وغیرہ احوال ہیں جماعات کے۔

# مجج ہولت میں ہے

کچھ بے دین لوگ سوچتے ہیں کہ نہ میں کتنا بڑا سرمایہ بربا دہوتا ہے؟ اور کتنا وقت کا ہرج ہوتا ہے؟ آخر حج کا مقصد مزید میں سات میں کیا ہے؟ اللہ کی عبادت تو ہر جگہ ہے کی جاسکتی ہے؟ بید نیا کے تمام لوگوں کا دور دراز کا سفر کر کے ایک جگہ اکٹھا ہونا آخر کیوں ضروری ہے؟

شاہ صاحب رحمہ اللہ اس سوال مقدر کا جواب دیتے ہیں کہ جج کی اصل تو ہرملت میں موجود ہے، تمام قو موں میں یا تراؤں اور میلون ٹھیلوں کا رواج ہے، اسلام میں بیکوئی نئی چیز نہیں ہے۔ اور اس کی وجہ بیہ ہے کہ لوگوں کے لئے تین چیزیں ضروری ہیں:

ا - کوئی الیمی جگہ ہونی ضروری ہے جس سے لوگ برکت حاصل کریں۔اوروہ جگہ متبرک اس لئے قرار پائی ہو کہ ۔ لوگوں نے وہاں اللہ کی نشانیوں کونمودار ہوتے ہوئے دیکھا ہو۔

۲ – لوگوں کے لئے قربانیاں بھی ضروری ہیں یعنی ایسے طریقے ہونے ضروری ہیں جن سے لوگ اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کریں ،خواہ وہ جانور کی قربانی ہویا کوئی اور عمل ہو۔

سا - الیشکلیں بھی ضروری ہیں جوا کا برملت ہے مروی ہوں ، جیسے احرام کامخصوص لباس سعی اور رمی ُ جمار کی شکلیں تا کہ لوگ ان کا التزام کریں ۔ ان مخصوص شکلوں نے مقربین کی یاد تازہ ہوتی ہے اوران اکا بر کے احوال یاد آتے ہیں ۔ انہی تین چیزوں کے مجموعہ کا نام جے ہے ، جس کارواج ہرقوم میں ہے ، اسلام میں یہ کوئی انوکھی چیز نہیں ہے۔

وأصلُ الحج موجودٌ في كل أمة، لابدلهم من موضع يتبركون به، لِمَا رَأَوْا من ظهور آياتِ الله فيه، ومن قَرَابِيْنَ، وهيئاتٍ مأثورة عن أسلافهم، يلتزمونها، لأنها تذكّرُ المقرَّبين وما كانوا فيه.

تر جمیہ:اور جج کی اصل ہرامت میں موجود ہے،اوگوں کے لئے کوئی ایسی جگہ ہونی ضروری ہے جس سے وہ برکت حاصل کریں، بایں وجہ کہ دیکھی ہے انھوں نے اس جگہ میں اللہ کی نشانیوں کونمودار ہوتے ہوئے اور ضروری ہیں قربانیاں اور الین شکلیں جوان کے اکا برسے منقول ہوں، جن کا وہ التزام کریں۔اس لئے کہ وہ شکلیں مقربین کی یا د تازہ کرتی ہیں اور وہ احوال یا دولا تی ہیں جن میں وہ اکا برسے۔

لغات: لِـمَامِيں ما مصدريہ ہے ..... من قرابين كاعطف باعادة جار من موضع پر ہے ..... قىرابين جمع ہے قُرْبان كى قُربان: ہروہ چیز ہے جس سے اللہ تعالی كاتقر ب حاصل كيا جائے ،خواہ وہ جانور كى قربانی ہويا كوئى اور چیز ہو۔

公

公

公

# جج بیت اللہ ہی کا برحق ہے

کچھلوگ بیجھی کہتے ہیں کہ جج اور باترا کے لئے مکہ ہی جانا کیوں ضروری ہے؟ اپنے ملک میں الیمی زیارت گا ہیں حالت کا میں کہتے ہیں کہ جج اور باترا کے لئے مکہ ہی جانا کیوں ضروری ہے؟ اپنے ملک میں الیمی زیارت گا ہیں کیوں نہیں بنالی جاتیں جہاں کا حج کرلیا جائے؟ جیسے شیعوں نے ہر ملک میں کر بلااورامام باڑہ بنالیا ہے اور غایت درجہ جاہلوں میں بیرخیال پایا جاتا ہے کہ سات بارا جمیر والےخواجہ کی زیارت ایک حج کے برابر ہے۔اور خیال ہی نہیں ،وہ اس یمل پیرابھی ہیں۔

شاہ صاحب رحمہ اللہ اس سوال مقدر کا بھی جواب دیتے ہیں کہ جج بیت اللہ ہی کا برحق ہے۔ کیونکہ اس میں واضح نشانیاں ہیں۔ ایک نشانی تو جراسود ہے جو جنت ہے ابوالبشر مضرت آ دم علیہ السلام کے ساتھ اتا را گیا ہے، جو پہلے کعبہ شریف کے اندر رکھا ہوا تھا۔ پھر اسلام ہے بہت پہلے ،حوادث ہے بچانے کے لئے ،کعبہ شریف کے ایک کو نہ میں اس کو جڑ دیا گیا ہے۔ اس پھر کی یہاں موجودگی یہ بات یا دولا تی ہے کہ یہاں انسانیت کے جدام جد حضرت آ دم علیہ السلام کے قدم مبارک آئے ہیں اور انھوں نے اس گھر کا جج کیا ہے۔

اوردوسری نشانی وہ پھر ہے جس پر کھڑے ہوکر حضرت ابراہیم علیہ السلام نے کعبہ شریف تغمیر کیا تھا اور جس پر آج بھی آپ کے قدمول کے نشان موجود ہیں جس کو''مقام ابراہیم'' کہتے ہیں۔ یہ پھر بھی پہلے کعبہ شریف کے اندر رکھا ہوا تھا اور اب کعبہ شریف سے باہر چندگز کے فاصلہ پر رکھا ہوا ہے۔ اس پھر کی یہاں موجود گی بھی پتہ دے رہی ہے کہ یہاں ابراہیم علیہ السلام کے قدم آئے ہیں، گویا یہ بھی ایک تاریخی ٹھوس دلیل ہے کہ یہ گھر حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاک ہاتھوں سے تغمیر ہوا ہے۔

بیت اللہ شریف کو حضرت ابراہیم علیہ السلام نے بمعا ونت حضرت اساعیل علیہ السلام ، طوفان نوح علیہ السلام کے بعد اللہ کے حکم سے اللہ کی وحی کے مطابق ، آیک چٹیل دشوارگز ارسرز مین میں از سرنونغمیر کیا ہے۔ اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بزرگی ،عظمت اور جلالت بشان کی گواہی دنیا کی اکثر اقوام دیتی ہیں مسلمان اور یہود و نصاری جود نیا کی آبادی کا بڑا حصہ ہیں ان کو اپنا جدا مجداور بڑا مانے ہیں۔

#### تیرتھ گاہیں بنائی گئی ہیں وہ سب محض فرضی اور من گھڑت ہیں۔

وأحقُّ ما يُحَجُّ إليه بيتُ الله، فيه آيات بينات، بناه إبراهيمُ - صلوات الله عليه -المشهودُ له بالخير على ألسنةِ أكثرِ الأمم، بأمر الله ووحيه، بعد أن كانت الأرض قفرًا وَغُرًا، إذ ليس غَيْرَهُ محجوجٌ إلا وفيه إشراك أو اختراعُ مالا أصل له.

ZYM

تر جمہ: اورسب سے زیادہ حقداران جگہوں میں جن کا حج کیا جائے بیت اللہ ہے۔ اس میں واضح نشانیاں ہیں۔
اس گوابرا ہیم سے اللہ کی بے پایاں رحمتیں ہوں ان پر سے نقمیر کیا ہے جن کے لئے بھلائی کی گواہی دی گئی ہے اکثر
اقوام کی زبانی (اُس گھر کو حضرت ابراہیم علیہ السلام نے تعمیر کیا ہے ) اللہ کے جم سے اور اللہ کی وحی کے مطابق ،اس کے
بعد کہ تھی سرز مین چیٹیل دشوار گزار کے ونکہ بیت اللہ کے علاوہ کوئی حج کرنے کی جگہیں ہے مگر درانحالیہ اس میں شریک
تھہرانا ہے یا ایسی چیز کو گھڑنا ہے جس کی بچھ اصل نہیں ۔

لغات: القفو: أرض خالية، لاماء بها : چشل زمين ..... الوعو: وشوارگزار راستول والى سرزمين ..... المحجوج: هج كرنے كى جگه

☆ ☆ ☆

#### مج کے مقاصد

ج مختلف مقاصد ہے ضروری ہوا ہے۔ ذیل میں ج کے چار مقاصد ذکر کئے جاتے ہیں:

یہدامقصد: ج سامان تطبیر ہے ۔ ج آ دی کو گنا ہوں ہے تو پاک صاف کرتا ہی ہے اس کے باطن کو بھی پاکیزہ بنادیتا ہے۔ کیونکہ باطن کی پاک کے اسباب میں سے ایک اہم سبب ایس جگہوں میں پہنچنا ہے جن کی نیک لوگ ہمیشہ تعظیم بنادیتا ہے۔ کیونکہ باطن کی پاک کے اسباب میں سے ایک اہم سبب ایس جگہوں میں پہنچنے رہے ہوں۔ ایسی بابر کت جگہوں میں پہنچ کر آ دمی زمینی فرشتوں کی کامل تو جہاہ کا مرکز بن جاتا ہے اور اہل خیر کے لئے ملا اعلی (آسانی فرشتوں) کی عموی پہنچ کر آ دمی زمینی فرشتوں کی کامل تو جہاہ کا مرکز بن جاتا ہے اور اہل خیر کے لئے ملا اعلی (آسانی فرشتوں) کی عموی پر دعا وی کارخ بھی اس کی طرف مرح جاتا ہے۔ ایسی جگہوں میں پہنچنے پر آ دمی پر ملکوتی انوار چھاجاتے ہیں۔ شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے چشم خودال انوار کا مشاہدہ کیا ہے۔ غرض اس طرح آ دمی کا باطن بھی پاک وصاف ہوجا تا ہے۔ ورسرامقصد: ج ذکر اللہ کا ذکر ہے، کیونکہ ووسرامقصد: ج ذکر اللہ کا ذکر ہے، کیونکہ ورس مائز اللہ بینظر پڑتے ہیں تو خود بخو داللہ تعالی یاد آ جاتے ہیں جس طرح ملز وم کود کی کر لازم یاد آ جاتا ہے، سورج کو جب شعائر الہی نظر پڑتے ہیں تو خود بخو داللہ تعالی یاد آ جاتے ہیں جس طرح مترک مقامات کود کی کر اللہ کی یاد تازہ ہوجاتی دیکھ کر روشنی اور آگ کود کی کر گرمی ذہن میں مشخصر ہوجاتی ہے اس طرح متبرک مقامات کود کی کر اللہ کی یاد تازہ ہوجاتی دیاتی طرح متبرک مقامات کود کی کر اللہ کی یاد تازہ ہوجاتی دیاتی طرح متبرک مقامات کود کی کر اللہ کی یاد تازہ ہوجاتی

ہے۔خاص طور پر جبکہ آ دمی اپنی شکل وصورت بھی ایسی بنائے ہوئے ہوجس سے تعظیم ٹیکتی ہواور ایسی شرائط وقیود کی یابندی کررہا ہوجونفس کو بہت زیادہ چو کنا کرنے والی اورغفلت دورکرنے والی ہوں۔

تیسرامقصد: هج وصل حبیب کی ایک شکل ہے ۔۔۔۔ بھی آ دی کے دل میں اللہ سے ملنے کا بے پناہ جذبہ انجر تا ہے، وہ شوقی ملاقات میں تڑ پتا ہے مگر عالم ناسوت میں وصال ممکن نہیں ہوتا تو اس کے جذبہ کی تسکین کے لئے کوئی ایسی چیز ضروری ہوتی ہے جس سے وہ دل بہلائے۔ ایسی چیز هج کی عبادت ہے اس کے علاوہ کوئی چیز ایسی نہیں جو اس کے جذبہ کی تسکین کرسکے۔اور هج باعث تسکین اس طرح ہے کہ جب محبوب سے ملنے کی دل میں تڑپ پیدا ہوا ور ملاقات کی کوئی صورت نہ ہوتو دیار صبیب کے پھیرے لگا نا، اس کی گلی کو چوں میں گھومنا بھی دل کو تسکین بخشا ہے۔

چوتھامقصد: هج ملتی شان وشوکت اور باہمی تعارف کا ذریعہ ہے ۔۔۔۔ہرحکومت وفقہ وفقہ سے دربار عام منعقد کرتی ہے۔اورا جماع کے مقاصد مثال کے طور پر درج ذیل ہوتے ہیں: ہے اورا جماع کے مقاصد مثال کے طور پر درج ذیل ہوتے ہیں:

ا - خیرخوا ہوں کو دھو کہ بازوں سے اور تا بعداروں کو سرکشوں سے متاز کرنا، جودعوت پر حاضر دربار ہو نگے وہ مخلص و تا بعدار ہیں اور جوا جلاس میں غیر حاضر رہیں گے وہ مکاروسرکش ہیں۔

۲ - بادشاه اور حکومت کی شهرت کرنا اوران کا آوازه بلند کرنا۔

۳ - باشندگان مملکت کا باجم ملنااورایک دوسرے سے متعارف ہونا۔

ای طرح ملت واسلامیہ کے لئے جج کی ضرورت ہے۔ جج کے عالمگیراجتاع میں مثال کے طور پر درج ذیل فوائد ہیں: ۱ - مخلص اور منافق میں امتیاز کرنا، جو ایمان میں سچا ہوگا۔ وہ بدنی و مالی حیثیت سے جب بیت اللہ تک چہنچنے کی قدرت رکھتا ہوگا تو ضرور حاضری دے گا اور جو ایمان کا دعوے داریہ زحمت اٹھانے سے انکار کرے گا، گوعملاً ہی سہی، وہ دعوئے مجبت میں جھوٹا ہے۔

وعرفات کے میدانوں میں شاہ وگداایک ساتھ فرش خاک پر بیٹھ کرایک دوسرے سے استفادہ بھی کر سکتے ہیں۔ نوٹ: آج کل حاجیوں کی کثر ت ِتعداد کی وجہ سے اور ہوائی سفر کی وجہ سے مدت ِقیام بہت ہی مختصر ہوگئی ہے، اس لئے افادہ اور استفادہ مشکل ہوگیا ہے۔

ومن باب الطها رة النفسانية الحلول بموضع لم يزل الصالحون يعظّمونه، ويَحُلُونَ فيه، ويُعَمَّرُونَهُ بذكر الله، فإن ذلك يجلبُ تعلق هِمَمِ الملائكةِ السفليةِ، ويعطف عليه دعوة الملأ الأعلى الكلية لأهل الخير، فإذاحلَّ به غلب الوائهم على نفسه، وقد شاهدتُ ذلك رأى عين. ومن باب ذكر الله تعالى رؤية شعائر الله وتعظيمها، فإنها إذا رُوِّيت ذُكِرَ الله، كما يُذَكِّرُ الله، كما يُذَكِّرُ الله، كما يُذَكِّرُ الله، كما يُذَكِّرُ الله الملزومُ اللازمَ، لاسيما عند التزام هيئاتٍ تعظيميةٍ، وقيودٍ وحدودٍ تُنبَّهُ النفسَ تنبيها عظيمًا. وربما يشتاق الإنسانُ إلى ربه أشدَّ شوق، فيحتاجُ إلى شيئ يقضى به شوقه، فلا يجده إلا الحج. وكما أن الدولة تحتاج إلى عَرضةٍ بعد كل مدة، ليتميز الناصح من الغاشّ، والمنقاد من المتمرد، وليرتفع الصّيث، وتَعُلُو الكلمة، ويتعارفُ أهلها فيما بينهم، فكذلك الملة تحتاج إلى حج، ليتميز الموافق من المنافق، وليظهر دخولُ الناس في دين الله أفواجاً، وليرى بعضُهم بعضًا فيستفيدَ كلُّ واحد ماليس عنده، إذ الرغائب إنما تُكتسب بالمصاحبة والترائي.

کوئی ایسی چیز جس کے ذریعے وہ اپناشوق پورا کرے۔ پسنہیں پا تاوہ اس کو بجز جے کے۔ اور جس طرح یہ بات ہے کہ گورنمنٹ مختاج ہوتی ہےا یک عرصہ کے بعد در بارعام منعقد کرنے کی طرف۔ تا کہ خیرخواہ دھوکہ بازے، اور تابعدار سرکش سے ممتاز ہوجائے اور تاکہ شہرت تھیلے اور آ وازہ بلند ہواور مملکت کے باشندوں کا باہمی تعارف ہو، پس اسی طرح ملت بھی مختاج ہے جج کی طرف، تاکہ مخلص، منافق سے ممتاز ہوجائے اور تاکہ ظاہر ہولوگوں کا داخل ہونا اللہ کے دین میں گروہ گروہ اور تاکہ بعض بعض کودیکھیں (یعنی ملاقات کریں) پس حاصل کرے ہرایک وہ بات جواس کو حاصل نہیں ہے۔ کیونکہ رفبتیں رفافت سے اور ایک دوسرے کی ملاقات ہی سے حاصل کی جاتی ہیں۔

#### لغات:

من باب إلى خبر مقدم ہاور المحلولُ اور رؤية مبتدا مؤخر بين ..... حَلَّ (ن بَض) حَلَّ و حُلُولًا الممكانَ وبالمكانِ: نازل بونا، از نا ..... يَجُلب اور يَعُطف كافاعل ضمير ہے جو ذلك كى طرف عائد ہے ..... رأى عين منصوب بزع خافض ہے أى كو أي عين ..... عَرْضَة : بيثى ..... العاش : دھوكه باز ..... الصيت : شهرت .... تَوَاء ي تَوَاء يا ؛ ايک دوسر ہے كود يكهنا ..... لينظهو د حول الناس كا مطلب وہ ہے جواو پرعرض كيا گيا ہے كه دنيا بين مسلمانوں كى بے پناه تعداد كا اندازہ في سے بوجائے گا۔

☆ ☆ ☆

# فج کے فوائد

اب ذیل میں جے کے تین اہم فائدے ذکر کئے جاتے ہیں:

پہلا فاکدہ: جج رواجی برائیوں سے بچا تا ہے ۔۔۔ مبحث رابع کے باب شم میں یہ بات تفصیل سے گذر پھی ہے کہ ظہور فطرت کے لئے تین چیزیں مانع ہیں، ان میں سے ایک حجاب رسم ہے بعنی آ دمی رواج کے چکر میں کچھاس طرح پھنسار ہتا ہے کہ وہ کمال نوعی کی تخصیل کی طرف متوجہ نہیں ہوتا لیکن اگر حج کوایک مشہور ریت بنالیا جائے اور ہر شخص ہمہ وقت حج کے لئے فکر مندر ہے تو وہ رسوم کی آفتوں سے نیچ جاتا ہے۔ فضول خرچی نہیں کرتا۔ شادی بیاہ میں پیسہ نہیں اڑا تا بیش وعشرت میں دولت ہر باز نہیں کرتا۔ ہر وقت اس پر حج کے لئے رقم کیس انداز کرنے کی فکر سوار رہتی ہے اس لئے وہ بہت سی رواجی ہرائیوں سے نیچ جاتا ہے۔ اور جب زندگی گذارنے کا ایک نیچ بن جاتا ہے تو وہ جے کے بعد بھی رسوم میں پیسہ ہر باز نہیں کرتا۔

دوسرافائدہ: جج اکابرملت کے احوال یا دولا تا ہے اوران کواپنانے کی ترغیب دیتا ہے ۔۔۔۔ ملت اسلامیہ کے اکابر سیدنا ابراہیم، سیدنا اساعیل اور سید المرسلین خاتم النبیین حضرت محمر مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین ہیں۔ بید حضرات امت اسلامیہ کے لئے اسوہ ہیں۔ جج میں ان بزرگوں کے احوال کی یاد تازہ ہوتی ہے اوران کی پیروی کا جذبہ انجر تا ہے۔حرمین میں پہنچ کر حضور اکرم میلائیگیائی کی زندگی کا ایک ایک واقعہ اور آپ کی تریسٹھ سالہ زندگی کے شب وروز نگاہوں کے سامنے آجاتے ہیں اور شدت سے بیجذ بددل میں انجر تا ہے کد آپ میلائیگیائی کی پیروی ہی میں دونوں جہان کی سعادت مضمر ہے۔

تیسرافائدہ: هج مبرورے تمام گناہ معاف ہوجاتے ہیں ۔۔ چونکہ فج کے لئے دوردراز کاسفر کرنا پڑتا ہے، بڑی رقم خرج کرنی پڑتی ہے اور طرح طرح کی مشقتوں ہے گذر نا پڑتا ہے، اس لئے اگرانسان خالص اللہ تعالیٰ کے لئے فج کرے اور تمام آ داب کی رعایت کے ساتھ کرے تو فج ہے تمام سابقہ گناہ معاف ہوجاتے ہیں متفق علیہ روایت میں ہے کہ:''جو خص اللہ تعالیٰ کے لئے فج کرے پس نہ تو رَفَت (زن وشوئی کی بات) کرے اور نہ کوئی اور گناہ کرے تو وہ فج سے ایسانیا کے صاف ہو کر اور گناہ کر اسلام، جم سے اس کواس کی ماں نے جنا تھا'' (مشکلوۃ، کتاب المناسک، حدیث نیس ہے کہ اسلام، جم سے اور قرح میں سے ہرایک سابقہ تمام گناہوں کو ڈھاد ہے ہیں دینے طلاحہ مدیث ہیں ہے اور روایت ترغیب منذری (۱۹۳:۲) میں ہے)

غرض حج کفارہ سیئات ہونے میں ایمان اور ہجرت کی طرح ہے۔ ایمان قبول کرنا بھی معمولی ممل نہیں ہے، بڑے دل گردے کا کام ہے، نومسلموں کو ایمان لانے کے بعدز ہرہ گداز شختیوں سے گذر نا پڑتا ہے۔ یہی حال ہجرت کا ہے۔ اعزاء واقر باء ، مال ودولت اوروطن کو خیر باد کہنا پڑتا ہے۔ یہ کوئی معمولی حوصلہ کا کام نہیں ہے۔ اس لئے تینوں اعمال کا صلہ یہ ہے کہ وہ سابقہ تمام گنا ہوں کو ڈھاد ہے ہیں۔

وإذا جُعل الحجُّ رسمًا مشهوراً نفع عن غوائل الرسوم؛ ولا شيئ مثلُه في تَذَكُّر الحالة التي كان فيها أئمة المملة، والتحضيضِ على الأخذ بها؛ ولما كان الحج سفراً شاسعًا، وعملاً شاقًا، لايتم إلا بجهد الأنفس، كان مباشرتُه خالصًا الله، مكفرًا للخطايا، هادمًا لما قبله، بمنزلة الإيمان.







# نیکی کے مختلف کا موں کی حکمتیں

دور سے نیکی کے کاموں کے اسرار ورموز کا بیان چل رہا ہے۔ اس سلسلہ کا بیآ خری باب ہے۔ اس باب میں چھ متفرق نیکی کے کاموں کی حکمتیں بیان کی جارہی ہیں ، جودرج ذیل ہیں :

### أكرالله كى حكمت

اللہ تعالیٰ کا ذکر بہت بڑی نیکی ہے۔ حدیث شریف میں ذکر اللہ کوسب سے اچھا نیک کام بتایا گیا ہے۔ حضرت الوالدرداء رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ رسول اللہ میلائی آئے ہے فرمایا: کیا میں تم کو وہ عمل بتاؤں جو تمہارے سارے اعمال میں بہتر اور تمہارے بادشاہ کی نگاہ میں پاکیزہ تر ہے اور تمہارے درجوں کو دوسرے تمام اعمال سے زیادہ بلند کرنے والا ہے اور راہ خدا میں سونا اور چاندی خرج کرنے ہے بھی زیادہ اس میں خیر ہے اور اس جہاد ہے بھی زیادہ تمہارے لئے اس میں خیر ہے اور اس جہاد ہے بھی زیادہ تمہارے لئے اس میں خیر ہے دراس جہاد ہے بھی زیادہ تمہارے لئے اس میں خیر ہے دراس جہاد ہے بھی زیادہ تمہارے لئے اس میں خیر ہے جس میں تم اپنے وشمنوں سے بھڑو، پھرتم ان کی گردنیں مار واوروہ تمہاری گردنیں ماریں؟ صحابہ نے عرض کیا: کیوں نہیں! یارسول اللہ! (یعنی ضرور ہمیں ایسا فیمتی عمل بتا ہے؟) آپ نے فرمایا: وہ اللہ کا ذکر ہے صحابہ نے عرض کیا: کیوں نہیں! یارسول اللہ! (یعنی ضرور ہمیں ایسا فیمتی عمل بتا ہے؟) آپ نے فرمایا: وہ اللہ کا ذکر ہے (رواہ احمد والتر مذی وارین ملجہ مقتلو تا کہ اللہ کا اللہ کا ذکر ہے

اور ذکرالله میں جارفا کدے ہیں:

پہلا فائدہ:اللہ کے ذکراوراللہ تعالیٰ کے درمیان کوئی پردہ حائل نہیں ۔ جب ذاکر ذکر کرتا ہے تو گویاوہ اللہ تعالیٰ سے باتیں کرتا ہے۔ ذاکراور مذکور کے درمیان کے تمام حجابات مرتفع ہوجاتے ہیں۔اوراس کو وصل مع اللہ کی دولت نصیب ہوتی ہے۔

دوسرافائدہ:اللہ کاذکر،اللہ کے معاملہ میں بدنہی کا بہترین علاج ہے ۔۔۔جن لوگوں کواللہ کے معاملہ میں شکوک و شہبات رہتے ہیں، وہ لوگ اگر اللہ تعالیٰ کا ذکر کریں تو وہ وساوس خود بخو دکا فور ہوجا کیں گے۔اسی طرح جو دانش مند محض سوچتے ہیں اور ذکر اللہ سے کوئی سروکا رنہیں رکھتے ،وہ روز بروز شکوک کے دلدل میں اتر تے چلے جاتے ہیں۔ایے لوگوں کا بہترین علاج بھی ذکر اللہ ہے۔وہ لوگ محبت کے ساتھ بکثر ت اللہ تعالیٰ کا ذکر کریں ،ان شاء اللہ ان کے سب شبہات دور ہوجا کیں گے۔

الله سے غافل نہیں ہوتا۔

چوتھافا کدہ: ذکراللہ ہے دل کی تخی دورہوتی ہے ۔ قساوت قبلی کودورکرنے کے لئے ذکراللہ ہے بہتر کوئی چیز نہیں ہے۔ ارشاد پاک ہے: ''اللہ تعالی نے بڑاعمہ ہ کلام (قرآن) نازل فرمایا ہے، جوالی کتاب ہے کہ باہم ملتی جلتی ہے، بار بار دہرائی گئی ہے، جس ہے اُن لوگوں کے ، جوا پنے رب سے ڈرتے ہیں، بدن کا نپ اٹھتے ہیں، پھران کے بدن اور دل نرم ہوکراللہ کے ذکر کی طرف متوجہ ہوجاتے ہیں'' (سورۃ الزمرآیت ۲۳)

اور حدیث شریف میں ہے کہ:''اللہ کے ذکر کے علاوہ دیگر ہاتیں بہت زیادہ نہ کیا کرو،اس سے دل میں شخق پیدا ہوتی ہےا درلوگوں میں اللہ تعالیٰ سے سب سے زیادہ دوروہ شخص ہے جس کے دل میں قساوت ہے''(رواہ التر نہ ی ، مشکوۃ حدیث نمبر ۲۲۷۷)اس حدیث میں ذکراللہ کا استثناءاس لئے کیا گیا ہے کہ ذکراللہ سے بجائے متساوت کے زمی پیدا ہوتی ہے۔ اور ذکراللہ دوشخصوں کے لئے تو خاص طور پر مفید ہے:

ا-اس شخص کے لئے جس کی قوت بہیمی فطری اورخلقی طور پر کمزور ہوتی ہے یااس نے ریاضتوں کے ذریعہاس کو کمزورکرلیا ہے۔

۲- اوراس شخص کے لئے جس کو فطری طور پر مجردیعنی اللہ تعالی اور محسوسات یعنی مادیات کے احکام میں خلط ملط کرنے کے خیالات نہیں آتے ہیں یعنی اس کو اللہ تعالی کی شیخے معرفت حاصل ہے تواس کے لئے بھی ذکر اللہ بے حد نافع ہے۔ مثلاً یہ خیال آنا کہ جب ہر چیز کو اللہ تعالی نے پیدا کیا ہے تو اللہ تعالی کو کس نے پیدا کیا ہے؟ ایسے خیالات ای شخص کو آتے ہیں جو مجر داور مادیات کے احکام میں فرق نہیں کرتا۔ مجرد پر بھی وہی احکام جاری کرتا ہے جو مادیات کے ہیں۔ مگر جس کو اللہ تعالی کی ذات وصفات کی شیخے معرفت حاصل ہوتی ہے اس کو اس فتم کے خیالات نہیں آتے ، ایسے لوگوں کو ذکر اللہ سے بہت زیادہ نفع پہنچا ہے۔

فائدہ: ذکراللہ اپنے وسیع مفہوم کے لحاظ ہے نماز، تلاوت قرآن اور دعاء واستغفار وغیرہ سب کوشامل ہے۔ مگر اصطلاح میں اللہ تعالیٰ کی سبیح وتقدیس، تو حید وتمجید، اس کی عظمت و کبریائی اور اس کی صفات کمال کے بیان اور دھیان کو ذکراللہ کہاجا تاہے۔

#### ﴿باب أسرار أنواع من البر﴾

منها: الذكرُ، فإنه لاحجابَ بينه وبين الله تعالى، ولاشيئ مثلُه في علاج سوءِ المعرفة، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ أَلاَ أُنبئكم بأفضلِ أعمالكم؟ ﴾ الحديثَ؛ وفي كَسْبِ الْمُحَاضَرَةِ وطردِ القَسْوَةِ، لا سيما لمن ضَعُفَتْ بهيميتُه جبلةً، أو ضَعُفَتْ كَسْبًا، ولِمَنْ سكت خيالُه جبلةً عن خَلْطِ المجرد بأحكام المحسوس.

ترجمہ: نیکی کی متفرق اقسام کی حکمتوں کا بیان: ان اقسام میں سے ذکر اللہ ہے۔ پس بینک شان یہ ہے کہ ذکر اور اللہ تعالیٰ کے درمیان کوئی حائل نہیں ہے۔ اور ذکر جیسی کوئی چیز نہیں ہے بدعقیدگی کے علاج کے لئے اور وہ ارشاہ نبوی ہے کہ: ''کیا نہ بتاؤں میں تم کو تمہارے اعمال میں سے بہترین ممل؟' حدیث آخرتک پڑھ جائے (اوپر یہ حدیث تفصیل کہ: ''کیا نہ بتاؤں میں تم کو تمہارے اعمال میں ہے بہترین ممل کوئی چیز نہیں ہے ) حضوری کی کیفیت حاصل کرنے میں اور دل کی تخی دور کرنے میں۔ خاص طور پر اس شخص کے لئے جس کی قوت بہتمی فطری طور پر محر ورہو۔ یا وہ عبادات شاقہ کرنے کی وجہ سے کمزور پڑگئی ہو اور اس شخص کے لئے جس کے تصورات تھم گئے ہوں۔ فطری طور پر مجر دکومسوں کے احکام کے ساتھ خلط ملط کرنے ہے۔ اور اللہ تحر مبتداء مؤخر ہے آگے بھی بہی ترکیب ہے ۔ اللہ تحاصر ہ اللہ تعالیٰ ہے۔ اللہ تعالیٰ ہے۔ (مصدر باب مفاعلہ ) ایک دوسرے کے پاس حاضر ہونا ، یہاں جمعنی حضور فی جناب اللہ تعالیٰ ہے۔

# 🕑 وعاکی حکمت

دعاء کے لغوی معنی ہیں مانگنا، پکارنا، مدد طلب کرنا اور اصطلاحی معنی ہیں اپنی تمام حاجات اپنے پروردگار سے مانگنا، انہی کو یکارنا اورانہی ہے مدد طلب کرنا۔اور دعا کے تین فائدے ہیں :

پہلا فائدہ: دعانسبت حضوری پیدا کرنے کا بہترین ذریعہ ہے ۔۔۔ دعا بھی درحقیقت ذکر اللہ ہے، اس لئے جس طرح کثرت ذکر سے نسبت یاد داشت پیدا ہوتی ہے بکثرت دعا مانگئے سے بھی پیریفیت حاصل ہوتی ہے۔ اسی لئے حدیث شریف میں حکم دیا گیا ہے کہ اپنی تمام حاجتیں اللہ تعالی سے مانگو جتی کہ چیل کا تسمہ ٹوٹ جائے تو وہ بھی اللہ سے مانگو اور نمک ختم ہوجائے تو وہ بھی اللہ سے مانگو (مشکوۃ ، کتاب الدعوات حدیث نمبر ۲۲۵۱-۲۲۵۱)

دوسرافا کدہ: دعا ما تکتے رہنے ہے کامل تابعداری اور ہر حال میں پروردگار عالم کے سامنے حاجت مندی نگاہوں کے سامنے رہتی ہے، اس لئے حدیث شریف میں دعا کوعبادت کا مغز کہا گیا ہے (رواہ التر ندی مشکوۃ حدیث نبر ۱۲۲۳)
انسان کا سب سے بڑا کمال عبدیت (بندگی) ہے۔ اور عبادت کی حقیقت ہے: اللہ کے حضور میں خضوع و تذلل اور اپنی بندگی اور مختاجی کا مظاہرہ کرنا اور دعا کا اول و آخرا پنی کامل عاجزی و ہے ہی ، سرا پامختاجی و بندگی اور کامل اطاعت وانقیاد کا مظاہرہ ہے اس لئے دعا بلاشیہ عبادت کا مغز اور جوہر ہے اور پیہم دعا کرتے رہنے سے بندگی کی بید حقیقت نگاہوں کے سامنے رہتی ہے، کبھی او جھل نہیں ہوتی۔

تیسرا فائدہ: دعا اللہ تعالیٰ کی طرف طلب ورئپ کے ساتھ متوجہ ہونے کا پیکر محسوں ہے ادر طلب ہی رحمت کا دروازہ کے ساتھ متوجہ ہونے کا پیکر محسوں ہے ادر طلب ہی رحمت کا دروازہ کھولتی ہے۔ دعا دراصل اُن دعائیہ کلمات ہی کا نام نہیں ہے جودعا کرنے والے کی زبان سے ادا ہوتے ہیں اُن الفاظ کو توزیادہ دعا کا لباس ، قالب اور پیکر محسوں کہا جاسکتا ہے۔ دعا کی حقیقت انسان کے قلب اور اس کی روح کی طلب

اورتڑپ ہےاوروہ طلب ہی کامیانی کارازہے، جیسے گربہ مسکین صورت بنائے ہوئے کھانے والے کے قریب بیٹھ کرامید بھری نگاہوں سے تکتی رہتی ہے تو خود بخو دآ دمی کے دل میں داعیہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ اس کوٹکڑا ڈالے۔ای طرح جب الفاظ دعا کے ساتھ نفس بھی اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہواور دل میں طلب اور تڑپ ہوتو مقصود ضرور حاصل ہوتا ہے۔

و منها: الدعاء فإنه يفتح بابا عظيما من المحاضرة، ويجعل الإنقيادَ التامَّ والاحتياجَ إلى رب العالمين في جميع الحالات بين عينيه، وهو قولُه صلى الله عليه وسلم: ﴿ الدعاءُ مُخُ العبادة ﴾؛ وهو شَبَحُ توجُّهِ النفس إلى المَبْدَأِ بصفة الطلب، الذي هو السِّرُّ في جلب الشيئ المدعوِّ إليه.

تر جمد: اورانواع برّ میں سے دعا ہے۔ پس بیٹک دعا نسبت حضوری کا بڑا دروازہ کھولتی ہے۔اور کامل تا بعداری کو اور جمال میں رب العالمین کے سامنے تاج ہونے کو دونوں آئکھوں کے سامنے کرتی ہے اور وہ ارشاد نبوی ہے کہ:'' دعا عبادت کا مغز (جو ہر) ہے'' اور دعا مبداً (یعنی اللہ تعالی) کی طرف طلب کی حالت کے ساتھ نفس کے متوجہ ہونے کا پیرمحسوس ہے اور طلب ہی وہ چیز ہے جو مانگی ہوئی چیز کو کھینچنے کاراز ہے۔



## الاوت قرآن اورنصیحت سننے کی حکمت

قرآن کریم کی تلاوت کرنااوروعظ ونصیحت سننا بھی اہم نیکی کا کام ہاور تلاوت اوروعظ میں عام خاص من وجہ کی نسبت ہے، کہیں دونوں جمع ہوجاتے ہیں، کہیں الگ ہوجاتے ہیں۔ جب آ دمی بجھ کر تلاوت کرے تو دونوں باتیں جمع ہوں گی۔ ورنہ محض تلاوت ہوگی اور کسی نیک آ دمی کا وعظ سننا محض وعظ کا سننا ہے۔اور تلاوت اور وعظ سننے کے دوا ہم فائدے ہیں:

پہلا فا کدہ: جب آدمی بغور تلاوت کرتا ہے یا وعظ وقیبحت سنتا ہے اور اس کودل میں اتارتا ہے تو اللہ کا ڈراور اللہ عامیداور عظمت اللہی کے سامنے جیرانی طاری ہوتی ہے۔ نیز احسانات خداوندی جوقر آن کریم میں جگہ جگہ بیان کے گئے ہیں اور قدرت کی کرشمہ سازی جس کا بار بار تذکرہ آتا ہے آدمی کانفس ان مضامین میں ڈوب جاتا ہے اور خوابیدہ طبیعت جاگ اٹھتی ہے اور نفس میں ملکوتی انوار کے فیضان کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے۔ اسی وجہ سے بید دونوں باتیں موت کے بعد انسان کے لئے بے حد نفع بخش ثابت ہوتی ہیں اور قبر میں نگیرین کے سوالات کے سیح جوابات دیے میں ان دونوں باتوں سے بوئی مددماتی ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ: جو شخص فرشتوں کے سوالات کے سیح جوابات نہیں دے گا، فرشتے اس سے کہیں گے کہ: '' تو نے نہ تو حق کو بہجانا اور نہ تو نے قر آن کریم کی تلاوت کی'' پھر تو صیح جوابات نہیں دے گا، فرشتے اس سے کہیں گے کہ: '' تو نے نہ تو حق کو بہجانا اور نہ تو نے قر آن کریم کی تلاوت کی'' پھر تو صیح جوابات

کیے دے سکتا ہے؟ تجھے امتحان میں فیل ہونا تھا جو ہو گیا (بیردایت بخاری شریف کتاب البخائز میں ہے حدیث نمبر ۱۳۳۸ادر ۱۳۷۳ءے)

دوسرا فائدہ:اور تلاوت قرآن کا خاص طور پر فائدہ یہ بھی ہے کہ اس سے دل کامیل اور زنگ دور ہوتا ہے اور نفس سفلی کیفیات سے پاک ہوتا ہے حدیث شریف میں ہے کہ:''ہمر چیز کے لئے منجن ( زنگ دور کرنے کا سامان ) ہے اور دلوں کا منجن اللہ کا ذکر ہے '( مشکوق ، کتاب الدعوات ،حدیث نمبر ۲۲۸۱) اور قرآن کریم اعظم ذکر ہے ہیں تلاوت قرآن سے بھی دل کا زنگ دور ہوتا ہے۔

ومنها: تلاوة القرآن، واستماع المواعظ، فمن ألقى السمع إلى ذلك، ومكّنه من نفسه، انصبغ بحالات الخوف والرجاء والحيرة في عظمة الله، والاستغراق في منة الله وغيرها، فينفع من حمود الطبيعة نفعًا بينًا، ويُعِدُّ النفسَ لفيضانِ ألوانِ ما فوقَها، ولذلك كان أنفع شيئ في المعاد، وهو قولُ المملك للمقبور: "لا دَرَيْتَ؛ ولا تَلَيْتَ!"؛ وفي القرآن تطهيرٌ للنفس عن الهيئات السفلية، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ لكل شيئ مِصْقَلَة، ومصقلةُ القلب تلاوةُ القرآن ﴾.

ترجمہ: اورانواع برتمیں سے تلاوت قرآن اور نفیحتوں کا سننا ہے۔ پس جو خص ان باتوں کی طرف کان لگا تا ہے اور ان کواپنے دل میں جماتا ہے تو وہ زمکین ہوجاتا ہے خوف ورجاء کے احوال سے اور اللہ کی عظمت میں سرگشتگی کے ساتھ اور اللہ کے احسانات وغیرہ میں ڈو ہے کے ساتھ ، پس وہ نفع پہنچا تا ہے بھی ہوئی طبیعت کو واضح طور پر نفع پہنچا نا اور وہ تیار کرتا ہے نفس کو عالم بالا کے انوار کے فیضان کے لئے اور اسی وجہ سے وہ سب سے زیادہ مفید ثابت ہوتا ہے اور وہ تیار کرتا ہے نفس کو عالم بالا کے انوار کے فیضان کے لئے اور اسی وجہ سے وہ سب سے زیادہ مفید ثابت ہوتا ہے آخرت میں اور وہ فرشتہ کا مدفون سے کہنا ہے ۔ تو نے نہ تو حق کو پہنچا نا اور نہ قرآن کی تلاوت کی ' سے اور (تلاوت) فرآن میں نفس کی شفی کیفیات سے تطمیر ہے اور وہ ارشاد نبوی ہے کہ '' ہمرچیز کے زنگ کو دور کرنے کے لئے آلہ ہاور دل کے زنگ کو دور کرنے کے لئے آلہ ہاور کے اور اس سے بھی استدلال ہوسکتا ہے )

☆ ☆ ☆

# اس حسن سلوك كى حكمت

رشتہ داروں اور پڑوسیوں کو جوڑ نااور بستی والوں اور ملتی بھائیوں کے ساتھ حسن سلوک کرنااور غلاموں کوآ زاد کرنا بھی نیکی کے کام ہیں ،اوران کے تین فائدے ہیں : پہلا فائدہ: یہ تمام کام آدمی میں رحمت الہی اور طماعیت قلب کے نزول کی صلاحیت پیدا کرتے ہیں۔مشکوۃ ، کتاب الآداب، باب البر و الصلة اور باب الشفقة و الوحمة علی المحلق میں اسلسلہ کی بہت روایات ہیں۔ دوسرافائدہ: یہ تمام کام ترقی یافتہ تمدن اور حکومت کی ضروریات ہیں۔ مبحث ثالث میں اس کی تفصیلات گذر چکی ہیں۔ تیسرا فائدہ: ان کاموں کے ذریعہ انسان فرشتوں کی دعاؤں کو اپنی طرف کھینچتا ہے یعنی ملاً اعلی اُن کے لئے خیر و برکت کی دعائیں کرتے ہیں۔

ومنها: صلةُ الأرحام والجيران، وحسنُ المعاشرة مع أهل القرية و أهل الملَّة، وفَكُّ العانى بالإعتباق، فإن ذلك يُعِدُّ لنزولِ الرحمة والطُّمَأنينةِ، وبها يتم نظامُ الارتفاق الثاني والثالث، وبها يُسْتَجْلَبُ دعوةُ الملائكة.

تر جمہ: اورانواع بر میں ہے رشتہ داروں اور پڑوسیوں کو جوڑ نا اور بستی والوں اور مذہبی بھائیوں کے ساتھ حسن سلوک کرنا اور قیدی (یعنی غلام) کو آزاد کر کے قید ہے چھڑا نا ہے۔ پس بیٹک بیکام تیار کرتے ہیں رحمت اور طمانیت کے نزول کے لئے اوران کاموں ہے ارتفاق ٹائی (ترفی یافتہ تدن) اورارتفاق ٹالث (حکومت) کے نظام کی تھمیل ہوتی ہے اوران کاموں کے ذریعہ فرشتوں کی وعائیں تھینچی جاتی ہیں۔

# چہاد کی حکمت

جہاد بھی اہم نیکی کا کام ہے۔قرآن وحدیث میں اس پر بڑے اجروثواب کے وعدے آئے ہیں۔ جہاد دفع ظلم اور رفع فتنہ کے لئے مشروع ہوا ہے اور تا قیام قیامت جاری رہے گا اور اس کی ضرورت مختلف صورتوں میں پیش آتی ہے۔ ذیل میں تین صورتیں ذکر کی جاتی ہیں جن میں جہاد ضروری ہوجا تا ہے۔

پہلی صورت: جب کوئی بدکار و بدا طوار مخص سراٹھا تا ہے اور عام لوگ اس کی حرکتوں سے پریشان ہوجاتے ہیں اور اس مخص کوفنا کی گھا ہ اتارنا نظام عالم کا تقاضا ہوتا ہے تو اس پرخق تعالیٰ کی لعنت برستی ہے اور کسی بھلے آ دمی کے دل میں الہام کیا جاتا ہے کہ وہ اس کوفل کرے۔ چنا نچھا س محفل کے دل میں ، بغیر کسی دنیوی سبب کے ،غصہ کی آگ ہوڑک اٹھتی ہے۔ اور وہ شخص اپنی کسی غرض کے لئے نہیں ، بلکہ منشا خداوندی کی تحمیل کے لئے اٹھ کھڑ اہوتا ہے اور وہ نور الہی اور رحمت خداوندی میں بیش بیش ہوکراس محفل کو کیفر کر دار تک پہنچا دیتا ہے ،جس سے سارا ملک اور ملک کے تمام باشند سے چین کا مانس لیتے ہیں۔

دوسری صورت: بھی کسی ایسی جابرانہ حکومت کے زوال کافیصلۂ خداوندی ہوتا ہے جس کے باشندے کا فرہوتے ہیں اور جنھوں نے براطریقۂ زندگی اپنایا ہوتا ہے، پس کسی پیغیبر کواس حکومت سے لڑنے کا حکم ہوتا ہے۔ اوراس کی قوم کے دل میں جذبۂ جہاد پھونکا جاتا ہے تا کہ وہ ایک ایسی امت بن کرا بھریں جولوگوں کے فائدے کے لئے کام کریں۔ چنانچہ وہ پیغیبرا پنی قوم کے ساتھ ل کراس حکومت سے جہاد کرتا ہے اور رحمت اللی اس کے شامل حال ہوتی ہے۔ اس طرح اس امت کے ذریعے اللہ تعالی اس حکومت کا خاتمہ کردیتے ہیں۔ سورۃ البقرۃ آیات ۲۳۱ – ۲۵۱ میں جالوت کی حکومت کا خاتمہ کردیتے ہیں۔ سورۃ البقرۃ آیات ۲۳۲ – ۲۵۱ میں جالوت کی حکومت کا طاحت کی واضح مثال ہے۔

تیسری صورت: بھی درندہ صفت اوگ غلبہ حاصل کر لیتے ہیں۔ وہ اوگوں بڑلم ڈھاتے ہیں، احکام شرعیہ کی خلاف ورزی کرتے ہیں، اور منکرات کا ارتکاب کرتے ہیں۔ ایسی صورت میں مفاد عامہ کے پیش نظر پچھلوگوں کی سمجھ میں بیہ بات آتی ہے کہ ان اوگوں کا فتنہ فر و کرنے کے لئے جدوجہد کرنی چاہئے۔ ان کے ظلم وستم سے لوگوں کو نجات ولائی چاہئے، احکام شرعیہ کی خلاف ورزی کرنے والوں پر حدود شرعیہ قائم کرنی چاہئیں اور لوگوں کو منکرات سے روکنا چاہئے۔ اوکام شرعیہ کی خلاف ورزی کرتے والوں پر حدود شرعیہ قائم کرنی چاہئیں اور لوگوں کو منکرات سے روکنا چاہئے۔ چنانچہ وہ لوگ اٹھ کھڑے ہوتے ہیں اور اُن ظالموں سے نبر د آزما ہوتے ہیں اور اُن کا فتنہ فروکرتے ہیں، جس سے لوگوں کو سکون واطمینان نصیب ہوتا ہے، ایسے مجاہدین کی محنوں کی بھی اللہ تعالی قدر فرماتے ہیں۔

ومنها: الجهادُ، وذلك أن يَلْعَنَ الحقُّ انسانا فاسقًا ضارًّا بالجمهور، إعدامُه أو فقُ بالمصلحة الكلية من إبقائه، فيظهر الإلهام في قلب رجل زكى ليقتله، فينبجس من قلبه غضب، ليس له سبب طبيعي، ويكون فانيا من مراده، باقيا بمراد الحق، ويضمحلُّ في رحمة الله ونوره، وينتفع العبادُ والبلاد بذلك.

ويتلوه: أن يَّقْضِىَ الله بزوال دولةِ مُدُن ِ جائرة كفروا بالله، وأساؤا السيرة، فَيُؤْمر نبى من أنبياء الله تعالى بمجاهدتهم، فَيَنْفُخُ داعية الجهاد في قلوب قومه،ليكون أمةً أخرجت للناس، وتشملُه الرحمة الإلهية.

ويتلوه: أن يَطَلع قوم بالرأى الكلى على حُسْنِ أن يَذُبُّوْا أنفسًا سَبُعِيَّةٌ عن المظلومين، وإقامةِ الحدود على العصاة، والنهي عن المنكر، فيكون سببا لأمن البلاد وطُمَأْنينتهم، فيشكر الله له عملَه.

تر جمہ: اورانواع برمیں سے جہاد ہے اوراس کی تقریب اس طرح پیدا ہوتی ہے کہ حق سبحانہ و تعالیٰ پھٹکار بھیجتے ہیں کسی ایسے بدکارانسان پر جوعام پبلک کو نقصان پہنچانے والا ہوتا ہے، جس کونا بود کرنامصلحت کلی سے زیادہ ہم آ ہنگ ہوتا ہے اس کو باقی رکھنے ہے، پس الہام ظاہر ہوتا ہے کسی آ دمی کے دل میں تا کہ وہ اس کوئل کرے۔ پس اس کے دل سے اییا غصہ پھوٹنا ہے جس کے لئے کوئی مادی سبب نہیں ہوتا اور وہ مخص اپنی مراد سے فنا ہونے والا ہوتا ہے اور حق تعالیٰ کی مراد کے ساتھ باقی رہنے والا ہوتا ہے اور مرمکتا ہے وہ اللہ کی رحمت اور نور میں اور منتفع ہوتے ہیں لوگ اور علاقے اس قل کی وجہ ہے۔

اوراس کے پیچھے آتی ہے بیتقریب کہ اللہ تعالی فیصلہ فرماتے ہیں ظلم پر کمر بستہ شہروں کی حکومت کے خاتمہ کا، جن کے
ہاشندے اللہ کے منکر ہوتے ہیں اور جنھوں نے بدچلٹی اپنائی ہوئی ہوتی ہے، پس اللہ کے نبیوں میں سے کوئی نبی حکم دیئے
جاتے ہیں ان لوگوں کے ساتھ جنگ کرنے کا، پس وہ جہاد کا داعیہ پھونکتا ہے قوم کے دلوں میں ، تا کہ بن جا ئیں وہ ایک امت جولوگوں کوفائدہ پہنچانے کے لئے ظاہر کی گئی ہو،اوراس نبی کے شامل ہوتی ہے رحمت خداوندی۔

اوراس کے پیچھے آتی ہے یہ تقریب کہ پچھلوگ مصلحت کلی کوسا منے رکھ کرواقف ہوتے ہیں اس بات کی خوبی ہے کہ ہٹائیں وہ درندہ صفت لوگوں کومظلوموں سے اور نا فرمانوں پر سزائیں جاری کرنے کی خوبی سے اور نا جائز کا موں سے روکنے کی خوبی ہے۔ ایس میہ چیز سبب بن جاتی ہے شہروں کے امن واطمینان کا ۔ پس اللہ تعالی قدر کرتے ہیں ان لوگوں کے اس کام کی ۔

لغات وترکیب: جمله إعدامُه الخصفت ہے انساناکی ..... اِنْبَجَسَ الماءُ یانی جاری ہونا، پھوٹنا..... لیکو ن کا خمیر قوم کی طرف لوٹتی ہے، قوم لفظا مفرد ہے ..... تَشْمَلُهٔ کی خمیر نبی کی طرف بھی لوٹائی جا علق ہے اور قوم کی طرف بھی ..... شَکّرُ اللّٰهُ سَعْیَهُ: اللّٰہ تعالیٰ اس کواس کی کوشش کی جزاء دیتے ہیں۔

# 🕥 آفات وبليات کې ممتيں

مؤمن کی زندگی میں بہت سے غیرا ختیاری واقعات پیش آتے ہیں ، جیسے مصائب وآ فات اور بیاریاں وغیرہ بیہ تمام چیزیں بھی مؤمن کے حق میں نیکیاں بن جاتی ہیں ، حیار وجوہ ہے:

پہلی وجہ: مصائب کفارہ سیئات اور باعث رفع درجات بنتے ہیں اس لئے وہ سبب خیر بن جاتے ہیں اور نیکی شار
ہوتے ہیں ۔ بھی بندے کے نیک عمل کی وجہ سے رحمت الہی اس کی طرف متوجہ ہوتی ہے اور تکو بنی اسباب کا تقاضا یہ
ہوتا ہے کہ اس پرشکی کی جائے تو رحمت خداوندی اس بندے کی تحمیل کی طرف متوجہ ہوتی ہے۔ پس وہ رحمت اس کے
گنا ہوں کو مٹاتی ہے اور اس کے لئے نیکیاں کھھتی ہے۔ مثلاً حوض میں سے پانی نکلنے کا سوراخ بند کر دیا جائے تو پانی اوھر
اُدھر سے نکلنے لگتا ہے۔ ایسی صورت میں لوگ پانی کے اِدھراُدھر سے نکلنے کوسوراخ بند کرنے کی طرف منسوب کرتے
ہیں، کیونکہ وہ سبب ہے۔ اسی طرح رحمت خداوندی گنا ہوں کو مٹاتی ہے اور نیکیاں کھتی ہے مگر چونکہ اس کا سبب بندے کو

لاحق ہونے والی پریشانیاں ہیں جوتکوینی اسباب کے نتیجہ میں روٹما ہوئی ہیں اس لئے کہہ دیا جاتا ہے کہ مصائب سے گناہ معاف ہوتے ہیں اور نیکیاں لکھی جاتی ہیں۔

سوال: رحمت الہی ،تکویٹی اسباب کے نقاضوں کو کیوں نہیں روکتی ؟

جواب: تدبیرالہی میں نسبۂ جو چیز بہتر ہوتی ہے اس کی رعایت ملحوظ رکھی جاتی ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ شخصی مصالح کی وجہ سے شخصی فلاح کے لئے کلی نظام کومتاکز کرنا بھی مصلحت خداوندی میں مناسب نہیں ہوتااس لئے کلی نظام کو بروئے کا رآنے دیا جاتا ہے اور ذاتی صلاح کو ذاتی فلاح کے بجائے کفارہ سیئات اور فع درجات کی طرف متوجہ کردیا جاتا ہے۔ اس کی مزید تفصیل مبحث دوم کے باب اول میں گذر چکی ہے۔

دوسری وجہ: آفات وبلیات ہے مؤمن مبق لیتا ہے اور اس کا ونیا کا انہا ک گفتا ہے اس کے وہ سبب خیر بن جاتے ہیں اور نیکی شار ہوتے ہیں جب مؤمن پر بخت مصائب آتے ہیں تو اس پر زمین با وجود کشادگی کے ننگ ہوجاتی ہے۔

مقید اس کے نفس کی اصلاح ہوتی ہے اور ریت رواج کا پر دہ چاک ہوتا ہے، دنیا کے جھیلوں کو وہ کم کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے علاوہ ہر چیز سے وہ دل برداشتہ ہوجاتا ہے اس طرح حوادث اس کے لئے سبب خیر بن جاتے ہیں۔ اور کا فرجب مصائب سے سنجلتا ہے تو وہ اپنا نقصان باد کرتا ہے کہ بھاری کی وجہ سے اتنا اتنا نقصان ہوگیا۔ اور وہ اندھادھندونیا ہیں گھتا ہے۔ نتیجہ وہ پہلے سے بھی ضبیث تر ہوجاتا ہے اور حوادث اس کے لئے سبب خیر نہیں بغتے۔ حدیث شریف ہیں ہے کہ رسول اللہ شاکھ آئے گئے بار بیاری کا تذکرہ فرمایا تو ارشاد فرمایا کہ جب مؤمن کو بیاری پینچتی ہے، پھر اللہ تعالیٰ اس کو عافیت بخشے ہیں تو وہ بیاری گذشتہ گنا ہوں کا کفارہ بنتی ہے اور آئندہ کے لئے سبب خیر نہیں ہوتی ہے اور منافق جب بیار پڑتا ہے کھر شفایا ہوتا ہے تو اس کا حال اس اونٹ جیسا ہوتا ہے جس کو اس کے مالک نے باندھ دیا پھر کھول دیا پس وہ نہیں جانتا کیا تہ دور ایک ندھا کیوں اور کھول دیا پس وہ نہیں جانتا کہا تہ کہ الک ندھا کیوں اور کھول دیا پس وہ نہیں جانتا کہا ترب کو باندھا کیوں اور کھولا کیوں؟'' (رواہ ابوداؤد مشکل ق کتاب الجنائز ، حدیث نمبر اے ۱۵)

تنیسری وجہ: بیاریوں سے کمزوری آتی ہے اور گناہوں میں کمی واقع ہوتی ہے اس لئے وہ سبب خیر بن جاتی ہیں اور نیکی شارہوتی ہیں ۔ پھر جیسی شوس اور بھاری برائیوں پر ابھار نے والی چیز نہایت سخت گاڑھی بہیمی قوت ہی ہے۔ پس جب آدی بیار پڑتا ہے اور لاغر ہوجا تا ہے اور بدل ما یتحلل میں کمی واقع ہوتی ہے۔ یعنی جتنی اینز جی خرچ ہوتی ہے اس کا بدل میسر نہیں آتا تو گناہوں پر ابھار نے والی صلاحیث محل ہوجاتی ہے اور جس قدروہ کمز ور ہوتی ہے اسی قدر گناہ بھی کا بدل میسر نہیں آتا تو گناہوں پر ابھار نے والی صلاحیث محل ہوجاتی ہے اور جس قدروہ کمز ور ہوتی ہے اسی قدر گناہ بھی گھٹ جاتے ہیں، جیسے ہم و یکھتے ہیں کہ بیار کی جماع کی حرص اور غصہ ختم ہوجاتا ہے اس کے اخلاق میں تبدیلی آجاتی ہے اور بہت میں سابقہ باتیں وہ اس طرح ہول جاتا ہے کہ گویا وہ اس میں تھی ہی نہیں اور خود آدمی ایسابدل جاتا ہے کہ گویا وہ اس میں تھی ہی نہیں اور خود آدمی ایسابدل جاتا ہے کہ گویا وہ اس میں تھی ہوتی ہے اور وہ باعث خیر بن جاتی ہیں اور نیکی شارہوتی ہیں۔

چوتھی وجہ: آفات وبلیات ہے دنیا ہی میں گناہوں کا معاملہ نمٹ جاتا ہے، اس لئے وہ سببِ خیر بن جاتی ہیں اور نیک شارہوتی ہیں ہوئی ہیں۔ وہ دنیا ہے نیک شارہوتی ہیں ہوئی اور عرصائب نازل ہوتے ہیں وہ دنیا میں اس کے گناہوں کی سزاہوتے ہیں۔ وہ دنیا ہے پاک صاف ہوکرآ خرت میں پہنچتا ہے۔ بخاری شریف کی روایت ہے میں پُرچ د اللّٰهُ بعہ حیواً یُصَبُ منه (جس کے ساتھ اللّٰد تعالی کو خیر منظور ہوتی ہے، اس پر اللّٰد تعالی آفتیں ڈالتے ہیں) (مشکوۃ، کتاب الجنائز، حدیث نمبر ۱۵۳۹) اور ترفدی کی روایت میں ہے کہ:'' جب اللّٰد تعالی بندے کے ساتھ بھلائی کا معاملہ کرنا چاہتے ہیں تو اس کو جلدی و نیا ہی میں سزاد یدیتے ہیں اور جب اللّٰہ تعالی بندے کے ساتھ برابرتاؤ کرنا چاہتے ہیں تو اس کے گناہوں کی سزاروک لیتے ہیں۔ تا آئکہ اس کو قیامت کے ذن پورا پورا بدلہ دیتے ہیں (مشکوۃ حدیث نمبر ۱۵۵۵) اور ترفدی کی ایک اور روایت میں ہے لاینوال البلاء بالمؤمن فی نفسه و ماللہ و ولدہ، حتی یَلْقَی اللّٰہ تعالی و ما علیہ من خطینة (مؤمن کی ڈات، مال اور اولا دمیں برابر بلا میں آتی رہتی ہیں، تا آئکہ وہ اللّہ سے ملاقات کرتا ہے اس حال میں کہ اس پرکوئی گناہ نہیں ہوتا) (مشکوۃ حدیث نمبر ۱۵ مال میں کہ اس پرکوئی گناہ نہیں ہوتا) (مشکوۃ حدیث نمبر ۱۵ میں کہ اس پرکوئی گناہ نہیں ہوتا) (مشکوۃ حدیث نمبر ۱۵ مال وراولا دمیں برابر بلا میں کہ اس پرکوئی گناہ نہیں ہوتا) (مشکوۃ حدیث نمبر ۱۵ مال میں کہ اس پرکوئی گناہ نہیں ہوتا) (مشکوۃ حدیث نمبر ۱۵ مال

ظاہر ہے کہ یہ بات مؤمن کے لئے نہایت مفید ہے کہ اس کے گنا ہوں کا معاملہ دنیا ہی میں نمٹ جائے۔اس کئے آفات وبلیات اس کے لئے سبب خیر بن جاتی ہیں اور وہ نیکی شار ہوتی ہیں۔

مگر ہرمؤمن کے ساتھ بیہ معاملہ نہیں گیا جاتا۔ بلکہ صرف اس مؤمن کے ساتھ بیم ہربانی والا معاملہ کیا جاتا ہے جس کی
ہیمیت نے اس کی ملکیت کا کسی درجہ میں پیچھا چھوڑ ویا ہومثلاً بوڑھا ہے میں جب بہیمیت کمزور پڑجاتی ہے یاریاضتوں
کے ذریعہ بہیمیت کورام کرلیا جائے اور آ دمی میں کسی درجہ میں صلاح وتقوی پیدا ہوجائے اور ملکیت کواس کا کام کرنے کا
موقعہ ملے تو اس وقت عام طور پر دنیا ہی میں مؤمن کواس کی برائیوں کی سزا دیدی جاتی ہے۔اور جب تک بہیمیت کا غلبہ
رہتا ہے اور آ دمی برائیوں میں پھنسا ہوا ہوتا ہے، وہاں تک مؤمن کے ساتھ بیہ برتا وُنہیں کیا جاتا۔ واللہ اعلم۔

ومنها: تَقْرِيبًا تُ تَرِدُ على البشر من غير اختياره، كالمصائب والأمراض، فَتُعَدُّ من باب البر لِمَعَان:
منها: أن الرحمة إذا توجهت إلى عبد بصلاح عمله، واقتضت الأسباب التضييق عليه، انصرفَتُ
إلى تكميلِ نفسه، فَكُفِّرَتُ خطاياه، وكُتِبَتُ له الحسناتُ، كما إذا سُدَّ مجرى الماء نبع الماء من فوقه ومن تحته، فَيُنْسَبُ الإجراءُ إلى ذلك التضييق؛ والسرفيه: المحافظة على الخير النَّسبي.

ومنها: أن المؤمن إذا اشتدَّت به المصائب، ضَاقت عليه الأرض بما رحبت، فانكسر حجابُ الطبع والرسم، وانقلع قلبُه إلا عن الله؛ أما الكافر فلايزال يتذكر الفائت، ويغوص في الحياة الدنيا، حتى يصير أُخبَتَ منه قبل أن يصيبه ما أصاب.

ومنها :أن حاملَ السيئاتِ المتحَجِّرَةِ إنما هو البهيمية الغليظة الكثيفة، فإذا مَرضَ وَضَعُفَ

- ﴿ أُمُوزَمَرُ بِيَالِمُدُرُ ﴾

وتحلَّلَ منه أكثَرُ مما يدخل فيه، اضمحل كثير من الحامل، وانتقص بقدر ذلك المحمول، كما نرى أن المريض يزول شَبَقُه وغضبه، وتَبَدَّل أخلاقُه، وينسى كثيرًا مما كان فيه، كأنه ليس الذي كان. ومنها: أن المؤمن الذي انفكت بهيميته عن ملكيته نوع انفكاك، أُخذ على سيئاته في الدنيا غالباً، وذلك حديث: ﴿ نصيبُ المؤمن من العذاب نَصَبُ الدنيا ﴾ والله أعلم.

ترجمہ: اورانواع برمیں سے وہ تقریبات (پیش آنے والے واقعات وحوادث) ہیں، جوانسانوں پر،ان کے اختیار کے بغیر، طاری ہوتی ہیں، جیسے صیبتیں اور بیاریاں، پس شار کی جاتی ہیں وہ تقریبات نیکی کے بیل سے بچند وجوہ:

ا - ان وجوہ میں سے یہ بات ہے کہ جب رحمت خداوندی کسی بندے کی طرف متوجہ ہوتی ہے، اس کے نیک کامول کی وجہ سے اور ( بھوینی ) اسباب اس پر تنگی کرنا چاہتے ہیں تو رحمت پھر جاتی ہے اس کے نفس کی تحمیل کی طرف، کیس وہ مٹاتی ہے اس کی خطاؤں کو اور کھتی ہے اس کے نبلد کے بیل وہ مٹاتی ہے اس کے خطاؤں کو اور کھتی ہے اس کے لئے نبکیاں ۔ جس طرح یہ بات ہے کہ جب یانی کا سوراخ بند

کردیاجا تا ہے تو پانی پھوٹنا ہے اس کے اوپر سے اور اس کے نیچے سے، پس منسوب کیا جاتا ہے بہانا اس تنگی کرنے کی طرف — اور راز اس (رحمت کے پھرنے) میں اضافی خیر کی نگہداشت ہے۔

۲-اوران میں سے بیہ ہے کہ جب مؤمن پر شخت مصائب نازل ہوتے ہیں تو زمین اس پر پہنائی کے باوجود نگ ہوجاتی ہے، پس ٹو ثنا ہے نفس اور رواج کا پر دہ۔اوراً کھڑ جاتا ہے اس کا دل اللہ کے سواہر چیز سے سر ہا کا فرتو وہ برابر یاد کرتا رہتا ہے فوت شدہ چیز کو اور غوطہ زن ہوتا ہے دنیوی زندگی میں، یہاں تک کہ ہوجاتا ہے وہ زیادہ گندہ پہلے سے،اس مصیبت کے پہنچنے سے بہلے سے جواس کو پہنچی ہے۔

۳ - اوران میں سے بیہ کے پھر جیسی تخت برائیوں پر ابھار نے والی چیز موثی گاڑھی بہیمیت ہی ہے، پس جب وہ بیار پڑتا ہے اور لاغر ہوجا تا ہے اور اس میں سے تحلیل ہوتی ہے اس سے زیادہ جو اس کے جسم میں داخل ہوتی ہے تو برا معینہ کرنے والی صلاحیت کا کافی حصہ پاش پاش ہوجا تا ہے اور اس کے بقدر وہ برا کا م گھٹ جا تا ہے جس پر ابھارا گیا ہے، جسیا کہ د کیھتے ہیں ہم کہ بیار آ دمی کی جماع کی حرص اور اس کا غصر ختم ہوجا تا ہے اور اس کے اخلاق بدل جاتے ہیں اور وہ بھول جا تا ہے اور اس کے اخلاق بدل جاتے ہیں اور وہ بھول جا تا ہے ان باتوں میں ہے بہت ہی باتوں کو جو اس میں تھیں۔ گویاوہ شخص، وہ شخص نہیں ہے جو پہلے تھا۔

۳ - اور ان میں سے بیہ کہ جب کسی مؤمن کی بہتی تو ت جدا ہوجاتی ہے اس کی ملکی قوت سے یک گونہ جدا ہونا تو مزاد یا جا تا ہے وہ اس کی برائیوں پر عام طور پر دنیا میں ۔ اور اس کا تذکرہ اس حدیث میں ہے کہ: '' مؤمن کا حصہ عذاب میں ہے دنیا کی مِحق ہیں ، '(یعنی دنیا میں مؤمن کو جومِح فی ومصائب چہنچتے ہیں وہ اس کے لئے کفارہ سیئات عذاب میں ہے دنیا کی مِحق ہیں مئی میں گئی ہیں ) باتی بن جاتے ہیں۔ میصدیث مجھنے ہیں مئی گئی ہیں ) باتی بن جاتے ہیں۔ میصدیث ہیں۔ بین میں سے بعض او پر کھی گئی ہیں ) باتی اللہ تعالی بہتر جانتے ہیں۔

### بغات وتركيب تضجيح

التضییق مصری نسخه میں اور مخطوط کراچی و برلین میں دونوں جگه التَّضَیُّق ہے جس کے معنی ہیں تنگ ہونا، اور مطبوعہ صدیقی اور مخطوط پیٹنہ میں پہلی جگه التَّضیُّق ہے اور دوسری جگه التَّضیْق ہے یہ التضییق کی ہندی کتابت ہے مگر صحیح دونوں جگه التصفییق ہے جس کے معنی ہیں تنگی کرنا ..... سُدِّتمام مطبوعه اور مخطوط شخوں میں صاد ہے صُدَّ ہے مگریہ صحیف ہے مَنجوی کے ساتھ میں سے سُدَّ ہی ہوسکتا ہے ۔... اُجْسِری السماء : بہانا ..... اُخبِتُ منه قبل کی تقدیم عبارت المتحجّرة (اسم فاعل) تَحَجَّر: پَقِرکی ما نند ہونا۔

#### باب \_\_\_\_

# گناہوں کے مدارج

گناہ کیا ہیں؟ جس طرح قوت بہمیہ کوقوت ملکیہ کامطیع کرنے کیلئے ائمال صالحہ ہیں، جواطاعت کا پیکرمحسوں، اختمالی مواقع اورانقتیاد کو بدست لانے کی راہیں ہیں، اسی طرح انقیاد واطاعت کے بالکل برخلاف اور متضاد حالت کے لئے بھی اعمال طالحہ ہیں، جونا فر مانی اور عدم اطاعت کی احتمالی جگہ ہیں اور الین شکلیں ہیں جن سے نافر مانی کی حالت کمائی جاسکتی ہے۔ یہی اعمال: آثام و معاصی ہیں اور وہ سب ایک درجہ کے گناہ ہیں ہیں، بلکہ ان کے پانچ مراتب ہیں: پہلا مرتبہ: کفریات کا ہے، جوسب سے زیادہ علین گناہ ہیں، جوآخرت میں نجات کی راہ ہالکلیہ مسدود کردیتے ہیں۔ اور کفریات میں بھی بڑے گناہ دوسم کے ہیں:

بخشیں گے کہان کے ساتھ کسی کوشریک قرار دیا جائے۔اوراس کے سوائے اور جتنے گناہ ہیں، جس کے لئے منظور ہوگا، وہ گناہ بخش دیں گے۔اور جو مخص اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک ٹھہرا تا ہے وہ بڑے جرم کا مرتکب ہوا'' ——احادیث میں بھی سب سے بڑا گناہ شرک ہی کوقر اردیا گیا ہے اور جو حکم شرک کا ہے وہی کفروتشبیہ کا بھی ہے۔

دوسری شم: پیہ ہے کہ آ دمی بس دنیا کی زندگی ہی کوحقیقی زندگی اورسب کچھ بھے بیٹے۔موت کے بعد کی زندگی کا قائل ہی نہ ہو، نہ کسی اخروی کمال پراس کا ایمان ہو۔ پس جب دل میں پیہ بات بیٹھی ہوئی ہوگی تو وہ کسی کمال کی طرف قطعا نگاہ نہیں اٹھائے گااور نہ آخرت کے لئے کوئی تیاری کرے گا۔اس لئے معاد کاا نکار بھی بہت بڑا گناہ ہے۔

اور کمال مطلوب یعنی آخرت میں نجات حاصل کرنے کے لئے اللہ تعالی پراور دنیا کے آخری دن پر ایمان لا نااس لئے ضروری ہے کہ کمالات کی دوشتمیں ہیں: ایک مادی یعنی دنیوی محسوس کمال اور دوسرار وحانی یعنی اخروی عقلی کمال ۔ دنیا کے اعتبار سے کیا چیزیں کمال ہیں اس کو ہڑتھ جانتا ہے، اور اخروی کمال کیا ہے اس کو عام لوگ نہیں سمجھ سکتے ، کیونکہ اس کا کمال ہونا حواس سے اور اکنہیں کیا جاسکتا ،عقل ،ی اس کمال کا اور اگر کرسکتی ہے اور سب کی عقول اس سلسلہ میں کا فی نہیں ہیں ۔ اس کو جمجھ نے کے لئے ایک ایس حالت کا تصور کرنا پڑتا ہے جو ہر اعتبار سے حالت حاضرہ یعنی دنیوی حالت کے مغائر ہے اور ظاہر ہے کہ ہیہ بات ہڑتھ کے لیے ایک ایس کی نہیں ہے۔ عام لوگ عقلیات کو بخو بی نہیں سمجھ سکتے۔

اوراس اُخروی روحانی کمال کو مجھنا بھی ضروری ہے، ورنے عقلی اور مادی کمالات میں تعارض ہوجائے گا اور نتیجہ ارذل کے تابع ہوتا ہے اس لئے لوگ مادی کمال کی طرف جھک جائیں گے اور روحانی کمال کورائیگاں چھوڑ دیں گے۔اس لئے اللہ تعالیٰ نے انبیاء بھیجا ورشریعتیں نازل فرمائیں اور انھوں نے کمال اخروی کی تحصیل کا مطنہ ایمان باللہ و بالیوم الآخر کو گردانا۔ کیونکہ بیدوہ اختمالی جگہمیں ہیں جہاں سے اخروی کمال حاصل ہوسکتا ہے۔سورۃ انحل آیت ۲۲ میں ہے: "پس جولوگ آخرت پر ایمان نہیں رکھتے ان کے دل انکاری ہیں اور وہ گھمنڈ کرنے والے ہیں' بیعنی ان کے دل مادی دنیاسے ماوراء حقائق کو تسلیم کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں اور انہیاء کی باتیں مانے میں ان کی ہیٹی ہوتی ہے۔

بات مختصر: جب کوئی شخص اس مرجبهٔ اولی کے گنا ہوں میں مبتلا ہوتا ہے اور وہ مرجا تا ہے اور اس کی نہیمی قوت پاش پاش ہوجاتی ہے تو اس پر غایت درجه منافرت یعنی عدم ملائمت مترشح ہوتی ہے یعنی ملکیت سے قطعاً مناسبت ندر کھنے والی حالت سے وہ دو چار ہوجا تا ہے اور وہ حالت اس کے گلے کا ایساطوق بن جاتی ہے جس سے وہ تا ابد جدائہیں ہوسکتا (اللّٰهم احفظنا منہ)

#### ﴿باب طبقات الإثم﴾

اعلم أنه كما أن لانقياد البهيمية للمليكة أعمالاً، هي أشباحُه ومظانُّه والسننُ الكاسِبةُ له، فكذلك للحالة المضادَّة للانقياد كلَّ المضادَّةِ أعمالٌ ومظانٌ وكواسب، وهي الآثام، وهي

#### على مراتب:

المرتبة الأولى: أن ينسد سبيله إلى الكمال المطلوب رأسًا؛ ومعظّمُ ذلك في نوعين: أحدهما: ما يرجع إلى المَبْدَأِ، بأن لا يَعْرِفَ أن له ربا، أو يعرِفَه متصفا بصفات المخلوقين أو يعتقد في مخلوق شيئا من صفات الله، فالثاني التشبيه، والثالث الإشراك؛ فإن النفس لا تتقد في مخلوق شيئا من صفات الله، فالثاني التشبيه، والثالث الإشراك؛ فإن النفس لا تتقد أن أبدًا حتى تجعل مطمح بصيرتها التجرد الفوقاني، والتدبير العام المحيط بالعالم؛ فإذا

نتقدس ابدا حتى نجعل مطمح بصيرتها التجرد القوقائي، والتدبير العام المحيط بالعالم؛ فإذا فَقَدَتُ هذه بقيت مشغولة بنفسها، أو بما هو مثلُ نفسِها في التَّقَيُّدِ كلَّ الشغل، لا يقدح حجابَ النُّكرة، ولا موضِعَ إبرةٍ، فهذا هو البلاء كلَّ البلاء.

والثاني : أن يعتقد أن ليس للنفس نشأةٌ غيرُ النشأةِ الجسدية، وأنه ليس لها كمالٌ آخَرُ يجب عليها طَلَبُهُ، فإن النفس إذا أضمرت ذلك لم يَطْمَحْ بَصَرَهَا إلى الكمال أصلًا.

ولما كان القولُ بإثبات كمالٍ غيرِ كمالِ الجسد، لا يتَأتَّى من الجمهور إلابتصور حالةٍ ، تُباين الحالة الحاضرة من كل وجدٍ ، ولو لا ذلك لتعارض الكمالُ المعقولُ والمحسوسُ ، فَمَالَ إلى المحسوسُ ، فَمَالَ المحسوسُ ، وأهْمَلُ المعقولُ ، نُصِبَ له مَظِنَّةٌ ، هو الإيمان بلقاء الله واليوم الآخر ، وهو قوله تعالى : ﴿فَالَّذِيْنَ لاَيُوْمِنُونَ بالآخِرَةِ قُلُوبُهُمْ مُنْكِرَةٌ وَهُمْ مُسْتَكُبرُونَ ﴾

وبالجملة: فإذا كان الإنسان في هذه المرتبة من الإثم، فمات، واضمحلت بهيميته، تَرَشَّحَتْ عليه المنافرةُ من فوقه كلَّ المنافرة، بحيث لا يجد سبيلا إلى الخلاص أبدًا.

ترجمہ: گناہوں کے درجات کا بیان: جان لیں کہ جس طرح یہ بات ہے کہ قوت بہمیہ کوقوت ملکیہ کامطیع کرنے کے لئے ، کچھا عمال ہیں، جوانقیاد کا پیکرمحسوس، اختالی مواقع ہیں اورانقیاد کو کمانے والی راہیں ہیں، پس اُس کم طرح اس حالت کے لئے بھی جو پوری طرح سے انقیاد کے برخلاف ہے کچھا عمال اختالی جگہیں اور کمانے والی راہیں ہیں۔اوروہ چندمر تبول پر ہیں:

پہلامر تنبہ: بیہ ہے کہ بند ہوجائے آ دمی کی راہ کمالِ مطلوب ( نجات ) کی طرف بالکلیہ۔اوراس مرتبہ کے بڑے گناہ دوقسموں میں منحصر ہیں:

ان میں سے آیک: وہ گناہ ہیں جن کا تعلق مبداً (اصل) یعنی اللہ تعالیٰ ہے ہے۔ (اور وہ تعلق) اس طور پرہے کہ نہ پہچانے آ دمی اس بات کو کہ اس کے لئے کوئی پرور درگارہ یا جانے وہ اس کو مخلوق کی صفات کے ساتھ متصف یا اعتقاد رکھے کسی مخلوق میں اللہ کی صفات میں ہے کسی صفت کا ، پس دوسری صورت تشبیہ ہے اور تیسری صورت نشریک تھم ہرانا ہے ۔ (اور شرک و کفر سے مطلوبہ کمال کی راہ بالکلیہ مسدوداس لئے ہوجاتی ہے) کنفس بھی بھی با کیزہ نہیں ہوسکتا یہاں

تک کہ وہ اپنی بھیرت کے پڑنے کی جگہ بنائے بالائی روحانیت ( یعنی اللہ تعالی ) کواور عالم کومحیط کلی تدبیر کو۔ پس جب گم کرے گانفس اس کو ( یعنی اس کو ذات باری اور صفت تدبیر کی معرفت حاصل نہیں ہوگی ) تو باقی رہ جائے گا وہ پھنسا ہوا اپنی ذات میں یا ایسی چیز میں جواپنی ذات کی طرح ہے پابندی میں ، پوری طرح ہے پھنسا ہوا ہونا۔ نہیں تو ڑے گی وہ مشخولیت اللہ کے بارے میں جہالت کے پر دہ کو ( یعنی د نیوی مشاغل ہے معرفت اللی حاصل نہیں ہوسکتی ) اور نہ سوئی کی نوک کی جگہ کے بقدر ( بھی پر دہ کھولے گی ) پس یہی وہ مصیبت ہے جوسب سے بڑی مصیبت ہے۔

اور دوسری فتم: بیہ ہے کہ آ دمی اعتقاد رکھے اس بات کا کہنیں ہے نفس کے لئے کوئی زندگی مادی زندگی کے علاوہ اور بیاعتقاد رکھے کہنیں ہے نفس کے لئے کوئی دوسرا کمال ( مادی کمال کے علاوہ ) جس کی طلب نفس کے لئے ضروری ہو۔ پس جب نفس دل میں بیہ بات چھیائے گا تو یقینیاً وہ اپنی نظر نہیں اٹھائے گا مطلوبہ کمال کی طرف قطعاً۔

اور جب مادی کمال کے علاوہ اور کمال کے ثابت کرنے کی بات حاصل نہیں ہوسکتی عام لوگوں کے لئے مگر کسی ایس حالت کے تصور کرنے کے ذریعے جوموجودہ حالت کے برخلاف ہو، ہراعتبار سے اور اگر لوگ روحانی کمال نہیں سمجھیں گئو عقلی اور مادی کمال میں تعارض ہوجائے گا، پس انسان مادہ کی طرف مائل ہوگا اور روحانی کمال کورائے گاں چھوڑ دے گا، تو قائم کیا گیا اس روحانی کمال کے لئے مظنہ (احتمالی جگہ) اور وہ اللہ سے ملنے پر اور آخری دن پر ایمان لا ناہے اور اس کا تذکرہ اس ارشاد پاک میں ہے: '' پس جولوگ آخرت پر ایمان نہیں رکھتے ، ان کے دل انکار کرنے والے ہیں درانحالیہ وہ گھمنڈ کرنے والے ہیں ''

قصی خصر: پس جب انسان گناہ کے اس مرتبہ میں پھنسا ہوا ہوتا ہے، پس وہ مرجا تا ہے، اور اس کی بہیمیت مرجھا جاتی ہے تو نہایت درجہ منافرت اس کے اوپر سے اس پڑپتی ہے، اس طور پر کہوہ کوئی چھٹکارے کی راہ نہیں یا تا ابد تک ۔

#### لغات وتركيب:

السننُ الكاسبة مركب توصفی كاعطف أشباحه پر ب ..... كواسب جمع به كاسبة كى ..... إنْسَدَ إنْسِدَادًا ؛ بند مونا .... أي بند مونا .... المصلم عن مكان الرفع والنظر ..... البصيرة : ول كى بينا كى .... كل النجود : غير مادى مونا الفوقانى : بالا كى والسواد من التجود الفوقانى : جنابه تعالى و حضرته (سندى) ..... كل الشغل مفعول مطلق به مشغولة (اسم مفعول) كا ..... لا يَقْدَ ح نبيس تو رُتا ب كها جاتا ب قَدَ حَ خِتامَ الحَابِية الشغل مفعول مطلق به مشغولة (اسم مفعول) كا ..... لا يَقْدَ ح نبيس تو رُتا ب كها جاتا ب قَد دَ خِتامَ الحَابِية معوفة الله تعالى ... معوفة الله تعالى ... موضع إسرة : سوئى كى جگه يعنى سوئى زين پر پرى مويازين پرسوئى كى توك يكى جائة جمان جگه اس كه يخيآ كه و موئى كى توك يكى جائة و جمتنى جگه اس كه يخيآ كه و موئى كى توك يكى جائة و جمتنى جگه اس كه يخيآ كه و موئى كى بقدر جگه كه الله على المنه على الله على الله تعالى الله الله تعالى الله

تصحیح: تَرَشَّحَتْ علیه المنافرة اصل میں وُشِّحَتْ إلى تَضيف ہے، تینوں مخطوطوں سے تعلیم کی گئی ہے۔

دوسرامرتبہ: دین سے اعراض کا ہے ۔۔ اللہ تعالی نے انبیاء بھیجے، ان پرشریعتیں نازل کیس تا کہ لوگ اس ہدایت سے فائدہ اٹھا کر آخرت میں سعادت و نجات پائیں۔ ملا اعلی کی پوری تو جہات اللہ کے اس دین کو بھیلا نے کی طرف اور اس کے معاملہ کو بڑھانے کی طرف اور کے معاملہ کو بڑھانے کی طرف ان کی بیٹی ہوتی ہے۔ وہ لوگ نہ صرف اللہ کے اس دین کا انکار کرتے ہیں بلکہ اس کی مخالفت پر کمر بستہ رہتے ہیں۔ یہ لوگ جب مرتے ہیں تو ملا اعلی کی تمام تر تو جہات ان کے لئے ناپسند یہ ہ اور تکلیف دہ ہوجاتی ہیں اور ان کے کر توت ان کا اس طرح احاط کر لیتے ہیں کہ ان کے کوئی راہ باقی نہیں رہتی۔ علاوہ ازیں یہ مخالفت حق ان کو مطلوبہ کمال حاصل کرنے سے یا تو بالکلید روک دیتی ہے یا قابل کھا ظامل کے تھی دست رکھتی ہے۔ اور گناہ کا پیم تیہ بھی انسان کو ملت سے خارج کر دیتا ہے، تمام شریعتوں کا یہی تھم ہے کہ دین قبول کرنے سے اعراض کرنے والا یا بظاہر دین قبول کرکے دین کی مخالفت کرنے والا اور لوگوں کو اللہ دیں استہ سے روکنے والاحقیقت ہیں مسلمان باتی نہیں رہتا۔

والمرتبة الثانية: أن يتكبر بِكبره البهيمي على ما نَصَبَهُ الله تعالى لوصول الناس إلى كمالهم، وقصدتِ الملا الأعلى بأقصى هِمَمِها إشاعة أمره وتنوية شأنه، من الرسل والشرائع، فَيُنكرها ويعاديها، فإذا مات انعطف جميع هِمَمِهم منافرة له، ومؤذِيّة إياه، وأحاطت به خطيئته، من حيث لم يجد للخروج منه سبيلًا، على أنه لاتنفك هذه الحالة من عدم الوصول إلى كماله، أو الوصول الذي لا يُعتد به، وهذه المرتبة تُحْرج الإنسانَ من ملة نبيه في جميع الشرائع.

ترجمہ: اور دوسرا مرتبہ: یہ ہے کہ انسان اپنے بہیمی گھمنڈ سے گھمنڈ کرے اس چیز کے مقابلہ میں جس کواللہ تعالیٰ نے مقرر کیا ہے لوگوں کے ان کے کمال تک پہنچنے کے لئے اور ملا اعلی نے ارادہ کیا ہے اپنی غایت درجہ کامل تو جہات کے ذریعہ اس کے معاملہ کی اشاعت کا اور اس کی شان کو بلند کرنے کا یعنی انبیاء اور شریعتیں ، پس وہ ان کا افکار کرتا ہے اور ان سے دشمنی رکھتا ہے ، پس جب وہ مرجا تا ہے تو مُرم جاتی ہیں ملا اعلی کی ساری تو جہات ورا نے الیا ہے وہ اس کے لئے ناپسندیدہ ہوتی ہیں اور اس کے لئے تکلیف دہ ہوتی ہیں اور گھر لیتی ہیں اس کو اس کے لئے تکلیف دہ ہوتی ہیں اور گھر لیتی ہیں اس کو لئے تکلیف دہ ہوتی ہیں اور گھر لیتی ہیں اس کو اس کے لئے تکلیف دہ ہوتی ہیں اور کی کوئی راہ۔

علاوہ ازین نہیں جدا ہوتی ہے بیصالت اس کے کمال تک نہ چینچنے سے یااس پہنچنے سے جو کہ قابل لحاظ نہیں ہےاور گناہ کا پہ( دوسرا) مرتبہانسان کونکال دیتا ہےاس کے پیغمبر کی ملت سے تمام شریعتوں میں۔

#### زكيب:

الكبر البيهمى: وه كبرجوبيميت كتقاضے بيدا ، وتا بسس من الرسنل و الشرائع بيان ب على مانصبه بين ماكا ..... لا تنفك فعل ناقص باور هذه الحالة الكااسم باور من عدم الوصول إلخ فجرب مولانا سندى رحمه الله كاتفريمين ب: لا يصل إلى الكمال أو يصل ويترقى، لكنه لا يصل إلى الكمال المعتدبه، بل إلى الكمال الذى لا يدفع عنه المنافرة وهذا هو الكافر اه

☆ ☆

تیسرام رتبہ: مہلکات کا ہے۔ یہ دوطرح کے گناہ ہیں ایک: اُن ما مورات کا چھوڑنا جن پرآخرت میں نجات کا مدار ہے، جیسے اسلام کے ارکان اربعہ اور دیگر واجبت و فرائض کو بجانہ لانا بھی تباہ کر دے گا۔ کیونکہ عمد افرائض کا ترک گناہ کبیرہ ہے۔ ووم: ان کاموں کا ارتکاب کرنا جن کے کرنے والے پرلوح محفوظ میں لعنت کا فیصلہ ہو چکا ہے، اس وجہ سے کہ فرہ کا م عام طور پرزمین میں بڑی خرابی کا باعث ہیں اور نوس کی اصلاح کی راہ کا روڑ اہیں ۔۔ دونوں طرح کے گناہوں کی تفصیل درج ذبل ہے:

ا – اُن احکام شرعیہ پڑمل پیرانہ ہونا جوطبیعت کوتا بعداری کا خوگر بناتے ہیں یا قابل لحاظ حد تک انقیاد کے لئے تیار کرنے والے ہیں ۔ اور بیداحکام شرعیہ لوگوں کے اختلاف سے مختلف ہوتے ہیں ۔ البتہ جولوگ ضعیف ہیمیت کی کیفیات میں ڈو بے ہوئے ہوتے ہیں ان کے لئے بکثرت احکام شرعیہ بجالانے ضروری ہیں اور جن اقوام کی ہیمیت سخت اور گاڑھی ہوتی ہے ان کے لئے سخت احکام شرعیہ کو بکثرت کرنا ضروری ہوتا ہے جیسے متواتر روز ہے رکھنا۔ اور شب بیداری کرنا اور دیگر ریاضتیں کرنا۔

۲- درندگی والے کام، جو بڑی لعنت کا سبب ہوتے ہیں، جیسے کسی کوناحق قبل کرنا۔

٣-شهواني اعمال جيسے زنا، اغلام وغيره

۴- وہ کمائیاں جومعاشرہ کے لئے سخت ضرر رساں ہیں، جیسے سٹداور سودوغیرہ۔

ندکورہ چاروں قتم کے کام کرنے والوں کے دین میں بڑی دراڑ پڑجاتی ہے،اس وجہ سے کہ وہ سنت راشدہ لا زمہ کے برخلاف اقدام کرتے ہیں تفصیل مبحث سوم کے باب یاز دہم میں گذر چکی ہے۔اوران کاموں کے مرتکب کوعالم بالا کی لعنت گھیرلیتی ہے۔ پس ان دونوں باتوں ( دین میں رخنہ پڑنا اور لعنت کا ان کو گھیر لینا ) کے نتیجہ میں وہ عذاب کا

حقدار بن جاتا ہے۔

اوراس تیسرے مرتبہ کے گناہ بڑے کہا ترکہ لاتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے یہاں ان کی حرمت کا اوران کے مرتکب کے ملعون ہونے کا فیصلہ ہو چکا ہے اورا نبیائے کرام کیہم الصلوٰۃ والسلام ہرزمانہ میں اس خدائی فیصلہ کی ترجمانی کرتے رہے ہیں اور لوگوں کو ان کہا کرتے آگاہ کرتے رہے ہیں اور ان میں سے بیشتر تمام شریعتوں میں بالا تفاق گناہ ہیں متفق علیہ روایت میں ایسے سات گناہوں کا خصوصیت سے تذکرہ کیا گیا ہے یعنی اللہ کے ساتھ شریک تھم رانا (بیتو اکبرالکبائر ہے اور پہلے مرتبہ کا گناہ ہے) اور جادو کرنا، کی کو ناحق قبل کرنا، سود کھانا، پیٹیم کا مال کھانا، ٹربھیٹر کے ون پیٹے پھیرنا اور ایماندار، بھولی، یا کدامن عورتوں پرتبہت لگانا (مشکوٰۃ حدیث نمبر ۵۲)

والمرتبة الثالثة: تـركُ مـايُـنجيه، وفَعْلُ ما انعقد في الذكر اللعنُ على فاعله، من جهة كونه مَظِنَّةً غالبًا لفسادٍ كبير في الأرض، وهيئةٍ مضادَّة لتهذيب النفس:

فمنها :أن لا يفعلَ من الشرائع الكاسبةِ للانقياد أو المُهَيَّنَةِ له ما يُعتد به؛ ويختلف باختلاف النفوس، إلا أن المُنْغَمِسَة في الهيئات البهيمية الضعيفةِ أحوجُ الناس إلى إكثارها؛ والأممُ التي بهيميتُها أشدُّ وأغلظُ أحوجُ الناس إلى إكثار الشاقِّ منها.

ومنها: أعمالُ سَبُعِيَّةُ، تَسْتَجْلِبُ لعنًا عظيمًا، كالقتل.

ومنها: أعمالٌ شَهَويَّةً.

ومنها: مكاسبُ ضارَّةٌ، كالقمار والربا.

وفى كل شيئ من هذه المذكورات تُلْمة عظيمة فى النفس، من جهة الإقدام على خلاف السنة اللازمة، كما ذكرنا؛ ولعن من الملأ الأعلى يحيط به؛ فبمجموع الأمرين يحصل العذاب؛ وهذه المرتبة أعظم الكبائر، قد انعقد فى حظيرة القدس تحريمها، ولعن صاحبها، ولم يزل الأنبياء يُتَرْجِمُوْنَ ما انعقد هنالك، وأكثرها مُجْمَعٌ عليه فى الشرائع.

تر جمہ: اور تیسرا مرتبہ: ان کاموں کوچھوڑنا ہے جوآ دمی کونجات دلانے والے ہیں۔اوران کاموں کوکرنا ہے جن کے کرنے والے پرلوح محفوظ میں لعنت تجویز پانچکی ہے اس کام کے عام طور پراختالی موقع ہونے کی جہت سے زمین میں بڑی خرابی کا (یعنی عام طور پراس کام سے زمین میں بڑی خرابی رونما ہوتی ہے) اورائیی ہیئت کا جونفس کوسنوارنے کے برخلاف ہے (یعنی عام طور پراس کام سےنفس میں ایسی ہیئت پیدا ہوتی ہے جس سےنفس بجائے سنورنے کے بگڑتا ہے) پس مرجبہُ ثالثہ میں سے یہ بات ہے کہ آ دمی عمل نہ کرے شریعت کے ان احکام پر جو تابعداری کو کمانے والے ہیں ( یعنی نفس کو تابعداری کا خوگر بناتے ہیں ) یا تیار کرنے والے ہیں ایسی تابعداری کے لئے جو قابل لحاظ ہے ( یعنی ان اعمال سے طبیعت میں اچھا خاصا انقیاد پیدا ہوتا ہے ) اور وہ قابل لحاظ مقدار مختلف ہوتی ہے لوگوں کے اختلاف ہے ، البتہ جونفس کمزور بہیمی کیفیات میں ڈو ہے والا ہے وہ سب سے زیادہ مختاج ہے احکام شرعیہ پر بکٹرت عمل کرنے کی طرف ، اور وہ اقوام جن کی بہیمیت بخت اور گاڑھی ہے وہ لوگوں میں سب سے زیادہ مختاج ہیں شریعت کے بخت احکام پر بکٹرت عمل کرنے کی طرف۔

> اورمرتبهٔ ثالثه میں سے درندگی والے کام بیں جو بردی لعنت کو کھینچتے ہیں، جیسے آل کرنا۔ اوراس میں سے شہوانی اعمال ہیں۔

> > اوراس میں ہےضرررسال کمائیاں ہیں؛ جیسے سٹہ (بُو ا)اورسود۔

اور نذکورہ بالا چاروں قتم کے کاموں میں سے ہر چیز میں بڑی دراڑ ہے نفس میں، پیش قدمی کرنے کی وجہ سے سنت راشدہ لازمہ کے خلاف پر، جیسا کہ ہم نے ذکر کیا، اور ملا اعلی کی بڑی لعنت اس شخص کو گھیر لیتی ہے، پس دونوں با توں کے مجموعہ سے وجود میں آتا ہے عذا ب۔ اور بیمر تبہ کہا ئر میں سب سے بڑا مرتبہ ہے، طے پاچکا ہے بارگاہ مقدل میں ان کاحرام ہونا اور ان کے مرتکب کا ملعون ہونا۔ اور انبیاء برابر ترجمانی کرتے رہے ہیں اُس بات کی جو وہاں طے پاچکی ہے۔ اور تیسرے مرتبہ کے گناہوں میں سے بیشتر گناہ تمام شریعتوں میں مشفق علیہ ہیں۔ شہرے مرتبہ کے گناہوں میں سے بیشتر گناہ تمام شریعتوں میں مشفق علیہ ہیں۔ ترکیب ھیئیڈ مضادہ فو کاعطف فساد کہیر پر ہے ۔۔۔۔ شلمہ مبتداً مؤخر ہے۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

چوتھا مرتبہ: قوموں اور زمانوں کا لحاظ کرتے ہوئے اللہ تعالی نے جومخلف شریعتیں اور الگ الگ انداز تجویز فرمائے ہیں اور ہرشریعت میں خصوصی احکام دیئے ہیں ان کی خلاف ورزی کرنا چوتھے مرتبہ کا گناہ ہے۔ مثلاً یہود پر اونٹ کا گوشت حرام تھا۔ یوم السبت کی تعظیم لازم تھی۔ مال غنیمت حلال نہیں تھا اور غیر اللہ کے لئے سجدہ تحیہ جائز تھا اور ہماری شریعت میں اونٹ کا گوشت حلال ہے، یوم السبت کے بجائے یوم الجمعہ کی تعظیم مقرر کی گئی ہے، مال غنیمت کو حلال کیا گیا ہے اور غیر اللہ کے لئے سجدہ کرنا مطلقاً ممنوع قرار دیا گیا ہے۔ پس یہود پر ان کے زمانہ میں ان کی شریعت کی بابندی لازم تھی ، اور اس کی خلاف ورزی گناہ تھی اور اب ہم پر بلکہ سب پرشریعت محمدی کی بابندی لازم ہے اور اس کی خلاف ورزی گناہ چوتھ مرتبہ کا ہے۔

اس کی مزید تفصیل بیہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کسی قوم میں کسی نبی کومبعوث فرماتے ہیں ، تا کہ وہ لوگوں کو کفر کی ظلمتوں سے نکال کرائیمان کی روشنی میں لائیں ، ان کی کجی کو دور کریں اور ان کے احوال کوسنوار کران کومؤ دب بنائیں تو ضروری ہوتا ہے کہ وہ نجی اپنے مشن کی تعمیل کے لئے پچھا پے خصوصی احکام دیں جوقوم کی بچی کو دور کرنے کے لئے اور ان کومؤدب بنانے کے لئے ضروری ہوں۔ کیونکہ ہرمقصد کے لئے پچھطر پنے تو ایسے ہوتے ہیں جوصد فی صدکامیا بہوتے ہیں اور کی پر دارو گیر بھی کیچھطر پنے بڑی طریقے تو م کو بتانے ضروری ہیں اور ان کی خلاف ورزی پر دارو گیر بھی ضروری ہے۔ اس لئے ہرشر بعت میں ایسے خصوصی احکام دیئے گئے ہیں، اور ان کی خلاف ورزی کو گناہ قرار دیا گیا ہے۔ اورشر بعتوں کے ان خصوصی احکام دیئے گئے ہیں، اور ان کی خلاف ورزی کو گناہ قرار دیا گیا ہے۔ اورشر بعتوں کے ان خصوصی احکام کے سلسلہ میں ہے بات جان لینی چاہے کہ توقیت بعنی احکام کے اوقات مقرر کرنے کے لئے ایسے قوانیوں ہیں جوتو قیت کو واجب کرتے ہیں بعنی اوقات کا بیا ختلاف اصول وضوا بط پرہنی ہوتا ہے۔ بس شریعت میں جو حکم دیا گیا ہے۔ کہ مفتدہ اور مصلحت کو وزن بھی دیکھا جاتا ہے یا کسی میں جو حکم دیا گیا ہے۔ کہ مفتدہ اور مصلحت کا وزن بھی دیکھا جاتا ہے۔ اور اس کے اعتبار سے حرام ، مکروہ (تحریکی اور تنزیبی) واجب ، سنت اور مستحب وغیرہ مراتب پیدا ہوتے ہیں غرض تمام احکام ایک درجہ کے نہیں ہوتے ، بعض لازی ہوتے ہیں تو بعض اختیاری اور ان احکام کا کچھ حصد وئی ظاہر (قرآن کریم) میں نازل کیا گیا ہے اور بردا حصد و قرفی بعنی اجتباد نبی ہوتا ہے جواحادیث میں مروی ہے۔

والمرتبة الرابعة: معصية الشرائع والمناهج المختلفة باختلاف الأمم والأعصار؛ وذلك: أن الله تعالى إذا بعث نبيا إلى قوم، لِيُخرجهم من الظلمات إلى النور، ولِيُقِينَمَ عِوَجَهم، ولِيسُوْسَهم أحسنَ السياسة، كان بعثُه مُتَضَمِّنًا لإيجاب مالايمكن إقامة عِوَجهم وسياستُهم إلا به، فلكل مقصد مَظِنَّة أكثرية أو دائمة، يجب أن يُؤاخذوا عليها ويُخاطبوا بها.

وللتوقيت قوانينُ توجِبُها، ورب أمر يكون داعيًا إلى مفسدة أو مصلحة، فيؤمرون حَسَبَمَا يُدْعون إليه، ومن ذلك ماهو مأمور أو منهى عنه حتما، ومنه ما هومأمور أو منهى عنه من غير عزم؛ وأقلُّ ذلك ما نزل به الوحى الظاهر، وأكثَرُه ما لا يثبتُه إلا اجتهادُ النبى صلى الله عليه وسلم.

تر جمہ: اور چوتھا مرتبہ: اُن شریعتوں اور ان منہوں کی نافر مانی کرنا ہے جوامتوں اور زمانوں کے اختلاف سے مختلف رہی ہیں۔ اور اس کی تفصیل بیہ ہے کہ جب اللہ تعالی کسی قوم میں کسی نبی کومبعوث فرماتے ہیں، تا کہ وہ ان کو تاریکیوں سے روشنی کی طرف نکا لے، اور تا کہ وہ ان کی بحی کوسیدھا کرے، اور تا کہ وہ ان کومؤدب بنائے خوب سنوار کر، تو اس کی بعثت ان چیز وں کو واجب کرنے پر تضمن ہوتی ہے جن کے بغیران کی بحی کودور کرنا اور ان کوسیلقہ مند بنانا ممکن نہیں ہوتا۔ کیونکہ ہر مقصد کے لئے اکثری یادائی احتمالی موقع ہوتا ہے، جس پرلوگوں کی دارو گیر کرنا اور جس کا لوگوں کو خاطب بنانا ضروری ہوتا ہے۔

اوراحکام کے وقت کی تعیین کے لئے ایسے قوانین ہیں جواس کو واجب کرتے ہیں اور کوئی امر کسی خرابی یا مصلحت کی طرف واعی ہوتا ہے، پس لوگ حکم دیئے جاتے ہیں اس چیز کے موافق جس کی طرف وہ دواعی ان کو وقوت دیتے ہیں۔ اور ان میں سے بعض وہ ہیں جو لازمی طور پر مامور بہ یا منہی عنہ ہوتے ہیں اور ان میں سے بعض وہ ہیں جو تا کید کے بغیر مامور بہ یا منہی عنہ ہوتے ہیں اور ان میں سے بحے وہ ہیں جن کے بارے میں ظاہری وحی نازل ہوتی ہے۔ اور ان میں سے بیشتر وہ ہیں جو بی جو بی بارے میں طاہری وحی نازل ہوتی ہے۔ اور ان میں سے بیشتر وہ ہیں جو بی جو بیں۔

لغات وصحیح: سَاسَ يَسُوْسُ سِيَاسُةً: وكي بِهال كرنا، سدهانا، آ داب سكهانا، مؤدب بنانا..... والمرتبة الرابعة ميں واؤبرُ هايا گيا ہے..... وللتوقيت قوانين توجبها اصل ميں وللتوقيف قوانين توجبه تقاضيح مطبوعه صديقي اور مخطوطات سے كى گئى ہے۔



پانچواں مرتبہ:التزامات کی خلاف ورزی کرنے کے گناہ کا ہے۔التزام کے معنی ہیں: کسی بات کو لازم کرلینا، ضروری قرارد سے لینا؛ جیسے مالی یا بدنی عبادت کی منت ماننا، تلاوت یا ذکر کا کوئی وظیفہ مقرر کرنایارات بجرنفلیں پڑھنے کا التزام کرنایا کسی چیز کے ترک کا مثلاً گوشت نہ کھانے کا عہد کرناوغیرہ ۔ بیسب با تیں شریعت نے لازم نہیں کیس، نہ ملاً اعلیٰ میں ان کا کوئی تھم فیصل ہوا ہے۔ بلکہ بندہ خودا پنی کامل توجہ سے اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوتا ہے ہیں اس کے ذہن میں ایک بات آتی ہے جس کووہ مامور بہ یاممنوع عظیمے لیتا ہے ،کسی قیاس کی وجہ سے، یاکسی طے شدہ ضابطہ پر تھم متفرع کی مرف میں کرنے کی وجہ سے، یاکسی اور طرح سے، جیسے عوام کسی ناقص تجربہ کی بنیاد پر یا کسی تھیم کے بار بارکسی دواء کوکسی مرض میں کسے کی وجہ سے، یاکسی اور طرح سے، جیسے عوام کسی ناقص تجربہ کی بنیاد پر یا کسی تھیم کے بار بارکسی دواء کوکسی مرض میں صراحت کی وجہ سے تا ثیر کا گمان قائم کر لیتے ہیں حالا نکہ وہ اس تا ثیر کی وجہ نیج ہو ما احتاج ہوں آدمی اپنی ذمہ داری سے اس وقت عہدہ برآ ہو سکتا ہے جب وہ احتیاط پڑمل کرے مراحت کی ہے۔ ایسے التزامات میں آدمی اپنی ذمہ داری سے اس وقت عہدہ برآ ہو سکتا ہے جب وہ احتیاط پڑمل کرے در جن چیزوں کا التزام کیا ہے ان کو بجالائے، ورنہ اس کے دل پر نافر مانی کا پر دہ پڑ جائے گا اور اس کی اس کے گمان کے مطابق گرفت کی جائے گا۔

اوراس مرتبہ کے سلسلہ میں اصل منشأ خداوندی تو بہتھا کہ اس کے معاملہ کومہمل چھوڑ دیا جائے اوراس کی طرف التفات نہ کیا جائے ، کیونکہ بیر چیزیں شرعاً ضروری نہیں ہیں۔ گرانسانوں میں کچھلوگ ایسے بھی ہیں جوان چیزوں کو واجب ولازم جانتے ہیں ،اس لئے رب کریم نے ان کووہ چیزیوری پوری ویدی جوانھوں نے واجب ولازم جانی یعنی اب شرعاً بھی ان التزامات کا وفاضروری ہے۔

اوراس پانچویں مرتبہ کے سلسلہ میں درج ذیل نصوص وار دہوئی ہیں:



ا ۔ شن علیہ حدیث قدی ہے:''اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں: أنّا عند ظنّ عبدی بی یعنی میرابندہ میرے بارے ہیں جو گمان کرتا ہے، میں اس کے ساتھ ویبا ہی معاملہ کرتا ہوں (مشکوۃ ، کتاب الدعوات، باب ذکر اللہ، حدیث نمبر ۲۲۶۳) شاہ صاحب رحمہ اللہ نے ججۃ اللہ کی قتم دوم میں اس حدیث کی شرح میر کے کہ جن گناہوں کے بارے میں حظیرۃ القدس میں کوئی فیصلہ قرار نہیں پایا ان میں بندے کے ساتھ اس کے گمان کے مطابق اللہ تعالی معاملہ فرما ئیں گے۔ (دیکھئے اذکار واور اداور ان کے متعلقات کا بیان)

۲ - سورۃ الحدید، آیت ۲۷ میں ہے کہ: ''انھوں نے (یعنی عیسائیوں نے) رہبانیت کوخودا بیجاد کرلیا، ہم نے ان پراس کو واجب نہ کیا تھا، کیکن انھوں نے حق تعالی کی رضا کے واسطے اس کو اختیار کیا تھا'' بہی التزامات عبد ہیں، جن کو بندہ ایخ گمان کے اعتبار سے سرلیتا ہے۔ جن کا وفا ضروری ہے۔ عیسائیوں نے خودا پی ایجاد کردہ رہبانیت کی رعایت یوری نہ کی تو اللہ تعالی نے ان کے گمان کے مطابق ان کی گرفت کی۔

س - رسول الله صلافی الله علی این از خوش کروتم اپنی جانوں پر، پس مختی کریں گے الله تعالیٰ تم پر' (رواہ ابوداؤد،
مگلوۃ حدیث نمبر ۱۸) یعنی ایسی ریاضتیں اور مجاہدے نہ کروجن کی نفس میں طاقت نہ ہواور مباح کواپنے او پر حرام نہ کرو،
پس مختی کریں گے الله تعالی اور فرض کر دیں گے ان کوتم پر اور تم میں ان کی ادائیگی کی طاقت نہ ہوگی (مظاہر حق)
م حضرت نو اس رضی الله عنہ نے نیکی اور گناہ کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا'' نیکی نُوش خُلقی ہے
لیعنی نیکی کی عمدہ قتم یہ ہے اور گناہ وہ ہے جو تیرے سینہ میں جم جائے ، اور تو ناپسند کرے کہ لوگ اس سے واقف ہول''
(رواہ سلم ، مشکلوۃ ، کتاب الآداب ، باب الرفق حدیث نمبر ۵۰۷) یعنی جس امر کے بارے میں دل میں یہ بات بیٹھ جائے کہ
وہ گناہ ہے ، پس وہ گناہ ہے۔

فائدہ: مجتدات یعنی وہ غیر منصوص مسائل جن کے احکام مجتہدین امت نے طے کئے ہیں اور ان میں اختلافات ہوئے ہیں وہ اس پانچویں مرتبہ کے ساتھ ملحق ہیں، جو شخص جس امام کی تقلید کرتا ہے، اس کے لئے ضروری ہے کہ اپنے امام کی رائے کے مطابق عمل کرے، اگر اس کی خلاف ورزی کرے گاتو وہ معصیت شار ہوگی اوروہ اس پانچویں مرتبہ کا گناہ تصور کیا جائے گا۔

نو اس فائدہ سے معلوم ہوا کہ شاہ صاحب رحمہ اللہ کے زو یک تقلیدِ اسمہ برحق چیز ہے۔

والمرتبة الخامسة: مالم يَنُصَّ عليه الشارعُ، ولم ينعقد في الملا الأعلى حكمُه، لكن تَوجَّهَ عبد إلى الله بمجامع همته، فاعتراه شيئ يظنه ممنوعا عنه، أو مأمورًا به، من قِبَلِ قياسٍ أو تخريج، أو نحو ذلك، كما يظهر للعوام تأثيرُ بعضِ الأدوية، من قِبَلِ تجربةٍ ناقصةٍ، أو دَوَران حكم الطبيبِ الحاذقِ على علةٍ، ولا يعلمون وجه التاثير، ولا يَنصُّ عليه الطبيبُ، فلا يخرجُ مثلُ هذا الإنسان من

العهدة حتى يأخذ بالاحتياط، وإلا كان بينه وبين ربه حجابٌ فيما يَظُنُّ، فيؤاخَذ بظنه.

وأصلُ المرضى في هذه المرتبة أن يُهْمَلَ أَمْرُها، ولا يُلتفتَ إليها، غير أن في الوجود أنفساً يستوجبون ذلك، فيوقِّرُ عليهم الجَوَادُ ما استوجبوه، وفيها قوله تعالىٰ: ﴿ أنا عند ظَنَّ عبدى بي ﴾ وقولُه تعالىٰ في القرآن العظيم: ﴿ وَرَهْبَانِيَّةَنِ ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ابْتِعَاءَ رَضُوانِ اللهِ ﴾ وقولُه صلى الله عليه وسلم: ﴿لاتُشَدِّدُواعلى أنفسكم فَيُشَدِّدُ الله عليكم ﴾ وقوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ ويُلحق بها معصيةُ حكمٍ مُجْتَهَدِ فيه، إذا كان مقلدًا مُجْمِعًا تقليدَ من يرى ذلك، والله أعلم.

ترجمہ: اور پانچوال مرتبہ: ان ہاتوں کا ہے جن کے ہارے میں شارع نے کوئی صراحت نہیں کی ہے اور نہیں طے پایا ہے ملاً اعلیٰ میں اس کا علم البتہ ایک بندہ اللہ تعالیٰ کی طرف اپنی پوری توجہ ہے متوجہ ہوا۔ پس اس کے سامنے آئی ایک ایک چیز جس کواس نے ممنوع عنہ یاما مور بہ گمان کیا۔ کسی قیاس کی روسے یا تخ تج کی روسے یا اس کے مانند کسی چیز گی روسے ، جس طرح عام لوگوں کے لئے بعض جڑی بوٹیوں کی تا خیر ظاہر ہوتی ہے ، کسی ناقص تجر بہ کی روسے یا کسی ماہر طبیب کے کسی علت کو مدار تھم بنانے کی وجہ ہے: درانحالیہ نہیں جانتے وہ تا خیر کی وجہ اور نہ کسی تھم نے اس کی صراحت کی ہوتی ہے۔ پس نہیں نکلتا اس طرح کا انسان ذمہ داری ہے، تا آئکہ احتیاط پڑھل کرے ، ورنہ ہوگا اس کے اور اس کے پر دردگار کے درمیان ایک پر دہ اس معاملہ میں جو اس نے گمان کیا ہے (پس اس کوکر نے یا نہ کرنے کا التزام کیا ہے) پس پکڑا جائے گا وہ اس کے گمان کے مطابق۔

اوراس مرتبہ میں اصل مرضی خداوندی ہے ہے کہ اس کے معاملہ کو مہمل چھوڑ دیا جائے اوراس کی طرف التفات نہ کیا جائے۔ گرایسے لوگ موجود ہیں جو واجب ولازم جانتے ہیں اس کو ( لیخی ان کے گمان میں الترامات کی خلاف ورزی گناہ ہونی چاہئے ) پس پوری پوری دے دی اس کو تخی پروردگار نے وہ چیز جس کو انھوں نے واجب ولازم جانا ( لیخی ان کی خلاف ورزی کو گناہ قرار دیدیا) اوراس مرتبہ خامسہ کے بارے میں اللہ پاک کا ارشاد ( حدیث قدی میں ) واروہوا ہے ۔ میں میرے ساتھ اپنے بندے کے گمان کے پاس ہوں' اور قرآن عظیم میں اللہ پاک کا ارشاد ہے ۔ '' اور رہبانیت ( ترک میں میرے ساتھ اپنے میں اللہ باک کا ارشاد ہے ۔ '' اور رہبانیت ( ترک دنیا) کو انھوں نے گھڑ لیا، ہم نے اس کو ان پر لازم نہیں کیا تھا۔ مگر ( گھڑ لی انھوں نے وہ چیز) محض اللہ تعالیٰ کی خوشنو دی حاصل کرنے کے لئے'' اور آخصور میں نیون کی ارشاد ہے ۔ '' نیخی کروتم اپنی ذاتوں پر ، پس تخی کریں گے اللہ تعالیٰ تم پر' اور آخضو ہے ۔ '' گناہ وہ ہے جو تیرے سید میں تر دو پیدا کرنے والا مقلد: پختہ ارادے سے اس جمہد کی خامسہ ) کے ساتھ مجتبد فید ( مختلف فید ) علم کی نافر مانی کرنا جبکہ وہ فرمانی کرنے والا مقلد: پختہ ارادے سے اس مجتبد کی تقلید کرنے والا موجو وہ درائے رکھتا ہے ( مثلاً امام شافعی رحمہ اللہ کے نزد یک جبری نماز میں بھی مقتدی پر فاتح فرض ہے اور تقلید کرنے والا موجو وہ درائے رکھتا ہے ( مثلاً امام شافعی رحمہ اللہ کے نزد یک جبری نماز میں بھی مقتدی پر فاتح فرض ہے اور تقلید کرنے والا موجو وہ درائے رکھتا ہے ( مثلاً امام شافعی رحمہ اللہ کے نزد یک جبری نماز میں بھی مقتدی پر فاتح فرض ہے اور

امام ابوصنیفہ کے نز دیک سرّی نماز میں بھی مکروہ تحری ہے، پس جوشافعی ہے اس پر فاتحہ پڑھنافرض ہے، نہیں پڑھے گاتو اس کی نماز نہیں ہوگی اور جوخفی ہے وہ اگر فاتحہ پڑھے گاتو اس کی نماز مکروہ تحریمی ہوگی ) باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔ لغات:

والموتبة میں واوبر هایا گیا ہے ..... نصّ (ن) الشار عُ:صراحت کرنا ..... مَجَامِعٌ، مَجْمَع کی جمع ہمنی جمع کرنے یا جمع ہونے کی جگہ، مَجَامِعٌ القلب: پورادل مجامع الهمة: پوری کامل توجہ .... اعْتَواهُ الْمُوّ: لاحق ہونا، در پیش آنا ..... قیاس: علت جامعہ کی وجہ ہے منصوص کا حکم غیر منصوص پر جاری کرنا ..... تنحویج: کی امام کے طے کرده ضابط پرکوئی حکم متفرع کرنا مگر یہاں قیاس ویخ یخ لغوی معنی میں ہیں۔ اصطلاحی معنی مراد نہیں یعنی انداز ہے ہاکی ضابط پرکوئی حکم متفرع کرنا مگر یہاں قیاس ویخ یخ لغوی معنی میں ہیں۔ اصطلاحی معنی مراد نہیں یعنی انداز ہے ہیا کی بات کوسا منے رکھ کرکوئی الترام کرنا ..... دَاو (ن) دَوْدًا وَدَوَدَاتٌ : گھومنا، چکر کھانا، ماہر حکیم کے حکم کا کسی علت پر گھومنا یعنی جہاں جہاں وہ علت (بیاری) پائی جائے حکیم کا اس بوٹی کو تجویز کرنا ..... وَقُل تو فیرًا علیه حَقَّهُ : پوراحق وینا ..... مُجْمِعًا (اسم الجَوَاد بِحُنَّ ادارہ و کرنا ..... حَاكَ الشیئ فی صدری : فلاں چیز میرے دل میں کھنگی ..... مُجْمِعًا (اسم فاعل) اُخْمَعَ الاَمْوَ : پختارادہ کرنا ..... تقلید مفعول ہے مجمعاً کا۔

### گناہوں کےمفاسد کا بیان

صغیرہ اور کبیرہ کی حد بندی: گناموں کی دوسیں ہیں:صغیرہ (جھوٹے گناہ) اور کبیرہ (بڑے گناہ) اور گناموں کو چھوٹا بڑا دواعتباروں سے کہاجا تاہے۔

ایک: نیکی اور گناہ کی حکمتوں کے اعتبار ہے۔

دوم: ہرزمانہ کی مخصوص شریعت کے اعتبار ہے ، مثلاً: موکیٰ علیہ السلام کی شریعت کے اعتبار سے صغیرہ اور کبیرہ اور ہیں ، اور ہماری شریعت کے اعتبار سے اور ۔

کبیرہ گناہ: نیکی اور گناہوں کی حکمتوں کے اعتبار ہے وہ ہے: جوقبر میں یا قیامت میں نہایت مؤکد طریقہ پر موجب عذاب ہو،اورآ سائش سے زندگی گذارنے کی مفیدا سکیموں کا بالکل ہی ستیاناس کردے اور فطرت ِ اسلامی کے بالکل ہی برخلاف ہو۔

اور مغیرہ گناہ: وہ ہے جس سے مذکورہ مفاسد میں ہے بعض مفاسد پیدا ہو سکتے ہوں یاوہ عام حالات میں ان مفاسد تک پہنچانے والا ہو، یاوہ من وجہران مفاسد کا سبب ہواور من وجہر نہ ہو، جیسے ایک شخص راہ خدا میں خرچ کرتا ہے اور بال

بچوں کو فاقہ مست چھوڑ دیتا ہے تو وہ بخل کی بری عادت کا علاج تو کرتا ہے مگر فیملی لائف کو بگاڑ لیتا ہے۔

اور گناہ کبیرہ: ہاری خاص شریعت کے اعتبار سے وہ ہے: جس کی حرمت کی شریعت نے صراحت کی ہویا شارع نے اس پر جہنم کے عذاب کی دھمکی دی ہو، یا اس گناہ کے لئے کوئی سزامقرر کی ہو، یا اس گناہ کی برائی اور شکینی ظاہر کرنے کے لئے اس کے مرتکب کو کا فراور ملت سے خارج قرار دیا ہو ۔۔۔ اور جو گناہ اس قتم کا نہ ہووہ صغیرہ ہے۔

قصی قصی میں تھے۔ اسلامیہ کے اعتبار سے کمیرہ گناہوں کے مفاسد کا بیان ای کتاب کی قتم دوم میں آئے گا، وہی جگہ اس کے لئے موزون ہے، انواع بر میں بھی ہم نے بہی طریقہ اختیار کیا ہے۔ چند نیکی کے کاموں کی حکمتیں مختفر طور پر بیان کی ہیں باقی کا تذکرہ قتم دوم کے لئے اٹھار کھا ہے۔ یہاں آئندہ ابواب میں حکمت برواثم کے اعتبار سے کبیرہ گناہوں کے مفاسد بیان کئے جائیں گے۔

#### ﴿باب مفاسدِ الآثام﴾

واعلم: أن الكبيرة والصغيرة تُطلقان باعتبارين:

أحدهما: بحسب حكمة البر والإثم.

وثانيهما: بحَسَب الشرائع والمناهج المختصةِ بعصر دون عصر.

أما الكبيرة : بِحَسَب حكمة البر والإثم: فهي ذنب يوجب العذابَ في القبر وفي المحشر إيجابًا قويًّا، ويُفسد الارتفاقات الصالحة إفسادًا قويا، ويكون من الفطرة على الطرف المخالف جدًّا.

والصغيرة : ما كان مَظِنَّةُ لبعض ذلك، أو مُفْضيًا إليه في الأكثر، أو يوجب بعضَ ذلك من وجهٍ،

ولا يوجبه من وجهٍ، كمن يُنفق في سبيل الله وأهله جِيَاع، فيدفع رذيلة البخل، ويُفسد تدبير المنزل. وأما بِحَسَبِ الشرائع الخاصة: فما نَصَّت الشريعة على تحريمه، أو أوْعَدَ الشارعُ عليه بالنار، أو شرع عليه حدًا، أو سَمَّى مرتكبة كافرًا خارجًا من الملة، إبانةً لِقُبْحِهِ، وتغليظًا لأمره، فهو كبيرة.

وربما يكون شيئ صغيرة بحسب حكمة البر والإثم، كبيرة بحسب الشريعة؛ وذلك: أن الملة الجاهلية ربما ارتكبت شيئًا، حتى فشا الرسم به فيهم، لا يخرج منهم إلا أن تَتَقَطَّعَ قلوبُهم، ثم جاء الشرع ناهيًا عنه، فحصل منهم لَجَاجٌ ومكابرة، وحصل من الشرع تغليظ وتهديد بحسب ذلك، حتى صار ارتكابُها كالمُناوَاةِ الشديدة للملّة، ولا يَتَأتَّى الإقدامُ على مثله إلا من كل ماردٍ متمردٍ، لا يستحيى من الله ولا من الناس، فكتب كبيرة عند ذلك.

و بالجملة: فنحن نؤخر الكلام في الكبائر بحسب الشريعة إلى القسم الثاني من هذا الكتاب، لإن ذلك موضِعة و نُنبَّه على مفاسد الكبائر بحسب حكمة البر و الإثم ههنا، كما فعلنا في أنواع البرنحو ا من ذلك.

ترجمہ: گناہوں کےمفاسد کا بیان: اور جان لیں کہ کبیرہ اور صغیرہ کا اطلاق دواعتباروں ہے کیا جاتا ہے: ایک: نیکی اور گناہ کی حکمت کے اعتبار ہے۔

وهم:ان شریعتوں اور منہجوں کے اعتبار سے جو کسی ایک زمانہ کے ساتھ مختص ہیں، دوسرے زمانہ کے لئے وہ نہیں ہیں۔ رہا کبیرہ: نیکی اور گناہ کی حکمت کے اعتبار سے: پس وہ، وہ گناہ ہے جو قبر میں اور میدان قیامت میں عذاب کو واجب (ثابت) کرتا ہے، نہایت قوی طریقہ پرواجب کرنا۔ یا مفیدار تفاقات کو بگاڑ دیتا ہے، نہایت قوی طور پر بگاڑ دینا،اور ہوتا ہے وہ گناہ فطرت انسانی سے بالکل ہی جانب مخالف پر۔

اورصغیرہ: وہ ہے جواحمالی موقع ہوتا ہے ان مفاسد میں سے پچھ کے لئے ، یاوہ پہنچانے والا ہوتا ہے ان مفاسد میں ، پچھ کے لئے ، یاوہ پہنچانے والا ہوتا ہے ان مفاسد میں سے پچھ تک ، اکثر حالات میں ، یا ثابت کرتا وہ ان مفاسد میں سے بعض کوایک وجہ سے ، اور نہیں ثابت کرتا وہ ان کو : دوسری وجہ سے ، جیسے وہ شخص جوراہ خدا میں اپنامال خرچ کرتا ہے درانحالیکہ اس کے اہل وعیال فاقہ سے ہیں ، پس وہ بخل کے رذیلہ کوتو ہٹا تا ہے اور تدبیر منزل کو بگاڑ لیتا ہے۔

اور رہامخصوص شریعتوں کے اعتمار ہے، پس وہ کام جس کی حرمت کی شریعت نے صراحت کی ہو، یا شارع نے اس پر جہنم کی دھمکی دی ہو یا اس پر گوئی حدمقرر کی ہو، یا اس کے مرتکب کو کا فر، ملت سے خارج قرار دیا ہو، اس گناہ کی برائی ظاہر کرنے کے طور پریا اس کے معاملہ کوشکین بنائے کے طور پر، تو وہ کبیرہ ہے۔

اور بھی ہوتی ہے ایک چیز جھوٹا گناہ نیکی اور گناہ کی حکمت کے اعتبار سے، اور وہ بڑا گناہ ہوتی ہے، شریعت کے

اعتبارے۔اوراس کی تفصیل میہ ہے کہ ملت جاہلیہ بھی ارتکاب کرتی ہے کئی چیز کا، یہاں تک کہ اس کی رسم پھیل جاتی ہے لوگوں میں بنہیں نکل سکتی وہ رسم لوگوں میں سے مگر میہ کہ نکڑے نکڑے ہوجا کمیں انکے دل، پھر آتی ہے شریعت اس سے روکتی ہوئی پس پائی جاتی ہے لوگوں کی طرف سے بختی اور دھمکی، روکتی ہوئی پس پائی جاتی ہے شریعت کی طرف سے بختی اور دھمکی، اس کے موافق ، یہاں تک کہ ہوجا تا ہے اس گناہ کا ارتکاب ملت کی سخت دشمنی کی طرح ، اور نہیں آسان ہوتا اس جیسے کام پراقدام کرنا مگر ہرا لیے سرکش و متمرد کی طرف سے جونہیں شرما تا اللہ تعالی سے ،اور نہ لوگوں سے ، پس لکھ دیا جاتا ہے وہ کام بیرہ اس صورت حال میں ۔

اور بائے خضر: پس ہم شریعت اسلامیہ کے اعتبار سے کہائر کے سلسلہ میں گفتگوکومؤخر کرتے ہیں۔اس کتاب کی قشم ثانی کی طرف،اس کئے کہ وہ اس کی جگہ ہے اور نیکی اور گناہ کے اعتبار سے ہم کبائر کے مفاسد پر تنبیہ کرتے ہیں، ثانی کی طرف،اس کئے کہ وہ اس کی جگہ ہے اور نیکی اور گناہ کے اعتبار سے ہم کبائر کے مفاسد پر تنبیہ کرتے ہیں، یہاں،جیسا کہ ہم نے نیکی کی اقسام کے بیان میں تقریباً ایسا ہی کیا ہے۔

#### لغات:

لَجَّ (ض، س) لَجَبُ اوَلَجَاجَةُ بَخت جَهَّرُ اكرنا، وَثَمَنَى مِين مداومت كرنا ..... نَاوَاهُ مُنَاوَاةً : وَثَمَنى كرنا ..... السمنساهج جمع ب السمنهج كى، جس كمعنى بين: كشاده راسته بيلفظ الشرائع كانهم معنى به السمَحْشَر والمحشِر: لوگول كے جمع مونے كى جگه، مراد قيامت كادن ..... تَأتَّى الأمر: آسان مونا ـ

تو ٹ بخطوطہ برلین اور پٹینہ میں یہال عنوان بیاب مف اسد الآشام نہیں ہے، بلکہ سابق باب کے تحت یہ پورا مضمون ہے اور مخطوطہ کراچی میں یہاں ہے مبحث خامس کے ختم تک کامضمون ہی نہیں ہے۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

### توبہ کے بغیر کبیرہ گناہ معاف ہوسکتا ہے؟

اس پراتفاق ہے کہ شرک و کفرتو بہ کے بغیر معاف نہیں ہوں گے اوراس میں اسلامی فرقوں نے اختلاف کیا ہے کہ مرتکب کبیرہ کا کیا تھم ہے؟ معتز لداورخوارج ہر کبیرہ گناہ کوشرک و کفر کے برابر گردانتے ہیں۔ پھرخوارج کے نزدیک مرتکب کبیرہ کا فر ہے اور معتز لداسلام سے تو خارج قرار دیتے ہیں مگر کفر میں داخل نہیں کرتے ، بلکہ بین بین حالت میں رکھتے ہیں ، پس اگر مرتکب کبیرہ تو بہ کئے بغیر مرجائے تو اس کی مغفرت ہوگی یا نہیں؟ معتز لداورخوارج انکار کرتے ہیں اور اہل السنة والجماعہ جواز مغفرت کے قائل ہیں۔ یہ مسئلہ کم کام کی کتابوں میں بھی مذکور ہے اور تفاسیر میں سورۃ النساء کی آیات ۴۸ و ۱۱ اسے ذیل میں بھی زیر بحث آتا ہے ، جس کا مفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالی شرک کوتو نہ بخشیں گے اور اس کے

سوائے اور جینے گناہ ہیں، ان کوجس کے لئے منظور ہوگا، بخش دیں گے۔ بیآ بیتیں اہل النۃ والجماعہ کی دلیل ہیں۔ اسی طرح اسی سورت کی آیت ۹۳ کے ذیل میں بھی بید مسئلہ زیر بحث آتا ہے، جس کا خلاصہ بیہ ہو چھنے کہ جو شخص کسی مسلمان کو قصد آتا ہے، جس کا خلاصہ بیہ ہوں گے اور اس کو اپنی قتل کرڈ الے، تو اس کی سزاجہنم ہے، جس میں وہ ہمیشہ رہنے والا ہے اور اس پر اللہ تعالی غضبنا کہ ہوں گے اور اس کو اپنی رحمت سے دور کر دیں گے اور اس کے لئے بڑا بھاری عذا ہے۔ بیآ بیت فرق باطلہ کی دلیل ہے۔ غرض ہر فریق اپنے موقف پر کتاب وسنت کے دلاکل رکھتا ہے۔

اس مسئلہ میں شاہ صاحب رحمہ اللّٰد فر ماتنے ہیں کہ مرتکب کبیر ہ کامخلد فی النار ہونا تو کسی طرح درستے نہیں ۔تمام اہل حق متفق ہیں کہ بجز کفروشرک کے کوئی امرموجب خلود فی النارنہیں ہے۔اور حکمت خداوندی میں بھلا یہ بات کیسے ممکن ہے کے مرتکبِ کبیرہ کے ساتھ بھی وہی معاملہ کیا جائے جو کا فر کے ساتھ کیا جا تا ہے؟ کا فرتو حکومت کا باغی ہے اور مرتکبِ كبيره قانون شكني كرنے والاشهري ہے۔ دونوں كاحكم يكساں كيسے ہوسكتا ہے؟ اس لئے مرتكب كبيره كي مغفرت تو لامحاليہ ہوگی۔ابرہی پیربات کہ بعدعذاب ہوگی یا بالکل معاف کردیا جائے گا؟ تو اس کا جواب پیرہے کہ دونوں یا تیں ممکن ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کے کام دوطرح کے ہیں ایک: حُئبِ عادتِ جاربہ یعنی معمول کے مطابق ، دوم: خرقِ عادت کے طور پر یعنی خلاف معمول ۔عادتِ جاربہ کامقتضی تو یہ ہے کہ اگر مرتکب کبیر ہ مقبول تو بہ کے بغیر مرجائے تو اس کوایک طویل زمانہ تک بطورسزاجہنم میں رکھیں ، پھراس کونجات بخشیں ۔ مگراللہ تعالی بھی خلاف معمول بھی کام کرتے ہیں ، پس وہ اپنے فضل ے اصلی سزاجاری نہ کریں اورایمان پاکسی خاص عمل کی برکت سے بالکل ہی معاف کر دیں ،تو ایسا بھی ممکن ہے۔ اورنصوص میں اس سلسلہ میں جواختلاف ہاس کاحل ہی ہے کہ نصوص لوگوں کے محاورات کے مطابق نازل ہوئی ہیں اورلوگ جو باتیں بولتے ہیں وہ دوجہتوں میں ہے کسی ایک جہت کے ساتھ مقید ہوتی ہیں۔خواہ جہت قضیہ میں مذکور ہو یا محذوف ہمحذوف ہونے کی صورت میں قرائن سے عین کی جائے گی ایک :عادۃ کی فید کے ساتھ قضیہ مقید ہوتا ہے، دوم: مطلقاً کی قید کے ساتھ۔ اور علم منطق میں یہ بات بیان کی گئی ہے کہ تناقض کے گفتن کے لئے وحداتِ ثمانیہ کے علاوہ اگر قضیہ موجہہ ہوتو جہت کا اتحاد بھی ضروری ہے۔اگر دوقضیوں کی جہتیں مختلف ہوں تو ان میں تعارض نہ ہوگا۔مثلاً بیہ بات که:'' جوبھی زہر کھائے گا مرجائے گا''اور بیہ بات کہ:''ضروری نہیں کہ جوبھی زہر کھائے وہ مرتبائے''ان دوبا توں میں کوئی تعارض نہیں۔ کیونکہ پہلی بات عادۃ کی قید کے ساتھ مقید ہے یعنی سنت الہی ہیہے کہ جو بھی زہر کھا تا ہے مرجا تا ہاور دوسری بات خرق عادت کی قید کے ساتھ مقید ہے یعنی خلاف معمول ایسا ہوسکتا ہے کہ ایک آ دمی زہر کھائے اور نہ مرے۔اورجس طرح دنیامیں اللہ تعالیٰ کے کارنامے دوطرح کے ہوتے ہیں آخرت میں بھی دوطرح کے ہوں گے پس آیت قتل کا مطلب بیہ ہے کہ حسب عادت جاربی تو مؤمن کے قتل عمد کی سز اخلود فی النار ہے اورخلود سے مراد بیہ ہے کہ مدت ِ دراز تک جہنم میں رہے گا (تا ابد مطلب نہیں ہے ) اور خرقِ عادت کے طور پر اللہ تعالیٰ اپنے فضل ہے اس کو بالکل ہی پخش دیں ،ابیابھی ممکن ہے۔آیت ۴۸ و۱۱ میں اس کا ذکر ہے ، واللہ اعلم۔

فا کدہ: حقوق العباد کا معاملہ بھی کہائر کی طرح ہے۔ عادت ِ جاربہ تو بیہ ہے کہ ان کی ادائیگی ضروری ہے مگرخرقِ عادت کے طور پر اللہ تعالی اپنے فضل ہے کسی کے ذمہ سے حقوق العباد کوختم کرنا چاہیں گے تو صاحب معاملہ کو راضی کردیں گے۔ صاحب معاملہ کے سیامنے اس کے حقوق کا اتنا بڑا اجر بطور عوض پیش فرما کیں گے کہ وہ خوش ہوکر معاف کردیے گا اور اجر موعود حاصل کرلے گا اس طرح معاملات کا قصہ پاک ہوجائے گا۔

موٹ نوٹ: تقریر میں کتاب کی ترتیب بدل گئ ہے، قارئین اس کا خیال رکھیں۔

وقد اختلف الناس في الكبيرة إذا مات العاصى عليها ولم يَتُب، هل يجوز أن يعفُوَ اللّهُ عنه أولا؟ وجاء كل فرقة بأدلّةٍ من الكتاب والسنة؛ وحَلُّ الاختلاف عندى: أن أفعال اللهِ تعالى على وجهين: منها: الجاريةُ على العادة المستمرة.

ومنها: الخارقة للعادة.

والقضايا التى يتكلم بها الناسُ مُوجَّهةٌ بِجِهَتْنِ: إحداهما: في العادة، والثانيةُ: مطلقاً، وشرطُ التناقض: اتحادُ الجهة، مثلَ ماقررَه المنطقيون في القضايا الموجَّهةِ، وقد تُحدف الجهة، فيجب اتباعُ القرائن؛ فقولنا: كُلُّ من تناولَ السُّم مات، معناه: بحسب العادة المستمرة، وقولنا: ليس كلُّ من تناول السم مات، معناه: بحسب خرقِ العادة، فلا تناقض؛ وكما أن لله تعالى في الدنيا أفعالاً خارِقة، وأفعالاً جارِيةً على العادة، فكذلك في المعاد أفعال خارقة وعادية؛ أما العادة المستمرةُ: فأن يُتعَاقِبَ العاصى، إذا مات من غير توبةٍ زماناً طويلاً، وقد تُخرق العادة، وكذلك حال حقوق العباد؛ وأما خلودُ صاحبِ الكبيرة في العذاب فليس بصحيح وليس من حكمة الله أن يفعل بصاحب الكبيرة مِثْلَ ما يفعل بالكافر سواءً، والله أعلم.

ترجمہ: اورلوگوں میں اختلاف ہوا ہے کبیرہ کے بارے میں، جب گنہگاراس کبیرہ پرمرجائے اوراس نے تو بہ نہ کی ہو، آیا جائز ہے کہ اللہ تعالیٰ اس سے درگذر کریں یا جائز نہیں ہے؟ اور ہرگروہ کتاب وسنت سے (اپنے موقف پر) دلائل لا یا ہے۔ اور (نصوص میں) اختلاف کا میر ہے نزدیک حل میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے کام دوطرح کے ہیں:

ان میں سے بعض: عادت مستمرہ کے مطابق چلنے والے ہیں۔
اوران میں سے بعض: عادت کے برخلاف ہیں۔
اوران میں سے بعض: عادت کے برخلاف ہیں۔

اوروہ باتیں جولوگ بولتے ہیں دوجہتوں کے ساتھ مقید ہوتی ہیں ایک: فی العادۃ کی جہت کے ساتھ، دوم: مطلقاً

کی جہت کے ساتھ۔ اور (دوباتوں میں) تاقض کے لئے جہت کا متحد ہونا شرط ہے، جیسا کہ مناطقہ نے قضایا موجّہہ کی بحث میں یہ بات بیان کی ہے۔ اور بھی جہت حذف کی جاتی ہے تو قرائن کی پیروی ضروری ہوتی ہے۔ اس ہمارا تول: 'خروری ''جوبھی شخص زہر کھائے گا وہ مرجائے گا' اس کے معنی یہ ہیں کہ اللہ کی عادت متمرہ یہ ہے۔ اور ہمارا قول: 'خروری نہیں کہ جوبھی شخص زہر کھائے وہ مرجائے'' یعنی عادت کے برخلاف ایسا ہوسکتا ہے، ایس (دونوں با توں میں) کوئی تعارض نہیں ہے۔ اور جس طرح یہ بات ہے کہ اللہ تعالی و نیا میں بعض کا م خرق عادت کے طور پر کرتے ہیں اور بعض کا م غراق عادت کے مطابق چلتے ہیں، اس اس طرح آخرت میں بھی بعض کا م خرق عادت کے طور پر ہوں گے اور بعض کا م عادت مطابق ہوں گے۔ رہی عادت میں اس طرح آخرت میں بھی بعض کا م خرق عادت کے طور پر ہوں گے اور بعض کا م عادت کے مطابق ہوں گا عادت کے مطابق ہوں گے۔ رہی عادت میں ہوں ہوں گے۔ رہی عادت کے برخلاف بھی کرتے ہیں۔ اور اس طرح حقوق العباد کا حال ہے۔ اور رہا مرتکب کے بغیر، اور بھی اللہ تعالی عادت کے برخلاف بھی کرتے ہیں۔ اور اس طرح حقوق العباد کا حال ہے۔ اور رہا مرتکب کیبرہ کا ہمیشہ کے لئے عذاب میں رہنا تو وہ سے نہیں ہے۔ اور اللہ تعالی کی حکمت میں سے یہ بات نہیں ہے کہ وہ مرتکب کمیں معاملہ کریں جیسا کہ وہ کا فر کے ساتھ کریں گے۔ باقی اللہ تعالی بہتر جانتے ہیں۔

تشريخ:

جہت بنسبت کی کیفیت کو کہتے ہیں اور جولفظ اس پر دلالت کرتا ہے اس کو جہت قضیہ کہتے ہیں اور جس قضیہ میں جہت قضیہ ندکور ہوتی ہے اس کو موجہہ کہتے ہیں۔ اور جہتیں متفد مین کے یہاں تین ہیں: وجوب، امکان اور امتناع اور متاخرین کے نیہاں تین ہیں: وجوب، امکان اور امتناع اور متاخرین کے نیز دیک کیفیتیں تین میں منحصر نہیں ہیں اور دوقضیوں میں تناقض کے لئے اگر دونوں قضیے موجہہ ہوں تو وحدات ثمانیہ کے علاوہ جہت میں اتحاد بھی ضروری ہے اگر جہتیں مختلف ہوں گی تو تعارض نہیں ہوگا۔ تفصیل منطق کی کتابوں میں ہے۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

باب — ١٦

### وہ گناہ جوآ دمی کی ذات سے لتحلق رکھتے ہیں

گناہ دوطرح کے ہیں لازم اور متعدی۔ لازم: وہ گناہ ہیں جن کا ضررگندگار کی ذات تک محدود رہتا ہے اور متعدی: وہ گناہ ہیں جن کا ضرراورلوگوں تک بڑھتا ہے۔ اس باب میں لازم گناہوں کا ذکر ہے اور آئندہ باب میں متعدی آثام کا تذکرہ ہے۔ وہ گناہ جن کا ضرر آ دمی کی ذات تک محدود رہتا ہے، ان کے تین درجے ہیں: ایک: اکبرالکبائر، دوم: مطلق کبائر، سوم: صغائر:

ا كبرالكبائر: وه گناه ہيں جواللہ تعالیٰ ہے متعلق ہے بعنی الحاد واشکبار۔

کیائر: اوامرخداوندی کی تغیل نہ کرنے کے گناہ ہیں۔مثلاً نماز چھوڑ نا،ز کو ۃ نہ دیناوغیرہ۔ صغائر: اوامرخداوندی کوشرائط واجبہ کے مطابق نہ بجالانے کے گناہ ہیں۔ بیاس باب کا خلاصہ ہے۔تفصیل درج ذیل ہے:

جب انسان کی قوت ملکیہ کو ہر چہار جانب سے قوت بہیمیہ گھیر لیتی ہے اوراس کو بے بس کر ویتی ہے قوقت ملکیہ کا حال اس پرند سے جیسا ہو جا تا ہے جواسیر قفس ہو، جس کی دلچیسی اس بات میں ہو کہ وہ قفس کا حصار تو ڈکرنگل بھا گے اور اپنی اصل جگہ میں یعنی سرسز باغات میں پہنچ جائے ، وہاں وانے چگئے ، مزیدار پھل کھائے اوراپنی نوع کے افراد میں شامل ہوکرشاد مانی کے گیت گائے ۔ مگر ہائے رقے قفس کی بندشیں! ساری تمنا وُں کا خون کر دیا۔ ایسا ہی کچھ حال بہیمیت کی قید میں پھنس کر ملکیت کا ہوجا تا ہے۔ ایسی صورت میں انسان کی شدید ترین بربختی میہ ہے کہ وہ وہ ہریہ ہوجائے یا استکبار میں مبتلا ہوجائے اور یہی سب سے بڑا گناہ ہے۔

د ہریت کیا ہے؟ اور دہریت کی حقیقت ہے ہے کہ وہ ان فطری علوم کی مخالفت کرے جوانسان کی گھٹی میں پڑے ہوئے ہیں بعض میں بعض میں بعنی معرفت الہی کاحق اوانہ کرے اور پہلے اسی مبحث خامس کے باششم میں ہے بات بیان کی جا چکی ہے کہ انسان کی اصل فطرت میں اللہ تعالیٰ کی ذات کی طرف اور ان کی زیادہ سے زیادہ تعظیم کرنے کی طرف میلان موجود ہے۔ سورۃ الاعراف کی آیت ۲ کے امیں ان فطری علوم کی طرف اشارہ ہے۔ ارشاد ہے:

''اور جب آپ کے رب نے اولا دآ دم کی پشت سے ان کی اولا دکو نکالا۔اوران سے انہیں کے متعلق اقر اُرلیا کہ کیا میں تمہارا رب نہیں ہوں؟ تو سب نے جواب دیا: کیوں نہیں! ہم گواہ بنتے ہیں۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ تم قیامت کے دن کہنے لگو کہ ہم تو اس ( تو حید ) سے محض بے خبر ہے''

اس آیت میں جواشارہ ہاس کی تفصیل ہے ہے کہ آوم علیہ السلام کی تختیق کے بعدان کی سبلی اولا وان کی پشت ہے نکالی گئی، جیسا کہ احادیث میں ہے۔ پھر اولا دکی پشت ہے جس طرح قیامت تک ان کا وجود ہونے والا ہے، تمام انسانوں کوان کے آباء کی پشت ہے نکالا گیا، جیسا کہ فدکورہ آیت میں صراحت ہے۔ پھر اللہ تعالی نے بخل فر مائی یعنی سب انسانوں کو اپنا دیدار کر ایا اور معرفت کا درس دیا۔ پھر سب کا امتحان لیا کہ انھوں نے اپنے رب کو پہچان لیا یا نہیں؟ سب نے تاکیدات کے ساتھ جواب دیا کہ ان کو پروردگار کی کما حقہ معرفت حاصل ہوگئی ہے۔ بیسب پھھاس لئے کیا گیا کہ کہیں کل قیامت کے روز لوگ یہ بہانہ نہ بنائیں کہ وہ معرفت باری تعالی ہے تھیں بے خبر تھے۔ پھر انسانوں کی تمام ارواح کو عالم ارواح میں ایک خاص ترتیب ہے رکھ دیا گیا، جہاں سے ان کو اپنے وقت پر رخم ما در میں تیار ہونے والے جسم میں منتقل کیا جاتا ہے۔ غرض تو حید باری تعالی کا علم انسان کے خمیر میں گوندھ دیا گیا ہے اور اسی معرفت پر انسان دنیا میں پیدا ہوتا ہے، جیسا کہ بخاری شریف کی حدیث میں ہے کہ: '' ہر بچہ فطرت پر جنا جاتا ہے'' (فتح الباری انسان دنیا میں پیدا ہوتا ہے، جیسا کہ بخاری شریف کی حدیث میں ہے کہ: '' ہر بچہ فطرت پر جنا جاتا ہے'' (فتح الباری انسان دنیا میں پیدا ہوتا ہے، جیسا کہ بخاری شریف کی حدیث میں ہے کہ: '' ہر بچہ فطرت پر جنا جاتا ہے'' (فتح الباری انسان دنیا میں پیدا ہوتا ہے ، جیسا کہ بخاری شریف کی حدیث میں ہے کہ: '' ہر بچہ فطرت پر جنا جاتا ہے'' (فتح الباری

۲۴۶۱:۳ ) یعنی انسان کی فطرت میں جواللہ کی پہچان رکھ دی گئی ہے اس کو لے کربچہ دنیا میں آتا ہے۔اوراس لئے اس کی فطرت میں اپنے خالق کی طرف میلان اوراس کی تعظیم کا بے پناہ جذبہ یا یا جاتا ہے۔

مگراللّٰد تعالیٰ کی غایت درجیعظیم اس ونت ممکن ہے، جب آ دمی کا ایمان سیح ہو،اس کا بیاعتقاد ہو کہاللہ تعالیٰ قصد واختیارے عالم میں تضرف کرنے والے ہیں ،لوگول کوان کے اعمال خیروشر پر بدلہ دینے والے ہیں ،انسانوں کواحکام کا مکلّف بنانے والے ہیں اوران کے لئے قوانین مقرر کرنے والے ہیں،جس کا ایمان ہی سیجے نہیں اس کونہ تو اللہ تعالیٰ کے بلندمقام کی معرفت حاصل ہوسکتی ہے اور نہ وہ کما حقہ تعظیم بجالاسکتا ہے۔مثلاً جوشخص ایسے پرورورگار کا انکار کرتا ہے جس کی طرف تمام موجودات کا سلسله منتهی ہوتا ہے یعنی جس کا وجود خانہ زاد یعنی خود بخو د، آپ ہے آپ ہے اور ساری كائنات كووجوداس نے بخشاہ يا فلاسفه كى طرح بياغ تقادر كھتا ہے كه پروردگار عالَم معطّل (بے كار) ہيں وہ عالم ميں کوئی تصرف نہیں کرتے ،عقول عشرہ اور خاص طور پرعقل عاشر ہی سب کچھ کرتی ہے۔ یاوہ ایجاب از لی ہے بلا ارادہ تصرف کرتے ہیں۔ بیعنی انھوں نے ازل میں سب کچھ طے کر دیا ہے ای کے مطابق سب کچھ ہوتار ہتا ہے اب اللہ کے ارادے کا اس میں کوئی دخل نہیں ہے یا وہ بیاعتقاد رکھتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کوان کے اچھے برے اعمال کا کوئی بدا نہیں دیں گے یاوہ اللہ تعالیٰ کوبھی دیگرمخلوقات کی طرح مانتاہے یاوہ اللہ کے بندوں کواللہ کی صفات میں شریک تھہرا تا ہے یا اعتقادر کھتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بندوں کو انبیاء کے ذریعہ شرائع کا مکلّف نہیں بنایا ہے اور انبیاء کی تعلیمات کووہ خود ساختہ باتیں مانتاہے توابیا شخص دہریہ ہے،اس نے اپنے ول میں اپنے رب کی تعظیم کا پخته ارادہ کیا ہی نہیں اور ایساشخص الله تعالیٰ کے بلندمقام ومرتبہ کو پہچان ہی نہیں سکتا۔اوراس کا حال اس پرندے جیسا ہے جولوہے کے پنجرے میں بند ہو، جس میں کوئی سوراخ نہ ہو۔ سوئی کی نوک کے برابر بھی نہ ہو۔ایس شخص تاحیات نہیمیت کی تاریکیوں میں رہتا ہے۔ مگر جب وہ مرتا ہے تو بردہ بھٹ جاتا ہے اور ملکیت کو کسی درجہ میں نمودار ہونے کا موقعہ ل جاتا ہے اور فطری میلان حرکت میں آتا ہے مگرموانع معرفت الہی میں آڑے آتے ہیں اور پا کیزہ مقام تک اس کی رسائی نہیں ہو پاتی تواس کے باطن میں بڑی وحشت بھڑکتی ہے۔وہ پروردگار کی ناراضی بھی مول لیتا ہےاور عالم بالا کے فرشتے بھی اس کوناراضی اور حقارت کی نظر ہے دیکھتے ہیں۔پھروہ ناراضگی زمینی فرشتوں پڑپکتی ہےاوروہ ایذارسانیوں اورعذاب کا سبب بن جاتی ہے پس اس کوعالم مثال میں پاعالم خارجی میں یعنی قبر میں عذاب شروع ہوجا تا ہے۔

نیزانسان کی شدیدترین بدیختی میری ہے کہ وہ انتکبارے کام لے اور وہ اللہ کی شان کوشلیم کرنے سے صاف انکار کردے۔ جس شان کا تذکرہ سورۃ الرحمان کی آیت ۲۹ میں آیا ہے کہ:''اللہ تعالی ہروفت کسی نہ کسی شان (اہم کام) میں ہیں' اس آیت میں شان سے مرادیہ ہے کہ ایک تو حکمت از لی یعنی قدیم تقدیرالہی ہے۔ اللہ تعالی نے از ل میں کا مُنات کے لئے سب کچھ مطے کردیا ہے ،مگر عالم کے لئے حکمت ِ خداوندی کے مطابق اطوار وادوار بھی ہیں اور جب بھی کوئی

مخصوص دوراً تا ہے تو پہلے اللہ تعالی ہراً سان میں اس دور کے معاملات کی وجی فرماتے ہیں اور ملا اعلی کواس دور کے مطابق ہو،
مناسب کا موں پر لگاتے ہیں اور اس دور کے لئے ایک قانون تجویز فرماتے ہیں جواس دور کی مصلحت کے مطابق ہو،
پھروہ قانون زمین میں اس دور کے نبی پر نازل کیا جاتا ہے۔ اور ملا اعلی کوالہام فرماتے ہیں کہ وہ دنیا میں اس نئے انداز
کوچلانے کا پختدارادہ کریں اور اس کے لئے ہر طرح کی سعی کریں ۔ پس ان کا پختدارادہ انسانوں کے دلوں میں الہامات
بن کر شپکتا ہے۔ پس جو شخص اس نئی شریعت کا انکار کرتا ہے وہ اس سے جدا ہو جاتا ہے، اس سے نفرت کرتا ہے اور لوگوں کو
بن کرشپکتا ہے۔ پس جو شخص اس نئی شریعت کا انکار کرتا ہے وہ اس سے جدا ہو جاتا ہے، اس سے نفرت کرتا ہے اور لوگوں کو
اس سے روکتا ہے اس کوملا اعلی کی شخت بعن جا تا ہے اور اب اس میں نیکی کے ایسے کام کرنے کی صلاحت ہی نہیں رہتی جو
اس کے لئے مفید ہوں ۔ سورۃ البقرہ کی آیت 13 میں ہے:

'' بیشک جولوگ چھپاتے ہیں اُن مضامین کوجن کوہم نے نازل کیا ہے، دین کے واضح ولائل اور ربانی راہ نمائی میں ہے، کتاب الٰہی میں ہماری طرف سے عام لوگوں کے لئے ان کو ظاہر کرنے کے بعد، ایسے لوگوں پراللہ تعالیٰ بھی لعنت فرماتے ہیں اور دوسر لے لعنت کرنے والے بھی ان پرلعنت بھیجتے ہیں''

سوال: جب سب بچھاز لی تقدیر میں طے ہے تو پھریہ'' شان'' کیا چیز ہے؟ اور ادوار بدلنے پرنے فیصلوں کی ضرورت کیا ہے؟ ·

جواب ازلی تقدیرتو قدیم ہے، اس میں صدوث کا شائبہ تک نہیں، اوریہ ' شان' اس کے بعدگا مرتبہ ہے اور حادث ہے اور جس طرح ازلی تقدیر سے اللہ تعالی کے کمالات کی تشریح ہوتی ہے کہ ان کاعلم کا نئات کے ذرّہ وزرَّہ و کو محیط ہے۔ وہ قادر مطلق ہیں، جو چاہیں فیصلہ کرتے ہیں اور انھوں نے اپنی حکمت بالغہ سے سب کچھازل میں طے کر دیا ہے۔ اس طرح اس شان سے بھی اللہ تعالی کے بعض کمالات کی تشریح ہوتی ہے، مثلاً یہ بات کہ وہ ازل میں طے کرکے بے بس نہیں ہوگئے، جیسا کہ فلا سفہ کا خیال ہے۔ وہ آج بھی قادر مطلق ہیں جس طرح وہ ازل میں تھے، آج بھی ہرچیز کا آخری سراانہی سے افکے وہ کو کہ بھی ہرچیز کا آخری سراانہی

کے قبضہ گذرت میں ہے، چنانچہ وہ ہروفت کوئی نہ کوئی اہم فیصلہ کرتے رہتے ہیں اوران کی شان برتر ہے۔ نوٹ: سوال مقدر کا بیہ جواب شاہ صاحب رحمہ اللہ نے مسلسل کلام کے درمیان میں جملہ معترضہ کے طور پر دیا ہے۔ قارئین غور کرلیں۔

#### ﴿بابٌ في المعاصي التي هي فيما بينه وبين نفسه

اعلم: أن القوة الملكية من الإنسان، قد اكتنفت بهاالقوة البهيمية من جوانبها، وإنما مَثَلُها في ذلك مَثَلُ طائر في قَفَص، سعادتُه أن يخرجَ من هذا القفص، فَيَلْحَقَ بحَيِّزِهِ الأصلى من الرياض الأريضة، ويأكل الحبوب الغاذية والفواكة اللذيذة من هنالك، ويدخل في زُمرة أبناء نوعه، فَيَبْتَهج بهم كلَّ الابتهاج؛ فأشدُ شقاوة الإنسان أن يكون دهريًا؛

وحقيقةُ الدهرى: أن يكون مناقِضًا للعلوم الفطرية المخلوقة فيه، وقد بَيَّنَا أن له مَيْلا في أصلِ فطرته إلى المَبْدَإِ جَلَّ جلالُه وميلًا إلى تعظيمه أشدَّ ما يجد من التعظيم، وإليه الإشارةُ في قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذْ اَخَذَ رَبُكَ مِنْ بَنِيْ آدَمَ ﴾ الآيةَ، وقولِهِ صلى الله عليه وسلم: ﴿ كُلُّ مُولِهِ يُولد على الله عليه وسلم: ﴿ كُلُّ مُولِهِ يُولد على الفطرة ﴾

والتعظيم الأقصى لا يتمكن من نفسه إلا باعتقاد تصرف في بارته بالقصد والاختيار، ومجازاة وتكليف لهم، وتشريع عليهم؛ فمن أنكر أن له ربا تنتهى إليه سلسلة الوجود، أو اعتقدر با مُعَطَّلًا لا يتصرف في العالم، أو يتصرف بالإيجاب من غير إرادة، أو لا يجازى عبادَه على ما يفعلون من خيروشر، أو اعتقد ربَّه كَمَثَلِ سائر الخلق، أو أشرك عبادَه في صفاته، أو اعتقد أنه لا يكلفهم بشريعة على لسان نبى، فذلك الدهري الذي لم يُجمع في نفسه تعظيم ربه، وليس لعلمه نفوذ إلى حَيِّز القدس أصلا، وهو بمنزلة الطائر المحبوس في قفص من حديد، ليس فيه منفذ ولاموضع إبرة، فإذا مات شق الحجاب، وبرزت الملكية بروزا من حديد، ليس فيه منفذ ولاموضع إبرة، فإذا مات شق الحجاب، وبوزت الملكية بروزا ما، وتحرقك الميل المفطور فيه، وعاقته العوائق في علمه بربه، وفي الوصول إلى حيز القدس، فهاجت في نفسه وحشة عظيمة، ونظر إليها بارئها والملا الأعلى وهي في تلك الحالة الخبيثة، فأحدقت فيها بنظر السُخط، والازدراء، وترشّحت في نفوس الملائكة إلهامات الشخط والعذاب، فعذب في المثال وفي الخارج.

أو كافرًا ، تَكَبَّرَ على الشأن الذي تَطَوَّرَ به الله تعالى، كما قال: ﴿ كُلَّ يُومٍ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾

وأعنى بالشأن: أن للعالم أدوارًا وأطوارًا حَسَبَ الحكمة الإلهية، فإذا جاء ت دورة أوحى الله تعالى في كل سماءٍ أَمْرَهَا، وَدَبَرَ الملاَّ الأعلى بمايناسبها، وكتب لهم شريعة ومصلحة، ثم ألهم الملاَّ الأعلى أن يُجمعوا تمشية هذا الطور في العالم، فيكون إجماعهم سببا لإلهامات في قلوب البشر، فهذا الشأنُ تِلُوُ المرتبةِ القديمةِ، التي لا يشوبها حدوث ، وهذه أيضًا شارحة لبعض كمالِ الواجب جَلَّ مجدُه كالمرتبة الأولى، فكلُّ من باين هذا الشأنَ، وأبغضه، وصد عنه، أُتبَعَ من الملاَ الأعلى بلعنة شديدة تُحيطُ بنفسه، فَتُحبَطَ أعمالُه، ويقسو قلبُه، ولا يستطيع أن يكسب من أعمالِ البر ما ينفعه، وإليه الإشارة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا النُّر لَنَا فِي الْكِتَابِ أُولُوكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّعَنُونَ فَ النَّر لَنَا وقوله : ﴿ حَتَمَ الله عَلَى قَلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ فهذا كطير، في قفص له منافِذُ، إلا أنه قد عُشى من فوقه بغاشية عظيمة.

ترجمہ:ان گناہوں کے بیان میں جوآ دمی اوراس کی ذات کے درمیان ہیں: جان لیس کہانسان کی قوت ملکیہ کوقوت بہیمیہ نے اس کی تمام جانبوں ہے گھیرر کھا ہے اور قوت ملکیہ کا حال اس سلسلہ میں پنجرے میں محبوس پرندے جیسا ہی ہے۔ پرندے کی نیک بختی ہیہ ہے کہ وہ اس پنجرے سے نکلے، پس مل جائے وہ اپنی اصلی جگہ سے یعنی سرسبز باغات ہے،اورکھائے وہ غذائی دانے اورلذیذمیوے، وہاں ہے،اور داخل ہووہ اپنی نوع کے افراد کے زمرہ میں، پس خوش ہووہ ان کے ساتھ مل کرنہایت خوش ہونا۔ اپس انسان کی شدیدترین بدیختی ہیے کہ وہ دہریہ ہوجائے۔ اور دہر میر کی حقیقت میہ ہے کہ وہ ان فطری علوم کوتو ڑنے والا ہو ( یعنی مخالفت کرنے والا ہو ) جواس کے اندر پیدا کئے گئے بير ـ اورجم ببلے ( باب في أن العبادة حق الله إلخ مين قوله: فاعلم أن في روح الإنسان لطيفة نور انية تميل إلخ ) بيان کر چکے ہیں کہانسان کی اصل فطرت میں اللہ جل جلالہ کی طرف میلان ہے اوران کی تعظیم کی طرف میلان ہے، زیادہ ہے زیادہ تعظیم جووہ یا تاہے بیعنی جواس کےبس میں ہاوراس کی طرف اشارہ ہےاللہ تبارک وتعالیٰ کےارشاد میں:''اور جب لیا آپ كرب نے آدم كى اولادے" آيت آخرتك يرهيس اورآپ سِلانفائيكم كارشاد ميں : كد مربح فطرت يرجناجا تائے" اور غایت درجہ تعظیم کرنے پرانسان قادرنہیں ہے مگراس اعتقاد کے ساتھ کہاس کے خالق قصد واختیار ہے تصرف کرنے والے ہیں اور بدلہ دینے والے ہیں اورلوگوں کواحکام کا مکلّف بنانے والے ہیں اوران کے لئے قوانین مقرر كرنے والے ہيں۔پس جو مخص انكاركرتا ہے اس بات كاكه (١) اس كا ايك ايساير وردگار ہے جس كى طرف تمام موجو دات کا سلسله منتهی ہوتا ہے(۲) یااعتقادر کھتا ہےا لیے معطل (بے کار) رب کا جوعالم میں تصرف نہیں کرتا(۳) یاارادہ کے بغیر بالا یجاب تصرف کرتا ہے(۴) یاوہ اینے بندوں کو بدائنہیں دے گااس خیروشر پر جووہ کرتے ہیں (۵) یا بیاعتقادر کھتا ہے کہ

اس کارب دیگر مخلوقات کی طرح ہے(٦) یا شریک تھہرا تا ہےوہ اللہ کے بندوں کواللہ تعالیٰ کی صفات میں آے )یا عققا در کھتا ہے وہ کہاللہ تعالیٰ نے بندوں کوکسی نبی کے ذریعہا حکام کا مکلف نہیں بنایا تو پیخص وہ وہ ہریہ ہے جس نے اپنے ول میں رب کی تعظیم کا پختدارادہ نہیں کیا ہے اور قطعا اس کے علم کے لئے مقام قدی ( یعنی اللہ تعالی ) تک پہنچنا نہیں ہے۔اوروہ اس پرندے جیسا ہے جولوہے کے پنجرے میں قید ہو،جس میں کوئی سوراخ نہ ہو،سوئی کی جگہ کے بقدر بھی نہ ہو۔ پس جب وہ مرجا تا ہے تو پر دہ بھٹ جاتا ہے اور ملکیت نمودار ہوتی ہے کسی درجہ میں نمودار ہونااور وہ میلان حرکت میں آتا ہے جواس میں پیدا کیا گیا ہےاورروکتی ہیں اس کورو کنے والی چیزیں پروردگار کوجانے ہے اور یا کیزہ مقام تک پہنچنے ہے۔ لیس بھڑ کتی ہے اس کے دل میں بڑی وحشت، اور دیکھتے ہیں اس نفس کی طرف اس کے پیدا کرنے والے اور عالم بالا کے فرشتے درانحالیکہ وہ اس خبیث حالت میں ہوتا ہے ہیں و تکھتے ہیں ملاً اعلی اس نفس میں ناراضی اور حقارت کی نظر ہے اور شکتے ہیں ملائكه( سافله) كے نفوس میں ناراضی اورعذاب كے الہامات، پس سز ادیاجا تا ہے وہ عالم مثال میں اور عالم خارجی میں۔ یا وہ کا فرہوجائے، ممنڈ کرےاس'' شان' کے سامنے جس کواللہ تعالیٰ ادلتے بدلتے رہتے ہیں، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:''ہروفت وہ کسی نہ کسی شان میں ہے''اور میری مراد'' شان''ے یہ ہے کہ عالم کے لئے حکمت خداوندی کے مطابق ادوار واطوار ہیں، پس جب آتا ہے کوئی مخصوص دورتو اللہ تعالیٰ وحی فرماتے ہیں ہرآسان میں اس کے معاملہ کی اورا نتظام کرتے ہیں ملاًاعلی کاان باتوں کے ساتھ جووہ اس دور کے مناسب ہوتی ہیں۔اور واجب کرتے ہیں ان کے لئے ایک قانون اورایک سلحت \_ پھرالہام فرماتے ہیں ملاً اعلی کو کہوہ دنیا میں اس ( نئے ) انداز کو چلانے کا ( پھیلانے کا ) پخته ارادہ کریں، پس ان کا پختہ ارادہ کرنا انسانوں کے دلوں میں الہامات کا سبب ہوتا ہے( سوال مقدر کا جواب ) پس بیہ ''شان''اس مرتبهُ قديم كے بعد ہے،جس ميں حدوث كاشائبة تك نہيں ہے۔اور بير''شان'' بھى واجب جل مجدہ كے بعض کمالات کی تشریح کرنے والی ہے، مرتبهٔ اولی کی طرح (جواب پورا ہوا) پس ہروہ مخص جواس شان کوچھوڑ کر جدا ہوتا ہے اور اس نفرت کرتا ہے اور اس سے رو کتا ہے، لاحق کیا جاتا ہے وہ، ملاً اعلی کی طرف سے، ایسی سخت لعنت جو اس کے نفس کو گھیر لیتی ہے۔ پس اکارت کردیئے جاتے ہیں اس کے اعمال ، اور سخت ہوجا تا ہے اس کا دل اور وہ اعمال پرت میں سے حاصل کرنے کی طافت نہیں رکھتاان کی جواس کے لئے مفید ہوں۔اوراس کی طرف اشارہ ہےارشاد باری تعالی میں: ' بیٹک جولوگ چھیاتے ہیں اُن باتوں کوجن کوہم نے نازل کیا ہے واضح دلائل اور ہدایت میں سے، عام لوگوں کے لئے اس کوظا ہر کرنے کے بعد کتاب الہی میں ،ایسے لوگوں پر اللہ تعالیٰ بھی لعنت فرماتے ہیں اور ( دوسرے ) لعنت کرنے والے بھی ان پرلعنت کرتے ہیں' اور اللہ تعالیٰ کے ارشاد میں:'' مبر کردی اللہ تعالیٰ نے ان کے دلول پر اور ان کے کا نول یر' پس شخص ایسے پرندے کی طرح ہے جو کسی ایسے پنجرے میں ہوجس میں سوراخ ہیں ،مگر بات رہے کہ اس پر بھاری یردہ ڈال دیا گیاہاس کے اوپر ہے۔

#### لغات:

اِکْتَنَفَ القومُ فلانا: اعاطر کرنا الرياض: باغات جمع الروضة الأريضة: سرسر أرضَ (ن) أرضًا وأرضَ (ك) أرضًا القوائق، عالمَ المحانُ: سرسر اورخوش منظر مونا البيقه به المعانق: برروك والى چيز ، جمع العوائق، عَاقَهُ (ن) عَوْقًا عن كذا: روكنا، بازر كهنا العقيم به عَاجَ يَهِيْجُ هَيْجًا وهَيْجَانًا: بَعْرُ كنابرا بحيخة كرنا العينه العوائق، عَاقَهُ (ن) عَوْقًا عن كذا: روكنا، بازر كهنا العوائق، عَقَيْبُ هَيْجًا وهَيْجَانًا: بَعْرُ كنابرا بحيخة كرنا العينه العينه العينه العين المعينة كى كل طرف و يكفنات أخدَقَ بابافعال بسس الزدري حقير مجمعنا المنات تكبّر عرور كرنا المعتقر وركرنا العينه المعتقر والمعتقر والمعتمر والمعتقر والمعتقر



دوسرے درجہ کے کبائر: یہ ہیں کہ آ دمی کاعقیدہ تو حیداور تعظیم دونوں سیج ہوں مگروہ حکمت برواثم کی روسے جو چیزیں مامور بہ ہیں ان کا تارک ہو، نمازیں وقت پرادا نہ کرتا ہو، زکوۃ نہ دیتا ہو، روزے نہ رکھتا ہواور کج فرض ہو گیا ہومگر ادا نہ کیا ہوتو اس کا حال اس شخص جیسا ہے جو'' بہا دری'' کے معنی اور فائدہ تو سمجھتا ہومگر بہا دری کے وصف کے ساتھ متصف ہونے کی کوشش نہ کرتا ہو، تومحض جاننے ہے کیا فائدہ؟ جاننا اور ہےاورخود بہادر بننا اور ہے، تاہم وہ اس شخص سے غنیمت ہے جو بہادری کا مطلب تک نہیں جانتا یعنی ہے جے العقیدہ مؤمن جو تارک فرائض ہے مگر وہ ان کے برحق ہونے کو مانتا ہے وہ اس شخص سے بہر حال بہتر ہے جو سرے سے جانتا ہی نہیں ہے بیغنی دہری اور کا فر سے بہتر ہے اور اس کا حال اس پرندے جیسا ہے جوکسی جالی دار قفس میں بند ہو، جوسبز ہ زاروں گواور میووں کودیکھتا ہو، بلکہ عرصہ تک وہ ان میں رہ چکا ہوا درمیووں سےلطف اندوز ہو چکا ہو، پھروہ دام میں پھنس گیا ہوا دراسیر قفس ہوکر رہ گیا ہو، چنانچہوہ بے حدمشاق ہوان نعمتوں گی طرف جواُن باغات میں ہیں، ہرونت پر پھڑ پھڑا تا ہو۔سوراخ میں چونچییں مارتا ہواورنگل بھا گئے کے ہزارجتن کرتا ہو۔مگر ہے بس ہو، نکلنے کی کوئی راہ نہ یا تا ہو ۔۔۔ یہ گناہ حکمت برواثم کی رو ہے کہا ئر ہیں۔ تیسرے درجہ کے گناہ: یہ ہیں کہآ دمی کاعقیدۂ تو حیداوتعظیم باری دونوں سیجے ہوں اور وہ اوامر خداوندی کی تعمیل بھی کرتا ہو،مگروہ ان شرا نظ کے مطابق اعمال بجانہ لاتا ہوجوان اوامر کے لئے ضروری ہیں۔مثلاً نمازیرُ ھتا ہومگرلومرُ ی کی طرح نماز میں جھانکتا ہو،مرغ کی طرح ٹھونگیں مارتا ہو، کتے کی طرح سجدے میں زمین پر ہاتھ بچھا تا ہو۔اسی طرح روزہ رکھتا ہومگرروزہ میں قولی اور عملی برائیوں سے نہ پچتا ہو، زکوۃ دیتا ہومگر نکما مال نکالتا ہو۔ حج کیا ہومگر رفث وفسوق اور

جدال سے احتراز نہ کیا ہو۔ تو اس کا حال اس پرند ہے جیسا ہے جو کسی شکتہ پنچر ہے میں بند ہو، جس سے ٹکلنا خطرہ سے خالی نہ ہولیتنی زشی ہوئے بغیر نگلنے گی کوئی صورت نہ ہو، ایس اگر وہ کوشش کر کے ہزار دقتوں سے نکل بھی گیا تو بھی وہ اپنی نوع کے افراد میں پہنچ کر پچھزیا دہ مسرور نہیں ہوگا، نہ باغ کے پھلوں سے کما حقہ لطف اندوز ہوگا۔ کیونکہ اس کا سارا جسم زخمی ہے۔ اس کے پراکھ " ہے ہوئے ہیں۔ یہی وہ لوگ ہیں جنھوں نے نیک و بددونوں طرح کے اعمال کئے ہیں۔ یہی معاصم جملت برواثم کے اعتبار سے صفائر ہیں۔

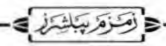
وأدنى من ذلك: أن يعتقد التوحيد والتعظيم على وجههما، ولكن ترك الامتثال كما أمربه في حكمة البر والإثم، ومَثَلُه كمثلِ رجلٍ عرف الشَّجاعة، ماهي؟ وما فائدتُها؟ ولكن لايستطيع الاتصاف بها، لأن حصول نفس الشُّجاعة غيرُ حصول صورتها في النفس.

وهو أحسن حالاً ممن لا يعرف معنى الشجاعة أيضًا، ومَثَلُه كمثل طائر في قفص مُشَبَّكٍ، يرى الخُضرة والفواكة، وقد كان فيما هنالك أيامًا، ثم طرأ عليه الحبس، فيشتاق إلى ماهنالك، ويضرب بجناحه، ويُدخِل في المنافذ مناقيره، ولا يجد طريقًا يخرج منه، وهذه هي الكبائر بحسب حكمة البر والإثم.

وأدنى من ذلك: أن يفعل هذه الأوامر، ولكن لا على شريطتها التى تجب لها، فَمَثَلُهُ كمثل طائر فى قفص مكسور، فى الخروج منه حرج، ولا يُتَصور الخروج إلا بَخَدْشِ فى جِلده، ونَتْفٍ فى ريشه، فهو يستطيع أن يخرج من قفصه ولكن بِجِلا وكلاً، ولا يبتهج فى أبناء نوعه كل الابتهاج، ولا يتناول من فواكه الرياض كما ينبغى، لِمَا أصابه من الخَدْش والنَّتْفِ.

وهؤلاء هم الذين خلطوا عملاً صالحًا و آخر سيئًا، وعوائقُهم هذه هي الصغائر بحسب حكمة البر والإثم، وقدأشار النبي صلى الله عليه وسلم في حديث الصراط إلى هذه الثلاثة، حيث قال: ﴿ساقطٌ في النار، ومُخَرِدُل ناج، ومخدوشٌ ناج ﴾والله أعلم.

ترجمہ:اوراس(پہلے درجہ) ہے کم تر:یہ ہے کہاعتقادر کھے آ دی صحیح تو حیداور سے تعظیم کا ،مگر چھوڑ دی ہواس نے



لغیل ان باتوں کی جن کا تھم دیا گیا ہے وہ تھمت برواثم کی روسے (جن کی تفصیل آثام کے بیان سے پہلے گذری ہے) اوراس کا حال اسٹخ ص جیسا ہے جو' بہادری'' کو پہچانتا ہے کہ اس کی حقیقت کیا ہے؟ اوراس کا فائدہ کیا ہے؟ مگر وہ اس کے ساتھ متصف ہونے کی طاقت نہیں رکھتا ،اس لئے کہ خود بہادری کا حاصل ہونا اور چیز ہے اور دل میں اس کی صورت کا حاصل ہونا (یعنی جاننا) اور چیز ہے۔

اوروہ حالت کے اعتبار سے بہتر ہے اس سے جو بہادری کے معنی تک نہیں جانتا۔ اوراس کا حال اس پرند ہے جیسا ہے جو کسی جال دار پنجر ہے میں بند ہو، سبزہ زار کواہ رمیووں کو دیکھتا ہو، اور حقیق رہ چکا ہووہ اُن چیزوں میں جو وہاں ہیں گی دن، چرطاری ہوئی ہواس پر قیر، پس وہ مشاق ہوان چیزوں کی طرف جو وہاں ہیں، اور وہ اپنے پر پھڑ پھڑ اتا ہو، اور سوراخوں میں اپنی چو نجیں داخل کرتا ہو، اور نہ پاتا ہووہ کوئی ایساراستہ جس سے لکلے۔ اور یہی کہائر ہیں نیکی اور گناہ کی حکمت کی روسے۔ اور اس ( دوسرے درجہ ) سے کم تر: یہ ہے کہ بجالائے وہ اِن اوامر کو ( یعنی اسلام کے ارکان خمسہ وغیرہ فرائض کو ) لیکن اس شرط کے مطابق نہ بجالائے جو ان اوامر کے لئے ضروری ہیں۔ پس اس کا حال اس پرندے جیسا ہے جو کس شکت قفس میں بند ہو، اس سے فکلے میں جو اور نگلنامتھور نہ ہو گراس کی کھال میں خراش کے ساتھ ۔ اور وہ مسرور ور بین ہوتا اپنی نوع کے افراد میں پہنچ کر پوری طرح سے مسرور ہونا۔ اور نہیں کھا تا ہے وہ باغ کے پھلوں میں سے جیسا کہ نہیں ہوتا اپنی نوع کے افراد میں پہنچ کی وجہ سے جو اس کو پہنچی ہے۔ اس کو کھانا جا ہے ، اُس خراش اور یہ نجی کی وجہ سے جو اس کو پہنچی ہے۔

اوریہی وہ لوگ ہیں جنھوں نے نیک عمل کو دوسرے بڈمل کے ساتھ ملایا ہے۔اوران کی یہی رکاوٹیس وہ صغائر ہیں نیکی اور گناہ کی حکمت کی روسے،اور تحقیق اشارہ فرمایا ہے نبی کریم حیلائی کی گئے نے بل صراط کی حدیث میں ان متنوں مراتب کی طرف، چنانچہ آپ نے فرمایا: '' آگ میں گرنے والا (اور ہلاک ہونے والا) اور آگ میں گرنے والانجات پائے والا،اورزخمی ہونے والانجات پائے والا،اورزخمی ہونے والانجات پائے والا،ہم جانتے ہیں۔

### لغات وتشريحات:

قوله: أدنى من ذلك: شروع في مراتب المسلمين أي: أخفُّ وأقلُّ شقاوةً من الدهري والكافر: مسلم يعتقد التوحيد والتعظيم، كما ينبغي، لكنه لا يعمل بالشرائع أصلاً اهر سندي .... شَبَّك الشيئ : ايك دوسر عين ملانا، جال بنانا جس مين سوراخ رج بين ..... الشرط والشريطة بمعنى ..... وقوله: أدنى من ذلك، أي: المسلم الأدنى معصيةً من المسلم المذكور، الذي يفعل بهذه الأوامر، لكنه لاعلى شريطتها، كما يصلى بلارعاية واجباتها وسننها وغير ذلك اهر (سندي) قوله: وعوائقهم هذه أي: موانع

هؤلاء هذه من معوفة الرب تبارك و تعالى، والوصول إلى الملأ الأعلى، هى الصغائر بحسب حكمة البر والإشم، لأن فى توك الشريطة فقط مفسدة غير عظيمة اهد (سندى ) ..... خَدَشَه (ض) خَدُشًا : خُراش لگانا مخدوش : خَى ..... خلطوا عملاً صالحًا و آخو سيئا مين شاه صاحب نے واوکوباء معنی مين ليا ہے، لأن الواو مخدوش : خَى ..... خلطوا عملاً صالحًا و آخو سيئا مين شاه صاحب نے واوکوباء معنی مين ليا ہے، لأن الواو للحصم و الباء للالصاق، فهما من واد واحد (روح المعانی) شاه صاحب نے سورة التوب کی آیت ۱۰۱۲ جمد محمی کیا ہے: '' آمیختا اندم لی نیک راباعمل ویگر کہ بداست' مگر آپ کے صاحب زادے حضرت شاه عبدالقا درصاحب رحمد الله دوسرا ترجمہ کرتے ہیں کہ: '' ملایا ایک کام نیک اور دوسرا بد' اس ترجمہ کے مطابق آیت کی تفسیر میری تفسیر مدایت القرآن میں ملاحظ فرما میں .... خور دک کے دومعنی بیان کے گئے ہیں ایک: دوز خ میں گراد ینادوم : مگڑ ہے کو کروینا۔ صدیث میں پہلے معنی موزون ہیں ، واللہ اعلم ۔

#### 

## وہ گناہ جن کالوگوں سے تعلق ہوتا ہے

گذشتہ باب میں''لازم'' گناہوں کا تذکرہ تھا، جن کا ضررگنہ گار کی ذات تک محدودر ہتا ہے۔اب اس باب میں ''متعدی'' گناہوں کا بیان ہے جن کا ضرر دوسر بےلوگوں تک پہنچتا ہے ۔۔۔متعدی گناہ تین قتم کے ہیں: ا۔شہوانی گناہ یعنی زنااورلواطت۔

۲ – درندگی (ظلم) والے اعمال یعنی شراب سے بدمستی ،ضرب قبل ، زہرخورانی ، جادو سے ہلاک کرنا ، بعناوت کی تہمت لگا کر حکومت میں مخبری کرنا۔

سے ہوں گناہ جو بدمعاملگی کے بیل سے ہیں یعنی چوری بغصب، جھوٹا دعوی، جھوٹی فتم کھانا، جھوٹی گواہی دینا، ناپ تول میں کمی کرنا، سٹہ بازی، سودخوری اور بھاری ٹیکس وصول کرنا۔

اس باب میں انہی ستر ہ گنا ہوں کی حرمت کی وجہ بیان کی گئی ہے۔ تفصیل درج ذیل ہے۔

انسان اور دیگر حیوانات میں فرق:

حيوانات كى مختلف المراتب انواع مين:

ا - وه حیوانات جوز مین سے کیڑوں کی طرح پیدا ہوتے ہیں۔ان کی ضروریات چونکہ محدود ہوتی ہیں اس کئے ان کوبس بیالہام کیا جاتا ہے کہ وہ غذا کس طرح حاصل کریں؟ تدبیرالمنازل (فیملی لائف) کے الہام کی ان کو حاجت نہیں ہوتی ہے، کیونکہان کا کوئی گھرنہیں ہوتا۔ ۲ – وہ حیوانات جن میں توالد و تناسل ہوتا ہے اور نرومادہ مل کر اولا دکی پرورش کرتے ہیں۔ ان کی ضروریات قتم اول کے حیوانات کی ضروریات سے بڑھی ہوئی ہوتی ہیں، اس لئے اللہ تعالیٰ کی حکمت میں ان کے لئے ضروری ہے کہ ان کوغذائی ضروریات کے الہم کے ساتھ تد ہیرالمنز ل (عائلی زندگی) کا بھی الہمام کیا جائے۔ مثلاً پرندوں کو الہمام فرمایا کہ وہ غذائی ضروریات کے الہمام کریں؟ اڑان کس طرح بھریں؟ اپنی مادہ سے س طرح ملیں؟ گھونسلہ کس طرح بنائیں؟ اور ایخ چوزوں کو کس طرح چگائیں؟

۳ - حیوانات کی اشرف نوع انسان ہے۔انسان مدنی الطبع ہے،مل جل کر زندگی گذار نااس کی فطرت ہے۔ دو دوسرے لوگوں کے تعاون کے ساتھ ہی زندگی بسر کرتا ہے۔ وہ خود رَ وگھاس غذا کے طور پر استعمال نہیں کرتا، وہ کچے میوے بھی غذا کے طور پرنہیں کھاتا، نہ اس کے بدن پر پُشم اور اولن ہے جس سے وہ گرم ہو، بلکہ وہ کپڑوں، مکانات اور آگ وغیرہ سے گرمی حاصل کرتا ہے۔علاوہ ازیں انسان کے اور بھی امتیازات ہیں جن کی وضاحت پہلے مجمث اول کے با ہفتم میں گذر چکی ہے۔

غرض مذکورہ بالا امتیازات کی وجہ سے ضروری ہے کہ انسان کو تدبیر المنازل اور ذرائع معاش کے الہام کے ساتھ انتظام مملکت کے علوم بھی الہام کئے جائیں۔البتہ فرق بیہ ہے کہ دیگر حیوانات کو پوفت احتیاج فطری طور پر الہامات کئے جاتے ہیں۔مثلاً جاتے ہیں اور انسان کو فطری الہامات زندگی برقر ارر کھنے کے علوم کے بس تھوڑے سے حصہ میں کئے جاتے ہیں۔مثلاً دودھ پہنے وقت بیتان کا چوسنا، گلے میں گھڑ اپن محسوس ہونے پر کھانسنا اور دیکھنے کا ارادہ کرنے پر پلکیں کھولناوغیرہ۔ انسان کواس کی تمام ضروریات فطری طور پر کیوں الہام نہیں کی گئیں؟

انسان کواس کی تمام ضروریات فطری طور پراس لئے الہا مہیں گئیں کہان کا خیال (قوت عاقلہ) ہڑا کاریگر ، کار گذار ہے۔چونکہ قدرت نے اس کوآلہ علم دےرکھا ہے اس لئے تدبیرالمنازل اورا نظام مملکت کے سلسلہ کے علوم پانچ ہاتوں کے حوالے کردیئے گئے ہیں۔انسان انہی پانچ ذرائع سے ضروری علوم حاصل کرتا ہے۔وہ پانچ ذرائع یہ ہیں:

ا نے عاملی زندگی کو سنوار نے کے لئے اور مملکت کے ظم وانتظام کے سلسلہ میں لوگوں میں جوریت رواج جاری ہے انسان اس سے سلیقہ سیکھتا ہے۔

۲ - انسان انبیائے کرام کی پیروی کر کے ان سے علوم اخذ کرتا ہے۔ انبیاء کے علوم ملکوتی انوار کے ساتھ مؤید ہوتے ہیں، کیونکہ وہ ان کی طرف وحی کئے گئے ہیں، اس لئے ان میں خطاء کا اختال نہیں ہوتا۔

٣ - وهاي اوردوسرول كے تجربات علوم پيداكرتا ہے۔

۳ ۔ وہ اپنی والی کوشش کرنے کے بعد تدبیر غیبی کا انتظار کرتا ہے اور پردہُ غیب سے جو پچھ ظاہر ہوتا ہے اس سے عبرت پذیر ہوتا ہے اور علوم اخذ کرتا ہے۔

- ﴿ لَوْ رَبِي الْمِيْرُ الْهِ ﴾

۵ – وہ استقراء (جائزہ) قیاس اور برہان کے ذریعہ امور میں غور وفکر کرکے علوم پیدا کرتا ہے۔ سوال: جب ضروری علوم اخذ کرنے کے لئے قدرت نے انسان کوقوت عاقلہ دی ہے، جو مذکورہ بالا پانچ ذرائع ہے عائلی اورمکلی زندگی کوسنوار نے کے لئے علوم اخذ کرتی ہے تو پھرتمام انسان ان علوم میں یکساں کیوں نہیں ہوتے؟ جواب: لوگوں میں ان علوم میں تفاوت، قابلیت کے تفاوت کی وجہ ہے ہوتا ہے، اگر چہ قدرت کی طرف ہے فیضان عام ہوتا ہے جیسے بارش کا فیضان یکساں ہوتا ہے، مگر باغ میں لا لدا گتا ہے اور شور زمین میں خس وخاشا ک! حکیم شیراز فرماتے ہیں:

بارال كه درلطافت طبعش خلاف نيست درباغ لاله رويدو درشوره بوم خس

ای طرح خواب میں فیضان عام ہوتا ہے، مگر ہرخواب دیکھنے والے کواس کی فطرت اور استعداد کے مطابق صورتیں فظر آتی ہیں۔ نیک آ دی کو مبشرات (اچھے خواب) نظر آتے ہیں، بدکو بدخواب اور بلی کو چھچھڑ نظر آتے ہیں۔ غرض مُفاض علیہ (جس پرعلوم کا فیضان کیا گیا) میں پائی جانے والی وجہ، اختلاف کا باعث ہوتی ہے، کوئی آہنگر بنتا ہے، کوئی کھیتی باڑی کا ماہر ہوتا ہے تو کوئی حساب وال ہوتا ہے، اگر چے علوم کا فیضان سب کے لئے عام اور یکسال ہوتا ہے، مُفیض فیضان کرنے والے) کی طرف سے فیضان میں کوئی تفاوت نہیں ہوتا۔

#### ﴿باب الآثام التي هي فيما بينه وبين الناس﴾

اعلم: أن أنواع الحيوان على مراتب شَتْي:

منها : مايتكوَّنُ تكوُّنَ الدِّيدانِ من الأرض ؛ ومن حقِّها : أن تُلْهم من بارى ءِ الصور : كيف تتغذِّى؟ ولا تُلْهَم : كيف تُدَبِّر المنازلَ؟

ومنها: مايتناسل، ويتعاون الذكر والأنشى منها في حِضانة الأولاد؛ ومن حقها في حكمة الله تعالى: أن تُلْهَمَ تدبيرَ المنازل أيضًا، فألهم الطيرُ: كيف يتغذى ويطير؟ وألهم أيضا: كيف يُسافِد؟ وكيف يتخذ عُشًا؟ وكيف تَزِقُ الفِرَاخَ؟

والإنسان من بينها مَدنى الطبع، لا يتعيش إلا بتعاون من بنى نوعه، فإنه لا يتغذى الحشيش النابتَ بنفسه، ولا بالفواكهِ نَيِّئَةٌ، ولا يَتَدَقَّأُ بالوبر، إلى غير ذلك مماشر حنا من قبل؛ ومن حقه: أن يُلهم تدبير المُدُنِ مع تدبير المنازل و آداب المعاش، غير أن سائر الأنواع تُلهم عند الاحتياج الهاما جبليا إلا في حصة قليلة من علوم التعيُّش، كمصّ الثدى عند الإرتضاع، والسُّعال عند البُحَةِ، وفتح الجفون عند إرادة الرؤية، ونحو ذلك.

وذلك: لأن خيالَه كان صَنَّاعًا هَمَّامًا، فَفُوِّض له علومُ تدبيرِ المنازل وتدبير المدن إلى الرسم، وتقليدِ المؤيَّدين بالنور الملكي فيما يوحي إليهم ، وإلى تجربةٍ ورَصَدِ تدبيرِ غيبيً، ورَقِيَةٍ بالاستقراء والقياس والبرهان.

ومَشَلُهُ في تلقى الأمرِ الشائع الواجبِ فيضائه من بارى ءِ الصُّور، مع الاختلاف الناشيئِ من قِبَلِ استعداداتهم كمشل الواقعاتِ التي يَتَلَقَّاها في المنام، يُفاض عليهم العلومُ الفوقانية من حَيِّزِها، فتتشبح عندهم بأشباح مناسِبةٍ، فتختلف الصور لمعنى في المُفَاض عليه، لا في المُفيض.

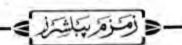
ترجمہ: ان گناہوں کا بیان جوآ دمی اورلوگوں کے درمیان میں ہوتے ہیں: جان لیس کہ جانداروں کی اقسام مختلف مرتبوں پر ہیں:

بعض: وہ ہیں جومٹی سے کیڑوں کے پیدا ہونے کی طرح پیدا ہوتے ہیں۔اوران کے لئے ضروری ہے کہ وہ خالقِ صُور کی طرف سے البہام کئے جاتے کہ وہ گھروں کا نظم ونسق کیے کریں؟ طرف سے البہام کئے جاتے کہ وہ گھروں کا نظم ونسق کیے کریں؟ اور وہ بیالہام نہیں کئے جاتے کہ وہ گھروں کا نظم ونسق کیے کریں؟ اور البعض: وہ ہیں جوایک دوسر سے پیدا ہوتے ہیں۔اور الن کے نرومادہ،اولاد کی پرورش میں ایک دوسر سے کا تعاون کرتے ہیں۔اور اللہ تعالی کی حکمت میں ان کے لئے ضروری ہے کہ ان کو گھروں کا نظم بھی البہام کیا جائے۔ چنانچہ پرندوں کو البہام کیا گیا کہ وہ خاتی کہ وہ خاتی کہ وہ کی گھروں کا البہام کیا گیا کہ وہ کس طرح جفتی کریں؟ اور وہ کس طرح جوزوں کو پُدگا کیں؟

اورانسان: حیوانات کے درمیان میں سے مدنی الطبع ہے۔ وہ زندگی بسرنہیں کرتا گراپے بنی نوع کے تعاون سے۔ پس بیشک وہ غذا حاصل نہیں کرتا خودر وگھاس سے، اور نہ خام میوہ جات سے، اور نہ وہ پشم سے گرم ہوتا ہے، وغیرہ اوغیرہ ان باتوں میں سے جن کی تشریح ہم پہلے کر چکے ہیں۔ اور انسان کے لئے یہ بات ضروری ہے کہ اس کو تدبیر منازل اور ذرائع معاش کے ساتھ مملکت کا نظم وانتظام بھی الہام کیا جائے۔ البتہ فرق یہ ہے کہ دیگر حیوانات کو بوقت احتیاج فطری طور پر الہام کیا جا تا ہے۔ اور انسان فطری طور پر الہام کیا جا تا ہے۔ اور انسان فطری طور پر الہام نہیں کیا گیا ہے گرعلوم معاش کے تھوڑ سے سے مصدمیں، جیسے دودھ پیتے وقت بستان کا چوسنا اور آواز میں خشونت کے وقت کھانے اور دیا تیں۔ کا چوسنا اور آواز میں خشونت کے وقت کھانے اور دیا تیں۔

اور بیہ بات اس لئے ہے کہ انسان کا خیال بڑا کاریگر کارگذار ہے، پس اسی کو تدبیر المنازل اور تدبیر مُدُن ( نظم مملکت ) کے علوم سونپ دیئے گئے ہیں ریت رواج کی طرف، اور ان حضرات کی بیروی کی طرف جوملکوتی انوار کے ساتھ تائید کئے ہوئے ہیں ان علوم میں جوان کی طرف وحی کئے گئے ہیں، اور تجربہ کی طرف، اور فیبی تدبیر کے انتظار کی طرف، اور جائزہ لینے کے ذریعہ اور قیاس و بر ہان کے ذریعہ امور میں فور وفکر کرنے کی طرف۔

(سوال مقدر کا جواب) اورانسان کا (یاعلم انسانی کا) حال امرعام (فیضان خداوندی) کے حاصل کرنے میں جس



کا فیضان خالق صُور کی طرف سے واجب (ثابت) ہے اُس اختلاف کے ساتھ جولوگوں کی استعداد کی جانب سے پیدا ہونے والا ہے، اُن واقعات کے حال جیسا ہے جن کوخواب میں حاصل کیا جاتا ہے۔ بہائے جاتے ہیں اُن پر بالائی علوم ان کی جگہوں سے، پرمتشکل ہوتے ہیں وہ لوگوں کے پاس مناسب شکلوں میں ۔ پس صور تیں مختلف ہوتی ہیں، مُفاض علیہ میں یائی جانے والی وجہ سے، نہ کہ فیض میں یائی جانے والی وجہ سے، نہ کہ فیض میں یائی جانے والی وجہ سے، نہ کہ فیض میں یائی جانے والی وجہ سے۔

#### لغات وتشريحات:

تَدَقَّا : رَمْ مُونا ..... الوَبَو : اون اور رُوسُ وغيره كيال ، جَعَ أَوْبَار ..... تَعَيَّش : اسباب زندگي كي لئ كوشين كرنا .... البُحَة : آ وازيين بحاري پن اور خُوسُ وست صَنَّاع : برا كاريكر ..... همّام : برا كارگذار هم بالشيئ : اراوه كرنا ، جا بهنا .... البَور و بالأمر الشايع هو العلم المفاض على الناس أعم من أن يكون حدادة أو حِر اثة أو نِجارة أو خيرها اهر سندي ) ..... والواجب بمعنى الثابت يعنى أن الإنسان يت لقى العلم السايع المساوى ، الثابت فيضانه من الله تعالى ، و لا احتلاف فيه ، و إنما الاحتلاف في أفراد الساس من قِبَلِ استعدادهم ، فإن الله سبحانه و تعالى ينزل العلم من حظيرة القدس على الناس ، فمن كان فيه استعداد الحر اثة يضير حارثًا ، و هكذا اهر (سندي )

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

### متعدی گناہوں کے اقسام اوران کی حرمت کا فیضان

انسان کے تمام افراد پر،خواہ وہ عربی ہوں یا مجمی ،شہری ہوں یا بدوی، جن علوم کا فیضان کیا گیا ہے ،ان میں ایسی خصلتوں کی حرمت کاعلم بھی ہے جوشہروں (مملکت) کا نظام تباہ کرنے والی ہیں ،اگر چدادراک کے طریقے مختلف ہیں مگر متمام لوگ اپنے اپنے طریقہ پران باتوں کی قباحت وحرمت کو بجھتے ہیں ہملکت کا نظام درہم برہم کرنے والے گناہ تین فتم کے ہیں:(۱) شہوانی گناہ(۲) درندگی (ظلم) والے گناہ (۳) وہ گناہ جو بدمعاملگی کا نتیجہ ہیں تفصیل درج ذیل ہے:
شہوانی گناہ: زنااور ہم جنس برستی:

تمام انسانوں میں شہوت ،غیرت اور حرص کے جذبات پائے جاتے ہیں۔اور صنفِ نازک کی طرف نظرا ٹھانے میں اور بیوی کے معاملہ میں مزاحمت برداشت نہ کرنے میں قوی مردوں کا حال سانڈ جانوروں جیسا ہے۔البنۃ فرق بیہ ہے کہ سانڈ ایسے مواقع میں باہم لڑتے ہیں۔ تا آئکہ زیادہ مضبوط بکڑوالا اور زیادہ تیز طبیعت والا غالب آ جا تا ہے اور کم ترشکست کھا کر بھاگ کھڑا ہوتا ہے اور اگروہ جفتی کا مشاہدہ نہیں کرتا تو اس میں مزاحمت کا شعور ہی پیدا نہیں ہوتا، مگر انسان زیرک برا تاڑنے والا ہے، وہ اس طرح انگل کرتا ہے کہ گویا وہ وکھے رہا ہے اور سن رہا ہے، اس کئے صحبت و کھنانہ وکھنانس کے حق میں مکسال ہے۔ مگر وہ الہام کیا گیا ہے کہ اس بات کی وجہ ہے باہم کڑنا مملکت کو ویران کرنے والا ہے۔ کیونکہ تمدن کی بنیاد باہمی تعاون پر ہے اور نزاع تعاون کی راہیں مسدود کر دیتا ہے۔ نیز تمدن میں عور تول کی بنیبت، قو ی مردوں کا زیادہ دخل ہے، اس لئے مردوں کا باہم کڑنا تباہ کن ہے۔ اس لئے انسان کو قدرت نے یہ بات الہام کی ہے کہ وہ عورت کے ساتھ اختصاص پیدا کرے اور اپنے بھائی کی بیوی میں مزاحمت نہ کرے یہی حرمت زنا کی بنیادی وجہ ہے ۔ رہی عورت کے ساتھ اختصاص پیدا کرنے کی صورت تو وہ ریت رواج اور مخصوص عائلی تو انمین (پرسل لا) کے حوالہ کی گئی ہے۔ اقوام کے قوانین اور ریت رواج اس سلسلہ میں منتق ہیں۔ (پرسل لا) کے حوالہ کی گئی ہے۔ اقوام کے قوانین اور ریت رواج اس سلسلہ میں منتق ہیں۔

ای طرح فطرت کی سلامتی عورتوں ہی میں رغبت رکھتی ہے اور قوی مرداس معاملہ میں بھی سانڈ جانوروں کی طرح ہیں، چو پائے اس طرح کی توجہ مادینوں کی طرف ہی کرتے ہیں۔ البتہ بعض مردوں پر ردی شہوت غالب آ جاتی ہے، جیسے بعض لوگوں کومٹی اور کوئلہ کھانے میں لذت محسوس ہوتی ہے، ایسے لوگ فطرت سلیمہ نے نکل جاتے ہیں۔ پھر کوئی تو اغلام پرست بن جاتا ہے اور کسی میں مفعولیت کی خواہش اجر آتی ہے اور اُن کوایے کام میں مزہ آنے لگتا ہے جو فطرت سلیمہ کے خلاف ہیں۔ پھر رفتہ ان لوگوں کا مزاج بدل جاتا ہے اور دلوں میں بیاری پیدا ہوجاتی ہے اور وہ ایسے مل میں منہمک ہوجاتے ہیں جونسل کو قطع کرنے والا ہے۔ قدرت نے انسان میں شہوت اس لئے پیدا کی ہے کہ اس سے میں منہمک ہوجاتے ہیں جونسل کو قطع کرنے والا ہے۔ قدرت نے انسان میں شہوت اس لئے پیدا کی ہے کہ اس سے نسل سے گر بدا طوار لوگ فطرت کے خلاف عمل کرتے ہیں۔

غرض اس فعل شنیع کی قباحت بھی لوگوں کے دلوں میں مضبوط گڑی ہوئی ہے۔ بدکارلوگ اگر چہ بیچر کت کرتے ہیں اور اس کی قباحت کا اعتراف نہیں کرتے الیکن اگروہ اس فعل کی طرف منسوب کئے جا کمیں تو وہ شرم کے مارے مرجاتے ہیں۔الا یہ کہ ان کی فطرت بالکل ہی مسخ ہوگئی ہو، تو بیچر کت علی الاعلان کرتے ہیں اور ذرانہیں شرماتے۔ جب بے حیائی کا بیمرحلہ آجا تا ہے توان کو مزاملنے میں درنہیں گلتی جیسا کہ لوط علیہ السلام کے زمانہ میں ہوا، اور بیچر مت لواطت کی بنیادی وجہ ہے۔

ف من العلوم الفائضة على أفراد الإنسان جميعاً: عربِهِمْ وعجمِهم، حَضَرِهم وبَدُوهم وإن اختلف طريقُ التلقى منهم - حرمةُ خصالِ تدمِّرُ نظامَ مُدُنِهِمْ، وهي ثلاثة أصنافٍ: منها أعمالُ شَهَويَّة، ومنها أعمال سَبُعية، ومنها أعمال ناشئة من سوء الأخذ في المعاملات.

والأصل في ذلك: أن الإنسان متواردُ أبناء نوعه في الشهوة والغيرة والحرص؛ والفحولُ منهم يُشْبِهُ وْنَ الفحولَ من البهائم في الطُّموح إلى الإناث، وفي عدم تجويز المزاحمة على الموطوءة، غير أن الفحولَ من البهائم تتحارب، حتى يغلب أشدُّها بطشا، وأحدُّها نفسًا، وينهزَمُ مادون ذلك، أو لا تَشْعُرُ بالمزاحمة لعدم رؤيةِ المسافدةِ، والإنسانُ أَلْمَعِيُّ: يَظُنُّ الظَّنَّ

كأنه يرى ويسمع، وألهم أن التحارب لأجل ذلك مُدَمِّرٌ لِمُدُنهم، لأنهم لا يتمدَّنون إلا بتعاون من الرجال، والفحولُ أَ ذُخَلُ في التمدن من الإناث، فألهم إنشاءَ اختصاصِ كلِّ واحد بزوجته، وتركِ المزاحمة فيما اختصَ به أخوه؛ وهذا أصلُ حرمة الزنا؛ ثم صورة الاختصاص بالزوجات أمرٌ موكولٌ إلى الرسم والشرائع.

والفحولُ منهم أيضًا يُشْبِهُوْنَ الفحولَ من البهائم، من حيث أن سلامة فطرتهم لا تقتضى إلا الرغبة في الإناث دون الرجال، كما أن البهائم لا تلتفت هذه اللَّفْتَة إلا قِبَلَ الإناث، غير أن رجالًا غلبتهم الشهوة الفاسدة، بمنزلة من يتلذذ بأكل الطين والحُمَمة، فانسَلَخُوْا من سلامة الفطرة، يقضى هذا شهوته بالرجال، وذلك صار مأبونا يستلذ مالا يستلذه الطبع السليم، فأعقب ذلك تغيرًا لأمزجتهم، ومرضًا في نفوسهم، وكان مع ذلك سببا لإهمال النسل، من حيث أنهم قضوا حاجتهم التي قَيَّضَ الله تعالى عليهم منهم ليذراً بها نسلهم، بغير طريقها، فغيروا النظام الذي خلقهم الله تعالى عليه، فصار قبح هذه الفعلة مُنْدَمَجًا في نفوسهم، فلذلك يفعلها الفساق، ولا يعترفون بها، ولو نُسبوا إليها لماتوا حياءً، إلا أن يكون انسلاحًا قويًا فيجهرون ولايستحيون، فلا يتراخى أن يُعاقبوا، كما كان في زمن سيدنا لوط عليه السلام؛ وهذا أصلُ حرمةِ اللَّواطَةِ.

ترجمہ: پس ان علوم میں سے جو فائض ہونے والے ہیں انسانوں کے بھی افراد پر ،عربوں پر بھی اور بجمیوں پر بھی ، شہریوں پر بھی اور بدویوں پر بھی — اگر چہان کے (علوم کو) حاصل کرنے کے طریقے مختلف ہیں — ایسی خصلتوں کی حرمت ہے جوان کے شہروں (مملکت) کا نظام درہم برہم کردیتی ہیں۔اوروہ تین قسمیں ہیں بعض شہوانی اعمال ہیں ، اور بعض درندگی والے اعمال ہیں ،اور بعض ایسے اعمال ہیں جو بدمعاملگی سے پیدا ہوتے ہیں۔

اور بنیادی بات: اس سلسلہ میں یہ ہے کہ انسان اپنے ابنائے نوع کے ساتھ باہم ایک جگہ اتر نے والے ہیں (یعنی متفق ہیں) شہوت، غیرت اور حص میں۔ اور انسانوں میں سے قوی مرد، چو پایوں میں سے نرول کے مشابہ ہیں مادہ کے طرف نظر اٹھانے میں اور موطوء ہیں مزاحت برداشت نہ کرنے میں۔ البتہ فرق یہ ہے کہ چو پایوں میں سے جانور باہم کڑتے ہیں، یہاں تک کہ غالب آ جا تا ہے ان میں سے جوزیادہ مضبوط پکڑ والا ہے اور جوزیادہ تیز طبیعت والا ہے، اور شکست کھا جا تا ہے جو ان باتوں میں کم تر ہے۔ یا ان میں مزاحمت کا شعور پیدائہیں ہوتا جفتی نہ دیکھنے کی وجہ سے، اور شکست کھا جا تا ہے جو ان باتوں میں کم تر ہے۔ یا ان میں مزاحمت کا شعور پیدائہیں ہوتا جفتی نہ دیکھنے کی وجہ سے۔ اور انسان زیرک ہے، وہ اس طرح اٹکل کرتا ہے کہ گویا وہ دیکھر ہا ہے اور سن رہا ہے یعنی شک اور اندازے سے بھی غیرت میں مبتلا ہوجا تا ہے اور وہ الہام کیا گیا ہے کہ اس بات کی وجہ سے باہم کڑنا ان کے شہروں کو ویران کرنے والا غیرت میں مبتلا ہوجا تا ہے اور وہ الہام کیا گیا ہے کہ اس بات کی وجہ سے باہم کڑنا ان کے شہروں کو ویران کرنے والا ہے۔ اس لئے کہ لوگ متمدن نہیں ہو سکتے مگر مردوں کے باہمی تعاون سے۔ اور تدن میں عورتوں کی بہترت قوی مردوں

کازیادہ دخل ہے۔ پس انسان الہام کیا گیا ہرا یک کا اختصاص پیدا کرنے کا اس کی بیوی کے ساتھ، اور مزاحمت نہ کرنے کا اس عورت میں جس کے ساتھ اس کا بھائی خاص کیا گیا ہے۔ اور میر مت زنا کی بنیاد ہے پھر بیویوں کے ساتھ اختصاص کی صورت (تووہ) ایک ایسی چیز ہے جوریت رواج اور قوانین (پرسنل لا) کے حوالے کردی گئی ہے۔ اختصاص کی صورت (تووہ) ایک ایسی چیز ہے جوریت رواج اور قوانین (پرسنل لا) کے حوالے کردی گئی ہے۔

اور نیز انسانوں میں سے قوی مرد، چو پایوں میں سے زوں کے مشابہ ہیں، اس اعتبار سے کہ انسانوں کی فطرت کی سلامتی نہیں چاہتی ہے مگر عور توں میں رغبت کو، نہ کہ مردول میں، جس طرح یہ بات ہے کہ چو پا یے بیالتفات بالکل ہی میں کرتے ہیں مگر مادینوں کی طرف البتہ یہ بات ہے کہ بعض مردول پر شہوت فاسدہ غالب آجاتی ہے، جس طرح بعض کو گول کو مٹی اور کو کلہ کھانے میں لذت محسوں ہوتی ہے۔ لیس وہ لوگ فطرت سلیمہ سے نکل جاتے ہیں۔ بداپنی شہوت مردول سے پوری کرتا ہے اور وہ مفعولیت کی بیاری میں مبتلا ہوجاتا ہے۔ وہ اس چیز کولڈ بذیج بحق ہے جس کوسلیم فطرت لذیز نہیں مجھتی ۔ لیس یہ چیز بیچھے لاتی ہے ان کے مزاجول میں تبدیلی کو، اور ان کے دلوں میں بیاری کو، اور وہ بات اس کے ساتھ نسل کورائیگاں کرنے کا سبب ہوتی ہے اس اعتبار سے کہ ان لوگوں نے پوری کی اپنی اس حاجت کو جواللہ تعالی کے ساتھ نسل کورائیگاں کرنے کا سبب ہوتی ہے اس اعتبار سے کہ ان لوگوں نے پوری کی اپنی اس حاجت کو جواللہ تعالی نسل کو بردھا نمیں ، لیس ان فول نے اس کے طریقہ کے برخلاف، پس انھوں نے اس کے دلوں میں ، پس اسی وجہ سے ارتکاب کرتے ہیں اس کو بردھا کین ، اور اس کی (قباحت کا) اعتر ان نہیں کرتے ہیں ، اوراگر منسوب کے جائیں وہ اس فول کی طرف تو مرجائیں وہ شرم کے مارے ، الا بید کہ ہو (فطرت سلیمہ سے ) نہایت کور کا کان ، پس ان کی جو ان فطرت سلیمہ سے ) نہایت کور کانا، پس علی الاعلان کرتے ہیں وہ وہ میں کہ ہوری کی میں ہوتی کہ میز اور ہے جاتے ہیں وہ وہ سیا کہ لوط علیہ السلام کے ذمانہ میں ہوا، اور بید واطحت کی حرمت کی اصل وجہ ہے۔

### لغات وتشريحات:

متوارد ابناء نوعه أى مشاركهم ومزاحمهم، تُوَارَدُوْ الماءَ : بِإِنَى بِرَاكُمُ ابَنِينًا ..... طَمَحَ (ف) طَمْحًا وطموحا بصرَهُ إليه : نگاه المحنا .... هذه الملفتة أى نظر الشهوة .... يستلذ أى كل واحد .... أعقب ذلك أى أورث .... قَيَّضَ اللهُ له كذا : مقدركرنا ..... ذَرَا (ف) ذَرُا اللهُ الخلق : بيداكرنا ..... بغير طريقها متعلق به قضوات .... إنْدَمَجَ فِي الشيئ : مضبوط كرجانا ..... إلا أن يكون أى الانسلاخ.

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

## شراب کے نشہ میں چورر ہنے کی حرمت

انسانوں کی معاش (حصولِ رزق)اورگھریلوزندگی کاانتظام اورمملکت کی حسن تدبیر عقل وتمیز پرموقوف ہے۔اورشراب

کے نشہ میں دُھت رہنا نظام میں بڑا رخنہ، باہمی جنگ وجدال اور کینہ پیدا کرتا ہے، مگر پچھلوگ ایسے ہوتے ہیں جن کی عقلوں پر دی شہوت غالب آ جاتی ہے اور وہ اس رذیل عادت کی طرف متوجہ ہوجاتے ہیں اور وہ تدبیرات نافعہ کو بگاڑ دیتے ہیں، چنانچہ لوگوں میں ہمیشہ سے میطریقہ چل رہا ہے کہ وہ ایسے بدمست لوگوں کو ان کی حرکتوں سے روکتے ہیں اور سخت مزائیں دیتے ہیں، تاکہ لوگ تباہ نہ ہوجائیں مخموریت کی حرمت کی اصل وجہ یہی ہے ۔۔۔۔ رہی مطلق شراب پینے کی ممانعت خواہ کیل ہویا کثیر تواس کی وجہ شم ثانی کے آخر میں المسکو ات کے عنوان سے آئے گی۔

ومعاشُ بنى آدم وتدبيرُ منازلهم وسياسةُ مُدُنهم لايتم إلا بعقل وتمييز، وإدمانُ الخمر ترجع إلى نظامهم بِخُرْم قوى، ويُورث محارباتٍ وضغائنَ، غير أن أنفسا غلبت شهوتُهم الرديئة على عقولهم، أقبلوا على هذه الرذيلة، وأفسدوا عليهم ارتفاقاتِهِم، فلو لم يَجْرِ الرسمُ بمنع عن فَعلتهم تلك لهلك الناس؛ وهذا أصلُ حرمةِ إدمان الخمر؛ وأما حرمةُ قليلها وكثيرها فلا يُبيَّن إلا في مبحث الشرائع.

تر جمہ: اورانسانوں کی معیشت اوران کے گھروں کا انتظام اوران کے شہروں کی حسن تدبیر بھیل پذیر نہیں ہو عتی گرعقل وتمیز کے ذریعیہ۔اورشراب کے نشہ میں دُھت رہنالوشا ہے ان کے نظام کی طرف مضبوط دراڑ کے ساتھ ،اور پیدا کرتا ہے باہمی جدال اور کینوں کو ،تا ہم پچھا یسے لوگ ہیں جن کی عقلوں پران کی ردّی شہوت غالب آ جاتی ہے ، وہ اس رذیل عادت کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔اور وہ لوگوں پران کی تدبیرات نا فعہ کو بگاڑ دیتے ہیں۔ پس اگر جاری نہوتی اس رذیل عادت کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔اور وہ لوگوں پران کی تدبیرات نا فعہ کو بگاڑ دیتے ہیں۔ پس اگر جاری نہوتی رہتی ان کواس حرکت سے روکنے کی تو لوگ تباہ ہوجاتے اور بیشراب کے نشہ میں مخمور رہنے گی حرمت کی بنیاد ہے۔اور رہی قلیل وکثیر شراب کی حرمت تو وہ قوانین شرعیہ کی بحث ہی میں بیان کی جائے گی۔

لغات: أَدْمَنَ الشيئ : بميشهَ كرنا مُدْمِنُ الحمو : بميشه شراب پينے والا ..... خَوَمَ (ن) خَـرْمًا : شُكَاف وُالنا، سوراخ كرنا\_



## ضرب قتل كي حرمت

قوی مردوں کو بھی سانڈ جانوروں کی طرح اس مخص پر سخت غصہ آتا ہے جوان کومطلوب سے روکتا ہے یا جوان کونفسانی یا جسمانی تکلیف پہنچا تا ہے۔بس فرق اتنا ہے کہ جانور محسوس یا خیالی مطلوب ہی کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور انسان خیالی اور عقلی مطلوب کے لئے بھی کوشاں ہوتا ہے۔اور انسان کی آز (حرص) چوپایوں کی آز سے قوی تر ہوتی ہے، گرچوپا یے غضب ناک ہونے پر باہم لڑتے ہیں تا آنکہ ایک شکست کھا جاتا ہے، پھروہ کینہ بھول جاتا ہے۔ البتہ بعض کینہ پرور جانور جیسے اونٹ، بیل اور گھوڑے میں سے سائڈ کینہ یا در کھتے ہیں اورانسان کا حال ہیہ ہے کہ اس کے دل میں کینہ پیدا ہوتا ہے تو وہ اس کو بھولتا نہیں ، پس اگر جانوروں کی طرح انسانوں میں بھی ضرب قبل اور جنگ وجدال کا دروازہ کھولد یا جاتا تو ان کا ملکی نظام تباہ ہوجاتا اوران کی معیشت درہم برہم ہوجاتی ، اس لئے ان کوئل وضرب کی حرمت کا الہام کیا گیا ہے ، جیسے قصاص وغیرہ۔

والفحولُ منهم يُشْبِهُونَ الفحولَ من البهائم في الغضب على من يَصُدُّه عن مطلوبٍ، ويُجرى عليه مُؤلِمًا في نفسه أو في بدنه، لكن الفحولَ من البهائم لا تتوجه إلا إلى مطلوب محسوس أو متوهم، والإنسانُ يطلب المتوهم والمعقولَ، وحرصُه أشد من حرص البهائم، وكانت البهائم تتقاتل حتى ينهزم واحد، ثم ينسى الحقد، إلا ما كان من مثل الفحول من الإبل والبقر والخيل، والإنسانُ يَحقِد ولا ينسى، فلو قتح فيهم بابُ التقاتل لفسدت مدينتُهم، واختلَّت معايشهم فألهموا حرمة القتل والضرب، إلا لمصلحة عظيمة من قصاص ونحوه.

ترجمہ: اورانسانوں میں سے توی مرد، چوپایوں میں سے زوں کے مشابہ ہیں برہم ہونے میں اس شخص پر جواس کو مطلوب سے روکتا ہے اور جواس پر جاری کرتا ہے تکلیف دہ چیز کواس کی جان میں یا بدن میں ۔مگر سمانڈ چوپا نے ہیں متوجہ ہوتے مگر محسوس یا خیالی مطلوب کی طرف، اورانسان کوشاں ہوتا ہے خیالی اور عقلی مطلوب کی طرف (بھی ) اورانسان کی آز چوپایوں کی آز سے قوی تر ہے۔ اور چوپا ہے باہم لڑتے ہیں تا آئکہ ایک شکست کھاتا ہے، پھر وہ کینہ بھول جاتا ہے، مگر وہ کینہ جوہوتا ہے اور خول باتا ہے، مگر وہ کینہ جوہوتا ہے اور خول باتا ہے، مگر وہ کینہ جوہوتا ہے اور انسانوں کینہ جوہوتا ہے اور خول نے بیا گرانسانوں میں باہم جنگ وجدال کا دروازہ کھول دیا جائے توان کی مملکت تباہ ہوجائے گی اوران کی معیشت در ہم برہم ہوجائے گی ، پس میں باہم جنگ وجدال کا دروازہ کھول دیا جائے توان کی مملکت تباہ ہوجائے گی اوران کی معیشت در ہم برہم ہوجائے گی ، پس وہائے گی اوران کی معیشت در ہم برہم ہوجائے گی ، پس

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

ز ہرخورانی، جادو سے مار نے اور بعناوت کی تہمت لگا کرحکومت میں مخبری کرنے کی حرمت بعض لوگوں کے دلوں میں غصہ بھڑ کتا ہے۔ مگر وہ قتل بعض لوگوں کے دلوں میں غصہ بھڑ کتا ہے۔ مگر وہ قتل کرنے کی ہمت نہیں کرتے ، کیونکہ انہیں قصاص کا یاسزا کا ڈر ہوتا ہے ، پس وہ بیحرکت کرتے ہیں کہ کھانے میں زہر ملاتے ہیں یا جادو کے ذریعہ مارڈالتے ہیں، حالانکہ ان کا حال بھی قتل جیسا ہی ہے، بلکہ اس سے بھی سخت ترہے۔ کیونکہ حالت میں مارڈالتے ہیں، حالانکہ ان کا حال بھی قتل جیسا ہی ہے، بلکہ اس سے بھی سخت ترہے۔ کیونکہ

قتل ایک کھلی ہوئی حرکت ہے اس ہے بچناممکن ہے اوران حرکتوں ہے بچناممکن نہیں اور بعض لوگ بغاوت کی جھوٹی تہمت لگا کرجا کم سے مخبری کرتے ہیں تا کہ جا کم اس کوتل کردے۔ پس یہ بھی قتل جیسا ہی گناہ ہے۔

وهاج من الحِفْد في صدور بعضهم مثل ما هاج في صدور الأولين، وخافوا القصاص، فانحدروا إلى أن يَدُسُّوا السَّمَّ في الطعام، أو يقتلوا بِسِحْرٍ، وهذا حاله بمنزلة حال القتل، بل أشد منه، فإن القتل ظاهر يمكن التخلص منه، وهذه لا يمكن التخلص منها، وانحدروا أيضًا إلى القذف والمشى به إلى ذي سلطان ليقتل.

ترجمہ: اوران کے بعض کے سینوں میں بھڑ کتا ہے کینہ میں ہے، ویساجیسا بھڑ کتا ہے اگلوں کے سینوں میں۔اور ڈرتے ہیں وہ قصاص ہے، پس اترتے ہیں وہ اس بات کی طرف کہ وہ زہر ملائیں کھانے میں یا مارڈ الیس جادو ہے۔اور اس کا حال قتل کے حال جیسا ہے بلکہ اس سے بخت ہے۔ اس لئے کہ آل ایک کھلی ہوئی حرکت ہے، اس سے بچناممکن ہے اور ایر کت ہے، اس سے بچناممکن نہیں۔اورا ترتے ہیں نیز (بغاوت کی) تہمت لگانے کی طرف اور اس کو حاکم کے سامنے اور بیچرکت: اس سے بچناممکن نہیں۔اورا ترتے ہیں نیز (بغاوت کی) تہمت لگانے کی طرف اور اس کو حاکم کے سامنے پیش کرنے کی طرف تا کہ وہ قبل کرے۔قولہ: فی صدور الاولین ای فی صدور القاتلین ۱ ھے سندی۔



### بدمعاملگی ہے پیدا ہونے والے نو گنا ہوں کی حرمت

اللہ تعالیٰ نے بندوں کے لئے معیشت کے پیطریقے مقرر فرمائے ہیں: زمین سے مباح چیزیں چننا،گلہ بانی بھیتی باڑی،کاریگریاں، تجارت، ملک وملت کی نظیمی خدمات — ان کے علاوہ دیگر دھندوں کا عمرانی زندگی میں کوئی دخل نہیں، گربعض لوگ ضرر رسال دھندے کرنے گئے ہیں، جیسے چوری اور خصب ۔ اس طرح کے دھندے مملکت کے لئے تباہ کن ہیں۔ اس لئے لوگوں کو ان کی حرمت البہام کی گئی اور تمام بنی آ دم ان کی حرمت میرفق ہیں۔ اگر چہنا فرمان لوگ، جب سرشی کا بھوت ان پر سوار ہوتا ہے، تو وہ بید دھندے کرتے ہیں۔ اور تمام انصاف پر ور بادشاہ ان کا قلع قمع کرنے کی اور ان کو مطاف کی بھر یور سعی کرتے ہیں۔ اور ان کو مطاف کی بھر یور سعی کرتے ہیں۔ اور ان کو مطاف کی بھر یور سعی کرتے ہیں۔ اور ان کو مطاف کی بھر یور سعی کرتے ہیں۔

اور جب بعض لوگوں نے دیکھا کہ حکومتیں ان حرکتوں کی روا دارنہیں ہیں تو وہ جھوٹے دعوؤں، گواہیوں اور قسموں کے ذریعہ لوگوں کا مال ہڑپ کرنے لگے یا ناپ تول میں کمی کرکے یاسٹہ کے ذریعہ یا چند در چند بڑھایا ہوا سود لے کرلوگوں کے اموال پر ظالمانہ قبضہ کرنے لگے۔ حالا نکہ ان چیزوں کا حکم چوری اور غصب ہی کی طرح ہے۔ اسی طرح حکومتوں کا محمر تو زئیکس وصول کرنا بھی رہزنی جبیبا ہے، بلکہ اس سے بھی بدتر ہے۔

والمعايش التي جعلها الله تعالى لعباده إنما هي الالتقاط من الأرض المباحة، والرَّغي والزَّراعة والصِّناعة والتَّجارة، وسياسة المدينة والملة، وكلُّ كسب تجاوز عنها فإنه لا مدخل له في تمدنهم، وانحدر بعضهم إلى أكساب ضارَّة كالسرقة والغصب، وهذه كلها مدمِّرة للمدينة، فألهموا أنها محرمة، واجتمع بنو آدم كلهم على ذلك، وإن باشرها العصاة منهم في غُلُواء نفوسهم؛ وسَعى الملوكُ العادلة في إبطالها ومَحْقها، واستشعر بعضُهم سَعى الملوك في إبطالها، فانحدروا إلى الدعاوى الكاذبة واليمين الغموس وشهادة الزور، وتطفيف الكيل والوزن والقمار والربا أضعافًا مضاعفة، وحكمها حكم تلك الأكساب الضارة، وأخذ العشر المُنْهِك بمنزلة قطع الطريق، بل أقبح.

تر جمہ: اور معاش کے جوطریقے اللہ تعالی نے بندوں کے لئے مقرر فرمائے ہیں، وہ صرف یہ ہیں: مہائ زین سے چیزیں چننا، اور گلہ بانی، اور کھیتی باڑی اور کاریگری اور تجارت اور ملک وملت کا انتظام کرنا۔ اور ہروہ دھندا جوان کے علاوہ ہے ہیں بیشک اس کا کوئی دخل نہیں ہے لوگوں کی عمرانی زندگی میں۔ اور اُئز پڑے بعض لوگ مصرت رساں دھندوں کی طرف جیسے چوری اور غصب اور بیتمام پیٹے مملکت کے لئے تباہ کن ہیں۔ پس لوگ البہام کئے گئے کہ بیر سب دھندے حرام ہیں اور تمام بنی آ دم اس پر متفق ہیں، اگر چوان میں سے نا فر مان لوگ ان دھندوں کو کرتے ہیں اپنے نفوں کی سرشی میں۔ اور انصاف پرور با دشاہ کو کشش کرتے ہیں ان کو تع تع کرنے کی اور ان کومٹانے کی سے اور جب بھانے لیا بعض لوگوں نے بادشاہوں کے کوشش کرتے ہیں ان کو تع تع کرنے میں تو از پڑے وہ چھوٹے دعووں اور جھوٹی قسموں اور جھوٹی وہندوں (چوری اور جھوٹی قسموں اور جھوٹی اس کے کہا کہ ان خوری اور جھوٹی قسموں اور جھوٹی وہندوں (چوری اور چھوٹی قسموں کے کام کی طرف ۔ اور ان چیز وں کا تھم ان ضرر رسال اوسادو لینے کی طرف ۔ اور ان چیز وں کا تھم ان ضرر رسال لوگات وہندوں (چوری اور غصب ) کے تھم کی طرح ہے۔ اور کمر تو ٹرنیکس کالینار ہزنی جیسا ہے، بلکداس سے بھی برا ہے۔ لغات ونشر بھات : المعایش جمع المعیشة: زندگی کا ذریعہ ۔ اور مخطوط پندیس جھی اس طرح ہے۔ اور مخطوط پندیس جھی ای معیشة: زندگی کا ذریعہ ۔ اور مخطوط پندیس جھی ای طرح ہے۔ اور مخطوط پندیس جھی ای ان مختل کی ای طرح ہو کر ان اس مختل کی اس مختل کی ای طرح ہوں کی ان طرح ہوں کی ان طرح ہوں کی مختل کی ان مختل کی ان طرح ہوں کی مختل کی ان مختل کی مختل کی کو کر بھی کی کو کر کو کر کو کر بھی کی کو کر کی کر کر کر کو کر کر کو کر کی کر کو کر کر کو کر کر کو کر کر کر ک

### مذكوره بالاگناہوں كاوبال

خلاصۂ کلام: بیہ ہے کہ مذکورہ بالا وجوہ ہے، مذکورہ بالاسترہ امور کی حرمت لوگوں کے دلوں میں پیوست ہوگئی۔اور جو لوگ کا ماعقل اور درست رائے رکھتے ہیں اور سلحت کی (مفاد عامه) سے بخو بی واقف ہیں، وہ ہر دور میں لوگوں کو اُن معاصی ہے روکتے رہے ہیں، حتی کہ وہ نکیر عام ریت بن گئی ہے اور وہ حرمت دیگر عام مشہور چیزوں کی طرح بدیہیاتِ اڈلیہ میں داخل ہوچکی ہے۔ پس اس صورت حال میں جب کوئی شخص ان میں سے کسی گناہ کا ارتکاب کرتا ہے تو ان کامل وبالجملة: فلهذه الأسباب دخلت في نفوس بني آدم حرمةُ هذه الأشياء، وقام أقواهم عقلاً، وأسدُّهم رأيا، وأعلمُهم بالمصلحة الكلية يمنع عن ذلك طبقة بعد طبقة، حتى صار رسما فاشيا، ودخلت في البديهيات الأوَّلية، كسائر المشهورات الذائعة، فعند ذلك رجع إلى الملأ الأعلى لونٌ منهم، حَسَبَمًا كان انحدر إليهم من الإلهام: أن هذه مُحَوَّمَة، وأنها ضارَّةٌ أشدَّ الضرر، فصاروا كلما فعل واحد من بني آدم شيئًا من تلك الأفعال تَأَذَّوْا منه مثلَ ما يضع أحدنا رِجله على جمرة، فتنتقل إلى القوى الإدراكية في تلك اللهمحة، وتتأذى منه، ثم صار لتأذيها خطوط شعاعية تحيط بهذا العاصى، وتدخل في قلوب المستعدين من الملائكة وغيرهم: أن يُؤذُوه إذا أمْكَن إيذاوُه، ورَخَّصتُ العاصى، وتدخل في قلوب المستعدين من الملائكة وغيرهم: أن يُؤذُوه إذا أمْكَن إيذاوُه، ورَخَّصتُ فيه مصلحتُه المكتوبة عليه، المسماة في الشرع بإلهام الملائكة: مارزقه؟ وما أجله؟ وما عمره؟ وشقى أوسعيد؟ وفي النجوم بأحكام الطالع؛ حتى إذا مات، وهَدَأَتْ عنه هذه المصلحة، فرغ له بارئه، كما قال: ﴿ سَنفُرُ عُ لَكُمْ أَيُّهَ الثَّقَلَانَ ﴾ وجازاه الجزاء الأوفى، والله أعلم.

تر جمہ: اور حاصل کلام: پس اِن اسباب کی وجہ ہے، انسانوں کے دلوں میں، اِن چیز وں کی حرمت داخل ہوگئی۔اور ﴿ وَمَسَادَ وَمَا اِن اِسبابِ کی وجہ ہے، انسانوں کے دلوں میں، اِن چیز وں کی حرمت داخل ہوگئی۔اور اٹھ کھڑا ہوا اُن میں سے قوی ترین عقل والا اور درست ترین رائے والا اور مصلحت کی کو بہت زیادہ جانے والا: رو کتا ہو وہ ان چیز وں سے ہر دور میں، یہاں تک کہ وہ نگیرایک عام ریت بن گئی اور ان کی حرمت بدیہیا ہوا والیہ میں داخل ہوگئی، دیگر عام مشہور چیز وں کی طرح، پس اس وقت ان سمجھ داروں کا ایک رنگ ملا اعلی کی طرف لوٹا، جس طرح ان کی طرف الہام اتر اتھا کہ یہ چیز یں حزام ہیں، اور یہ کہ یہ چیزیں سخت مصرت رساں ہیں۔ پس ہوگئے ملا اعلی، جب جب انسانوں میں سے کوئی تحض ان کاموں میں سے کوئی تحض اپنا پاؤں رکھتا ہے کسی چنگاری پر، تو وہ چنگاری (یعنی اسکی تکلیف) ای لمحدادراک کرنے والی صلاحیتوں کی طرف منتقل ہوجاتی ہے اور وہ قوی کی اس سے اذیت محسوں کرتے ہیں۔

پھر ملاً اعلی کے تکایف اٹھانے کے لئے شعائی خطوط ہوتے ہیں جواس گذگار کو گیر لیتے ہیں۔ اوروہ شعائیں ملائکہ وغیرہ میں سے استعدادر کھنے والوں کے قلوب میں گئی ہیں تاکہ وہ اس کواذیت پہنچائیں، جبکہ اس کواذیت پہنچائیں کی اجازت دیتی ہواس کی دھولی ہے، جوشریعت کی زبان میں 'ملائکہ کا البهام' کہلاتی ہے کہ ایک روزی گئی ہے؟ اورائی موت کب آئے گی؟ اوراس کی زندگی گئی ہے؟ اور نیک بخت ہے وہ ایا بخت ہوار جوالم نجوم میں اکا اور اس کی موت کب آئے گی؟ اوراس کی زندگی گئی ہے؟ اور نیک بخت ہے وہ ایا بخت ہوار جوالم نجوم میں احکام طالع (بخت کے احکام) کہلاتی ہے ۔ بہال تک کہ جب وہ مرجاتا ہے اوراس مے سیلے کے تھے مجاتی ہے (بعی اسبب کا تعارض ختم ہوجاتا ہے) تو اس کیلئے اسکے خالق تعالی فارغ ہوجاتے ہیں، جیسا کہ ارشاد فر مایا: ''عنظریب ہم تمہارے لئے فارغ ہور ہے ہیں، اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔ فارغ ہور ہے ہیں، اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔ تشریحات : (ا) ہدیہیا ت اوّلیہ: وہ قضایا ہیں کہ صرف موضوع وجول کے ذہن میں آئے ہے عقبل ان کو تسلیم کرلے، دلیل کی بالکل ضرورت نہ ہو، جیسے گل بُور سے بڑا ہوتا ہے۔ (۲) قولہ: لمون منهم آئی من المذین ھم آقوی کے دلیل کی بالکل ضرورت نہ ہو، جیسے گل بُور سے بین اللہ الماؤ الأعلی ہتاویل الطائفة کر لئے دلیل کی بالکل ضرورت نہ ہو، جیسے گل بُور سے بین اللہ جع ضمیر لتاذیها إلی الماؤ الأعلی بتاویل الطائفة کو المحماعة . (۴) ایستعد کی اسلام کیا ہوں کے لئے دستور العلماء ۲۰۱۲ ہو۔ ۱۳ ویک سے شکون لینے کو کہتے ہیں اور بھی زائچ کو بھی طالع کہتے ہیں شعیل کے لئے دستور العلماء ۲۰۱۳ و ۱۳۵ ویک سے قولہ: فی النہ وہ کا عطف فی الشرع پر ہے۔

بحكره تعالى آج ۵رزى قعده ۱۳۲۰ ه كومبحث پنجم كى شرح مكمل موئى درميان ميں ماه رمضان وشوال ميں برطانيه كے سفر كى وجہ سے كام بندر ما و الحمد لله على كل حال و بنعمته تتم الصالحات. و صلى الله على الله على أم وصحبه أجمعين.





# اصطلاحات جن کی کتاب میں تشریح کی گئی ہے

| ۲۰۲ جهل ۵۳۸ صورت نوعیه ۲          | خرت           |
|-----------------------------------|---------------|
| ۱۷۲ جبل بسیط ۵۳۸ ضروریات دین ۳    | بداع          |
| ۱۸۳ جهل مرکب ۵۳۸ طالع ۱۱          | عالہ          |
| ۱۳۳ حال ۱۳۳ طبیعت ۵               | صان           |
| ا ۱۲۵ حای ۱۲۸ طبارت ۴۰            | حوال          |
| ۱۹ حدتام وناقص ۱۸۸ عبادت ۱۹       | فبات          |
| ۲۹ حدث ۱۳۰۵ عدالت ۹               | رتفا قات      |
| ۲۲۸ حظيرة القدس ۱۵۱ عرض ۱۵۱،۸۹    | قاليم صالحه   |
| ۱۸۳ حقیقت ۱۸۹ عقل معاد ۲          | بهام          |
| ٢٦٩ حكمت عمليه ٢٦٩ عقل معاش ٢     | لبهيات        |
| ١٥٠ حنيف ١٦٠ علم الحقائق ٥        | مورعامه       |
| ۳۸۲ خلق ۱۷۳ علم سلوک ۵            | موال ناميه    |
| ١٣ خليفه ١٣٥٥ علم البي ٩          | نام           |
| ۱۳۳ ولالت التزامي ۵۳۷ علم طبيعي ۹ | ال قبليه      |
| ۱۲۸ ولالت صمنی ۵۳۷ علم ریاضی ۹    | . يحره        |
| ١٣٧ وليل اني ٥٨٦ عضر ١٨٨          | رعت           |
| ۲۰۹ دلیل قی ۵۸۹ فطرت ۱۲           | ريبى          |
| ۸۲۰ ذوق ۱۳۳۵ فلسفه تصوف ۵         | ريهيات اوّليه |
| ۱۸۳ رائے کلی ۱۸۳ قبض ۲            | b             |
| ۱۸۸ رسم ۱۸۵ قرانات ۵              | حقق           |
| ۱۲۵ رسمتام ۱۸۵ ماریت ۱۸۹          | ضوف           |
| ۱۵۷ رسم ناقص ۱۸۸ مرتاض ۸          | نغذب          |
| ۱۸۸ رسوم ۱۸۸ مرکب ۹               | مثل           |
| ۲۵۱ زائچه ۸۲۰ مرکبتام ۹           | لميه          |
| ا کا زہد ۱۳۵ مرکب ناقص            | نبروت         |
| ا ما تب ۱۵۱ معانی ۹               | يز ولا يجزى   |
| ۵۱و۸۹ ماحت ۱۳۹۵ معجزه             |               |

## (شارح کے مخضرحالات

### بقلم مولا نامفتی محمد امین صاحب پالن بوری: استاذ حدیث دَارالعُطِّاوَ وَيوبَّنَ يَ

ولادت باسعادت اورنام: آپ کی تاریخ ولادت محفوظ نمیس البته والدمحترم نے جب آپ ڈیڑھ، پونے دوسال کے بتھے، ڈبھاڈ (آپ کا وطن) کی زمین خریدی تھی اس کا بی نامہ موجود ہاس کی روسے والدصاحب نے اندازے سے آپ کاس پیدائش ۱۹۹۰ء کا آخر مطابق ۱۹۹۹ست بکری مطابق ۱۳۳۱ھ بتایا ہے۔ آپ موضع کالیز وضلع بناس کا نشار اثبالی گرات) میں پیدا ہوئے۔ بناس ایک ندی کا نام ہاور کا نشا گراتی میں بمعنی کنارہ ہے۔ اور بناس کا نشاایک علاقہ کا نام ہا اور کا نشا گراتی میں بمعنی کنارہ ہے۔ اور بناس کا نشاایک علاقہ کا نام ہوراب ایک ضلع ہے، جو بناس ندی کے جنوب میں واقع ہے، اس ضلع کا مرکزی شہر" پائن پور" ہے، جو آزادی سے پہلے مسلمان نواب کی اسلمیٹ تھی ، کالیزہ پائن پورے تقریباً تمیں میں کا مرکزی شہر" پائن پور" ہے، جو آزادی سے پہلے کی مشہورات ہے ہاں ایک عربی میں متوسطات تک کی تعلیم ہوتی ہے۔ کی مشہورات ہے ہائی نام والدین نے صرف احمد رکھا تھا۔ کیونکہ آپ کے ایک بڑے اخیانی بھائی احمد نامی ہیں ، ان کی یا د تنازہ کرنے کے لئے والدہ صاحب نے آپ کا نام بھی احمد رکھا تھا۔ میونکہ آپ کے ایک بڑے اخیانی بھائی احمد نامی ہیں ، ان کی یا د تنازہ مرب منام میں داخلہ لیا تو اپنانا م سعید احمد کھوایا اس وقت سے آپ کی عالمی شہرت سعید احمد کے نام سے مخاندان کے بڑے بوڑ ھے اب بھی آپ کو 'احمد بھائی' کہتے ہیں ، اگر چاب ایسے بوڑ ھے دو چارہی رہ گئے ہیں۔ مرب نام نام ندان کے بڑے بوڑ ھے اور کانام علی ہے جواحتر اما علی جی کہلا تے تھے۔ آپ کا غاندان ڈھکا اور براوری' ' ہے ، جس کے والد ماجد کا احمال احوار نوم نوم انوم اپن تاریخ کے آئیند میں' ندگور ہیں۔

تعلیم وتربیت: جب آپ کی عمر پانچ ، چوسال کی ہوئی ، تو والدصاحب نے جوڈ بھاڈ کے کھیتوں میں رہتے تھے آپ کی تعلیم کا آغاز فر مایا ، لیکن والد مرحوم کھیتی باڑی کے کاموں کی وجہ سے موصوف کی طرف خاطرخواہ توجہ بیں دے سکتے تھے، اس لئے آپ کواپنے وطن کالیڑ ہ کے مکتب میں بٹھا دیا ، آپ کے مکتب کے اسا تذہبہ بیں (۱) مولا نا داؤد صاحب چودھری رحمہ اللہ (۲) مولا نا حبیب اللہ صاحب چودھری زیدمجہ جم (۳) اور حضرت مولا نا ابرا جیم صاحب جو فکیہ رحمہ اللہ۔

کتب کی تعلیم کمل کر کے موصوف اپنے ماموں مولا ناعبدالرحمٰن صاحب شیرا قدس سرہ کے ہمراہ'' جھا پی'' تشریف کے اور چھا پی '' تشریف کے اور چھا پی میں اپنے ماموں اور دیگر اساتذہ سے فاری کی ابتدائی کتابیں چھ ماہ تک پڑھیں، چھ ماہ کے بعد آپ کے ماموں دارالعلوم چھا پی کی تدریس چھوڑ کر گھر آگئے، تو آپ بھی اپنے ماموں کے ہمراہ جونی سیندھنی آگئے، اور چھا ہ تک اپنے ماموں سے ہمراہ جونی سیندھنی آگئے، اور چھا ہ تک اپنے ماموں سے فاری کی کتابیں پڑھتے رہے۔

اس کے بعد بلے امت حضرت مولا نامحد نذیر میاں صاحب پالن پوری قدس سرۂ کے مدرسہ میں جو پالن پورشہر میں واقع ہے داخلہ لیا،اور جارسال تک حضرت مولا نامفتی محمدا کبر میاں صاحب پالن پوری اور حضرت مولا نامحمہ ہاشم صاحب بخاری

- ﴿ الْاَئْزَةُ لِيَكُلِيُّهُ ﴾-

رحمهماالله ہے عربی کی ابتدائی اورمتوسط کتابیں پڑھیں ۔ مصلح امت حضرت مولانا نذیر میاں صاحب قدس سرۂ وعظیم ہستی ہیں، جنھوں نے اس آخری زمانہ میں مومن برا دری کو بدعات وخرا فات اور تمام غیر اسلامی رسوم سے نکال کر ہدایت وسنت کی شاہراہ پر ڈالا ، آج علاقۂ پالن پور میں جودینی فضا نظر آ رہی ہے ، وہ حضرت مولا ناہی کی خدمات کاثمرہ ہے۔اور حضرت مولانا محمرا کبرمیاں صاحب آپ کے چھوٹے بھائی اور آپ کے دست راست تھے۔اور حضرت مولانا محمد ہاشم صاحب بخاری: بخاری سے دَارالغِٹِلوا دِیوبَٹ کر میں تعلیم کے لئے تشریف لائے تھے، فراغت کے بعد پہلے پالن پور، پھر امدا دالعلوم وڈالی گجرات، پھر جامعہ حسینہ راند ر ( سورت ) پھر دَارالغِٹِلو) دّیوبَٽَزَ میں تدریس کی خدمات انجام دیں، اور آخر میں ججرت کر کے مدینه منورہ چلے گئے ، وہیں آپ کا انتقال ہوا ،اور جنت اُبقیع میں مدفون ہیں۔

مظاہرعلوم میں داخلہ: شرح جامی تک پالن پور میں تعلیم حاصل کرنے کے بعد مزید تعلیم کے لئے آپ نے 22سارھ میں سہارن پور( یو، پی ) کا سفر کیا ،اورمظا ہرعلوم میں داخلہ لے کر تین سال تک امام النحو والمنطق حضرت مولا ناصدیق احمد صاحب جموی قدس سرهٔ سے نحوا درمنطق وفلسفه کی اکثر کتابیں پڑھیں ، نیز حضرت مولا نامحدیا مین صاحب سہارن پوری ، حضرت مولا نامفتی بیخی صاحب سهارن پوری، حضرت مولا ناعبدالعزیز صاحب رائے بوری رحمهم الله اور حضرت مولا نا

وقارعلی صاحب بجنوری زیدمجد ہم ہے بھی کتابیں پڑھیں۔

وَارالعُكِياوَ وَبِوبَتَ يَرَمِينِ داخله: پھرفقه، حديث تفسيراورفنون کی اعلی تعليم کے لئے ١٣٨٠ هيں وَارالعُكِياوَ وَيوبَ فَرَ كارخ كيا وَارالعُثِياوًا وَيوبَتَ وَعَلَ مِن واخل مِوكر يهلِي سال حصرت مولا نانصيراحمه خان صاحب بلندشهري مدخله العالى سي تفسير جلالين مع الفوز الكبير، حضرت مولانا سيداختر حسين صاحب ديوبندي قدس سرهٔ ہے ہدار اولين ،اور حضرت مولانا بشير احمد خال صاحب بلند شهري رحمالله ت تصريح، بست باب، شرح چهميني ، رساله فتحيه اور رساله شمسيملم بيئت كي كتابين پرهيس ، اور دوسر بسال مشكوة شريف، ہدایہ آخرین، تفسیر بیضاوی وغیرہ کتابیں پڑھیں، اور ۱۳۸۲ھ موافق ۱۹۶۲ء میں جو دَارالعُٹِلوَا ذیوبَتُ کَرَ کا سوواں سال ہے دورہَ حدیث کی تکمیل فرمائی،آپ نے وَارالغِیٰاوَ دِیوبَتْ مَرَ میں جن حضرات اکابرے پڑھاوہ مندرجہ ذیل ہیں:

(۱) حضرت مولانا سیداختر حسین صاحب دیوبندی(۲) حضرت مولانا بشیراحمدخان صاحب بلندشهری(۳) حضرت مولانا سيدحسن صاحب ديوبندي(۴)حضرت مولا ناعبدالجليل صاحب كيرانوي(۵)حضرت مولا نااسلام الحق صاحب أعظمي(۲) حكيم الاسلام حفرت مولانا قارى محمرطيب صاحب ديوبندي (2)حضرت مولانا فخرافسن صاحب مرادآ بادي (٨)حضرت مولانا محمرظهور صاحب دیوبندی(۹) فخراکحد ثین حضرت مولانا فخرالدین احمدصاحب مراد آبادی(۱۰) مام المعقول والمنقول حضرت علامه محمد ابراهیم صاحب بلیاوی(۱۱)مفتی اعظم حضرت مولا نامفتی سیدمهدی حسن صاحب شاه جهال پوری(۱۲) شیخ محمود عبدالو هاب محمود صاحب مصری قدس الله اسراہم ونور الله قبورہم (۱۳) اور حضرت مولا نانصیر احمد خاں صاحب، بلند شہری دامت بر کاتہم وعمت فيونهم موصوف اي بعض احوال اوركتب حديث كاساتذه كرام كي تفصيل بيان كرتے ہوئے ارقام فرماتے ہيں:

'' خاکیائے علاء: سعیداحمہ بن پوسف بن علی بن جیوا( یعنی یجیٰ) بن نورمحمہ یالن پوری، گجراتی ثم دیو بندی، تاریخ

= 1545 5551

ولادت محفوظ نہیں، والد ماجد رحمہ اللہ نے انداز ہے ہے ۲۰ اس مطابق ۱۹۴۰ء بتائی ہے دارالعُ اور آور بیٹ کر میں داخلہ
۱۳۸۰ء میں لیا، اور ۱۳۸۲ء میں فاتح و فراغ پڑھا، بخاری شریف حضرت فخر المحد ثین ہے، مقد میہ مسلم وسلم شریف کتاب الایمان وتر ندی شریف جلد اول حضرت علامہ بلیاوی ہے اور باقی مسلم شریف حضرت مولا نا بشیرا حمد خال صاحب بلند شہری ہے، اور تر ندی جلد ثانی مع کتاب العلل و شاکل اور ابو واؤو شریف حضرت علامہ فخر الحن مراد آبادی ہے، نسائی شریف حضرت مولا نا محمد ظہور صاحب و یو بندی ہے، طواوی شریف حضرت مقل سید مہدی حسن شاہ جہاں پوری ہے اور مشکلو قشریف حضرت مولا نا محمد المحمد و یو بندی ہے، اور ان کے انتقال کے بعد جلد اول حضرت مولا نا عبدا کبلیل صاحب د یو بندی ہے، اور ان کے انتقال کے بعد جلد اول حضرت مولا نا عبدا کبلیل صاحب د یو بندی ہے، اور ان کے انتقال کے بعد جلد اول حضرت مولا نا عبدا کبلیل صاحب د یو بندی ہے، اور ان کے انتقال کے بعد جلد اول حضرت مولا نا عبدا کبلیل صاحب د یو بندی کے پاس تھیں (مشاہیر کو دیش و فقہائے کرام می ۱۸۵۲) ما حساب قاکی اور موطام محمد حضرت مولا نا عبدالاً معرصاحب و یوبندی کے پاس تھیں (مشاہیر کو شی و قبی اس پر فکورہ ہالا اساتہ کہ کرام می ۱۸۵۲ کرام میں کہ کہا ہے و رہیت نے آپ کی استعداد و صلاحیت کو بائیس سال کی عمر میں ہی بام عروزی تک پہنچادیا، چنانچہ دارالغِ اِس آب نے اول نام سر کامیانی مالی کی مجمد سر سال بعض پختا استعداد والے فارغ شدہ عظیم دین ورسگاہ کے مدیث میں میں آپ نے اول نم سر سے کامیاب ہوں گے۔
مقسم دینی ورسگاہ کے سالانہ امتحال میں آپ نے اول نم سرے کامیابی مالی بحول گے۔

دارالافتاء میں داخلہ اور اُپ کا پہلاشا گرد: دورہ حدیث شریف سے فراغت کے بعد آپ نے شوال ۱۳۸۲ ہیں گئیں افتاء کے لئے درخواست وی، کم ذیقعدہ ۱۳۸۲ ہے کو آپ کا دارالافتاء دَارالاَ فِنَاء کے لئے درخواست وی، کم ذیقعدہ ۱۳۸۲ ہے کو آپ کا دارالا فتاء دَارالاَ فِنَاء کے لئے درخواست وی، کم ذیقعدہ ۱۳۸۲ ہے کو آپ کا دارالا فتاء دَارالاَ فِنَاء کَا درخواست وی کم شرک کے اور حضرت مفتی سیدمہدی حسن صاحب شاہ جہاں یوری کی مگر انی میں کتب فتاوی کا مطالعہ اور فتوی نویسی کی مشت کا آغاز فر مایا۔

آپاپ بھائی بہنوں میں مب سے بڑے ہیں، اس کئے دورہ حدیث شریف سے فراغت کے بعدا پنے بھائیوں ک تعلیم وتربیت کی طرف خصوصی توحہ فر مائی، اور راقم الحروف کو ۱۳۸۲ ھیں اپنے ہمراہ دیو بند لائے، اور حضرت قاری کامل صاحب دیو بندی کی درسگاہ میں احقر کو حفظ قرآن کریم کے لئے بٹھایا، مگر میں اپنی نااہلیت کی وجہ سے قاری صاحب مرحوم سے ٹھیک سے استفادہ نہ کرسکا تو میر سے حفظ قرآن کی پوری ذمہ داری آپ نے سنجال لی سامی سال آپ نے ساحتہ الشخ محمود عبد الوہ ہم محمود صاحب مصری رحمہ اللہ کے پاس حفظ بھی شروع کیا، جوقر آن کریم کے جید حافظ اور مصری قاری تھے، اور جامعۃ الاز ہرقاہرہ کی طرف سے دارالغی لوا دیو ہئے میں مبعوث تھے۔

الغرض ۱۳۸۲ اداور ۱۳۸۳ ادمین آپ ایک طرف کتب فتادی کا مطالعہ فتوی نولی کی مشق کرتے تھے، دوسری طرف احقر کو حفظ کراتے تھے اور خود بھی حفظ کرتے تھے، اور ان کا موں میں ایسے مصروف ومنہمک تھے کہ رمضان المبارک میں بھی وطن تشریف نہیں لے گئے ، اور میں بھی نہیں گیا۔ رمضان المبارک کے بعد اپنے دوسرے بھائی مولوی عبد المجیدزید مجرب کو کھی دیوبند بلالیا نے ادھرافتاء کی دارالافتاء کے داخلہ میں ایک سال کی توسیع کردی، بلالیا نے ادھرافتاء کی داخلہ میں ایک سال کی توسیع کردی، چنانچ بھی محمد حفظ کراتے تھے، خودایک چنانچ بھی مولوی عبد المجید صاحب کو فاری کی کئی کتابیں پڑھاتے تھے، مجھے حفظ کراتے تھے، خودایک چنانچ کو کھی میں آپ بھائی مولوی عبد المجید صاحب کو فاری کی کئی کتابیں پڑھاتے تھے، مجھے حفظ کراتے تھے، خودایک

طرف حفظ کرتے تھے دوسری طرف قتوی نولی کی خوب مثل کرتے تھے، اور فتوی نولی میں اتن مہارت رکھتے تھے کہ چھاہ کے بعد وَالالاَئِائِوا وَلِوبَئَ کَرَ کَارباب انظام نے آپ کا معین مفتی کی حیثیت سے دارالا فتاء وَارالاَئِوَا وَلَابِئِوا وَلِوبَئَ کَرَ مِیں تقریبات کا رشوال ۱۳۸۴ ہے واربالا فتاء وَارالاِئِونِ کِی وَلِی اَلْ الْفِیْ وَالْالِعُیْ وَالْالِعُیْ وَالْالِعُیْ وَالْالِعُیْ وَالْور مِی وَالْور الْفِیْ وَلِی مِی وَالْور کِی وَلِی مِی وَالْور کِی وَلِی مِی وَلِی وَای وَلِی وَ

راندریمین آپ کی خدمات: ذیقعده ۱۳۸۴ه سے شعبان ۱۳۹۳ه تک (۹ سال) دارالعلوم اشر فیدراندر (سورت)
میں موصوف نے ابو داؤد شریف، تر مذی شریف، طحاوی شریف، شائل، موطین، نسائی شریف، ابن ماجیشریف، مشکوة شریف، جلالین شریف مع الفوز الکبیر، ترجمه قر آن کریم، بدایه آخرین، شرح عقائد نسفی، اور حسامی وغیره بهت می کتابین پرها ئیس، اور تصنیف و تالیف میں مشغول رہے۔ اس عرصه میں موصوف نے ڈاڑھی اور انبیاء کی سنیس، حرمت مصابرت اور العون الکبیرارقام فرما میں۔ نیز اسی زمانه میں موصوف نے قاسم العلوم والخیرات حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نا نوتوی قدس سرہ کی کتابوں اورعلوم و معارف کی تسهیل و تشریح کا آغاز فرمایا۔ ایک مضمون 'افادات نا نوتو گی' کے عنوان سے اسی زمانه میں الفرقان کھنو میں قسط وارشا کے جواتھا، جونہایت قیمی صفمون ہے۔

وَالْ الْبُوْلُورُ وَبُنْ وَ مِينَ آبِ كَا تَقْرِر: مُوصُوف كَاستَاذَ مُحْرَم حَفرت مولانا مُحْرَباتُم صاحب بخارى في جو پہلے جامعہ حسینہ راند بر میں پڑھاتے تھے، پھر وَالْ الْبُولُورُ وَبِیَنْ وَمِیْلَ اَپُ وَالْبُولُورُ وَبِیْنَ وَمِیْلَ اَپُ وَالْبُولُورُ وَبِیْنَ وَمُوسَاتَ بَعِیْمِ وَالْلَهُ وَالْبُولُورُ وَبِیْنَدَ مِیں ایک مدرس کی جگہ خالی ہے، لہٰذا آپ وَالْلِبُولُورُ وَبِیْنَ وَمِنْ مِیں تدریس کی ورخواست بھیجیں۔ موصوف نے جناب مولانا حکیم محد سعدرشید صاحب اجمیری رحمہ اللہ کے مشورہ سے درخواست بھیج دی، ای سال شعبان میں جب مجلس شوری کا انعقاد ہوا، اور درجات عربیہ کے لئے ایک مدرس کے تقرر کا تذکرہ آیا تو حضرت مولانا محمد منظور صاحب نعمانی قدس سرۂ نے موصوف کا نام پیش کیا اور ای مجلس میں موصوف کا تقرر ہوگیا، موصوف کوشعبان ہی میں اس کی طالاع دی گئی، رمضان المبارک کے بعد آپ وَ الْوالْمُولُورُ وَبِیْنَ کَا تشریف کے آپ اس وقت سے آج تک موصوف کا اللاع دی گئی، رمضان المبارک کے بعد آپ وَ الالْمُولُورُ اللهُ عَلَیْ مُوصوف کی عمر میں برکت عطافر ما کیں، اور ان کے فیض و برکات کوعام اور تام فرما کیں! آمین یارب العالمین!

وَالِالْعُثِلُوا ذَیوبَتَ کَرَ مِیں تَعَلیمی خدمات: شوال ۱۳۹۳اہ ہے ان سطور کے لکھنے تک موصوف نے وَالرَّالْعُثِلُوا ذَیوبَٹَ کَرَّ میں جو کتابیں پڑھا ئیں اور پڑھارہے ہیں ان کی تفصیل من وار درج ذیل ہے:

۹۴-۹۴ هديس بمسلم الثبوت، مدايياول بهلم العلوم، مدييسعيدييه جلالين شريف نصف اول مع الفوز الكبير، ملاحسن — ۹۳-۹۳ ۹۵-۱۳۹۴ هيس بمسلم الثبوت، شرح عقا كدجلالي، ملاحسن ،جلالين شريف نصف ثاني مع الفوز الكبير —— ۹۶-۱۳۹۵ ه

میں:مسامرہ، دیوان متنبتی،مییذی تفسیر بیضاوی یارہ ۲۱ تا ۲۵ — ۹۷–۹۹ اصیں: دیوان متنبتی تفسیر بیضاوی پارہ ۲۶ تا ۴۳،ملا حسن مشکلوة شریف (عارضی) — ۹۸-۹۷ ساره میں مشکلوة شریف جلد ثانی مع نخبة الفکر،حسامی (صرف قیاس) ملاحسن، سبعه معلقه - بدایدربع ثانی ،موطاامام ما لک \_ 99- ۱۳۹۸ هیں : دیوان حماسه ،سبعه معلقه ، بیضاوی شریف سورهٔ بقرة ،مشکوة شریف جلد ثانی مع نخبة الفکر تفسیر مظهری پاره ۱ تا ۲۰ موطاامام ما لک ،سراجی ،نسائی شریف 🗕 ۴۰۰ ۱۵ میں :مشکلو ة شریف جلد ثانی مع نخبة الفکر، بیضاوی شریف پاره ۲۱ تا ۲۵، دیوان حماسه، سبعه معلقه، موطاامام ما لک،سراجی ۱-۴۰ اصیس: مشکلوة شریف جلداول مع نخبة الفكر، بیضاوی شریف پاره۲۶ تا ۳۰ تا ۳۰ تفسیر مدارک پاره۲ تا ۱۰،سراجی موطاامام محمد ۲ ۴۰۰۱ھ میں: ترمذی شریف، بیضاوی شریف سورهٔ بقره ،ابودا ؤ دشریف بخاری شریف جلد ثانی موطاامام ما لک ،موطاامام محمد ۲۰۰۰ سام ۱۲۰۰ سامین: تر مذی شریف جلداول، بیضاوی شریف سورهٔ بقره مسلم شریف جلداول،مقدمها بن صلاح،رشیدیه، ابن ملجه به ۱۳۰۰ ه میں: تر ندی شریف جلداول، بیضاوی شریف سورهٔ بقره، مدایدرابع ،طحاوی شریف مسه ۱۳۰۵ هیس: تر مذی شریف جلداول: بیضاوی شریف،سورهٔ بقره- مدابیژالث، بخاری شریف جلداول ،طحاوی شریف ۱۳۰۰ ۱۳۰ هیں: تریزی شریف جلداول آفسیر القرآن، ہدایدرابع ،طحاوی شریف سے ۴۰۰م در میں تخلیص الانقان ، تر مذی شریف جلداول ، ہدایدرابع ،طحاوی شریف — ۸ ۱۳۰۰ همیں: تر مذی شریف جلداول، مدایدرا بع ،طحاوی شریف، جمة الله البالغه ــــــــ ۹ ۱۳۰۰ همیں: تر مذی شریف جلداول، مدایدرابع ،طحاوی شریف، جمة الله البالغه – ۱۳۱۰ هیں: ترندی شریف جلداول، مدایه ثالث، طحاوی شریف، پرطها <sup>ن</sup>یس....اور اا ۱۳ اھے ان خدمات کے تذکرہ تک تر مذی شریف جلداول ،طحاوی شریف اور ججۃ اللّٰہ البالغہ پڑھارہے ہیں۔ و يكر خدمات: نذكوره بالاتعليمي وتدريي خدمات كےعلاوه موصوف نے وَارالعُتِ وَارْالعُتِ مَن حَرَمين جوخد مات انجام دين،اور

دے رہے ہیں ایکے فصل تذکرہ کی اس مختصر تعارف میں گنجائش نہیں ،صرف چند خدمات کا ذیل میں تذکرہ کیا جا تا ہے:

🕕 ۲۰۲۱ هیں حضرت مولا نامفتی نظام الدین صاحب زیدمجدہم نے طویل رخصت کی ،حضرت مولا نامفتی محمود حسن صاحب گنگوہی قدس سرۂ سہارن پور چلے گئے ،اور پچھ مفتیان کرام نے دارالعلوم سے علحدگی اختیار کرلی۔اس لئے ارباب انتظام نےموصوف اور راقم الحروف کو کتب متعلقه کی تدریس کے ساتھ شعبهٔ افتاء کی تگرانی اورفتوی نویسی کاحکم دیا ، جس کو بخسن وخو بی موصوف اور راقم الحروف نے انجام دیا۔

 جب سے دَارالغِشِاوَ دُیوبَن کئیں" مجلس تحفظ ختم نبوت" کا قیام عمل میں آیا، آپ اس کے ناظم اعلی ہیں ۱۳۱۹ھ میں آپ نے اس منصب سے سبکدوش ہونے کی مجلس شوری میں درخواست دی ،مگرمجلس شوری نے منظور نہیں فر مائی۔

👚 مذکورہ بالا خدمات کے علاوہ حضرت مہتم صاحب دامت برکاتہم جوتح ریی اور تقریری خدمت موصوف کوسپر د فرماتے ہیں اس کو بحسن وخو بی انجام دیتے ہیں جس کی تفصیل طویل ہے اس مختصر تعارف میں اس کی گنجائش نہیں۔ منیفی خدمات: موصوف کی تصانف جوشائع ہوکرمشرق ومغرب میں پھیل چکی ہیں ،ان کا تعارف درج ذیل ہے: 🛈 تغییر ہدایت القرآن: بیمقبول عام وخاص تغییر ہے، یارہ ۳۰ اورا یک تا۹ حضرت مولا نامحمہ عثمان کا شف الہاشمی

صاحب رحمہ اللہ نے لکھے ہیں اور ۱۰ تا ۱۵ موصوف نے لکھے ہیں، آ گے کام جاری ہے۔

الفوزالكبيرى تعريب جديد: پيسابقة تعريب كى تهذيب ب، دَارالغِشاو دُيوبَن دَاورديگر مدارس ميں اب يهى ترجمه
 ها يا جا تا ہے۔

العون الكبير بيالفوز الكبير كي عربي شرح به بهلي قديم تعريب كيمطابق تقى ،اب جديد تعريب كيمطابق كردي گئي ہے۔

وفيض المنعم بيمقدميهم شريف كى معيارى اردوشرح ب،جوزكيب جل لغات اورفن حديث كي ضرورى بحثول بمشتل بـ

© تخفۃ الدرر: بینخبۃ الفکر کی بہترین اردوشرح ہے، کتب حدیث پڑھنے والوں خصوصاً مشکلوۃ شریف پڑھنے والوں کے لئے نہایت فیمتی سوغات ہے۔

﴿ مبادی الفلفہ: اس میں فلنفہ کی تمام اصطلاحات کی عربی زبان میں مختصر اور عمدہ وضاحت کی گئی ہے دَارالغِئِلُو) ذَیوبَئِنگُ اور دیگر مدارس عربیہ کے نصاب میں داخل ہے۔

ے معین الفلسفہ: بیمبادیؑ الفلسفہ کی بہترین اردوشرح ہے،اور حکمت وفلسفہ کے پیچیدہ مسائل کی عمدہ وضاحت پر مشتمل معلومات افز اکتاب ہے۔

مفتاح التہذیب: بیعلامہ تفتازانی کی'' تہذیب المنطق'' کی الییعمدہ شرح ہے کہ اس سے' شرح تہذیب''جو مدارس عربیہ کے نصاب درس میں داخل ہے،خوب حل ہوجاتی ہے۔

﴿ آسان منطق: يتيسير المنطق كى تهذيب ہے، دَارالغِشاؤ دَيُوبَتُ مَدَاور بہت ہے مدارس ميں "تيسير المنطق" كى جگه يڑھائى جاتى ہے۔

ی آسان صرف ( دو حصے ) آسان نحو ( دو حصے ) علم نحوا ورعلم صرف کی جو کتابیں اردو میں لکھی گئی ہیں ان میں عام طور پر تذریخ کا لحاظ نہیں رکھا گیا ، جبکہ بیہ بات نہایت ضروری ہے ، اس نصاب کواسی ضرورت کوسامنے رکھ کر مرتب کیا گیا ہے ، بینصاب نہایت مفیدا وربہت ہے مدارس میں داخل درس ہے۔

ا محفوظات: (تین حصے) بیآیات واحادیث کا مجموعہ ہے، جوطلبہ کے حفظ کرنے کے لئے مرتب کیا گیا ہے۔ بہت سے مدارس ومکاتب میں داخل نصاب ہے۔

الآپنوی کیسدیں؟ بیعلام محمامین بن عابد بن شامی کی شہرہ آفاق کتاب "شرح عقودر سم کمفتی" کی نہایت عمدہ شرح ہے۔

ا کیا مقتدی پر فاتحہ واجب ہے؟: بید حضرت مولا نامحمہ قاسم صاحب نا نوتوی قدس سرۂ کی کتاب'' توثیق الکلام'' کی نہایت آسان عام فہم شرح ہے۔

ﷺ حیات امام ابوداؤر: اس میں امام ابوداؤر جستانی کی کمل سوائح ،سنن ابی داؤد کاتفصیلی تعارف ،اوراس کی تمام شروحات دمتعلقات کامفصل جائز ہلیس اور دلنشین انداز میں پیش کیا گیا ہے۔

🕦 مشاہیرمحدثین وفقہائے کرام اور تذکرہ راویان کتب حدیث: اس میں خلفاء راشدین،عشرۂ مبشرہ، از واج

مطہرات، بنات طیبات، مدینہ کے فقہائے سبعہ ، مجتہدین امت ، محدثین کرام ، راویات کتب حدیث ، شارحین حدیث ، فقہائے ملت ، مفسرین عظام ، متکلمین اسلام اور مشہور شخصیات کا مختصر جامع تذکرہ ہے۔ حدیث کے ہراستاذ اور طالب علم کے پاس اس کتاب کا ہونا ضروری ہے۔

ﷺ حیات امام طحاوی: اس میں امام ابوجعفر طحاوی کے مفصل حالات زندگی ، ناقدین پررد ، تصانیف کا تذکرہ ، نظر طحاوی کی توضیح اورشرح معانی الآثار کاتفصیلی تعارف ہے۔

﴿ اسلام تغیر پذیردنیامیں بسلم یونیورٹی علی گڈھ اور جامعہ ملیہ دہلی کے سمیناروں میں پڑھے گئے چارقیمتی مقالوں کامجموعہ ہے۔ ﴿ نبوت نے انسانیت کو کیا دیا؟ یہ مقالہ جامعہ ملیہ دہلی کے ایک جلسہ میں پیش کیا گیا تھا، پہلے وہ علحدہ شائع ہوا تھا،اب اس گواسلام تغیر پذیرد نیامیں شامل کردیا گیا ہے۔

﴿ وَارْهِى اورانبیاء کی سنتیں: ناخن تراشنے، بغل کے بال اور زیرناف لینے، مسواک کرنے، کلی اور ناک صاف کرنے، جسم کے جوڑوں کو دھونے ، ختنہ کرنے ، پانی سے استنجا کرنے ، بالوں میں ما نگ نکا لنے، مونچھیں تراشنے اور ڈاڑھی رکھنے کے متعلق واضح احکامات، مسائل دلاکل اور فضائل کا مجموعہ ہے، ڈاڑھی پر ہونے والے اعتراضوں کے جوابات بھی اس کتاب میں شامل ہیں۔

(آ) حرمت مصاہرت:اس میں سسرانی اور دامادی رشتوں کے فصل احکام، اور ناجائز انتفاع کامدلل تھم بیان کیا گیاہے۔ (آ) تشہیل ادلہ کاملہ: یہ حضرت شیخ الہند کی مایئہ ناز کتاب ''ادلہ کاملہ'' کی نہایت عمدہ شرح ہے اس میں غیر مقلدین کے چھیڑے ہوئے دیں مشہور مسائل کی مکمل تفصیل ہے۔ موصوف نے بیہ کتاب مجھے املا کرائی تھی میں نے اس کومر تب کیا ہے، پیشنخ الہندا گیڈی سے شائع ہوئی ہے۔

سے جو بھی وعناوین ایضا ہے الا دلۃ : ایضا ہے الا دلہ حضرت شخ الہند کی شہرہ آ فاق کتاب ہے، اس پر موصوف نے نہایت مفید حواثی ارفام فر مائے ہیں، اور بغلی عناوین بڑھائے ہیں، یہ کتاب بھی شخ الہندا کیڈی سے شائع ہوئی ہے۔

اس حواثی اردا ادا لفتاوی: موصوف نے قیام را ندیر کے زمانے ہیں یہ یہ دواثی کلصفے شروع کئے تقصر ف جلد اول پر کام کیا تھا جو طبع ہوگیا ہے باتی جلد ول پر کام نہیں ہوا۔ یہ دواثی بھی اہل علم میں وقعت کی نگاہ سے دکھے جاتے ہیں۔

اس کو برخاوی شریف پڑھائی جلدوں پر کام نہیں ہوا۔ یہ دواثی بھی اہل علم میں وقعت کی نگاہ سے دکھے جاتے ہیں۔

اس کر برۃ الطحاوی: یہ امام طحاوی کی شہرہ آ فاق کتاب 'شرح معانی الآ ثار'' کی عربی تخصر ہوئی ہے۔

اس کر محمد اللہ الواسعہ شرح ججۃ اللہ الباخد ( کال ۵ جلدیں ) یہ ججۃ اللہ کی مبسوط اردوشرح ہے۔ ججۃ اللہ البالغہ کی تشریح آ گیا۔

اس کر متھی جوڈھائی سوسال سے امت کے دمیاتی تھا۔ موصوف نے جماعت دیو بندگی طرف سے یفرض کفا بیادا کیا ہے۔

تعماری قرضہ تھا، جوڈھائی سوسال سے امت کے دمشاق ہیں، ان کواپنی نوا شجیوں سے نواز سے دیورون ملک کے دورے کرتے ہیں، اور جو حضرات دینی با تیں سننے کے مشتاق ہیں، ان کواپنی نوا شجیوں سے نواز تے رہتے ہیں، اس کی تفصیل بہت سے بختر رہے کہ آپ ذارالہ نے کے آئے ڈارالہ نے کے مشتاق ہیں، ان کواپنی نوا شجیوں سے نواز تے رہتے ہیں، اس کی تفصیل بہت کے مقر رہے کہ تھر یہ کے دورے کرتے ہوں انجام دیتے ہوئے اور تصنیفی کام جاری رکھتے ہوئے،

طویل ہے، مختصر رہے کہ آپ ذارالہ نے کے آئیا کہ کی تدریس کو محسن وخوبی انجام دیتے ہوئے اور تصنیفی کام جاری رکھتے ہوئے،

درمیان سال میں وفتا فوقٹا ملک و بیرون ملک کے مختصر دورے کرتے ہیں، اور رمضان المبارک کی طویل تعطیل میں کبھی برطانیہ، کبھی کناڈا، کبھی افریقہ اور کبھی امریکہ تشریف لے جاتے ہیں، ایک دن میں کئی کئی تقریریں کرتے ہیں، سعادت مند سامعین کوالٹداوراس کے رسول میلائیدیکی کی اطاعت، خوف خداوفکر آخرت اوراعمال صالحہ پر ابھارتے رہتے ہیں، حرام اور منکر باتوں سے نہایت میوٹر انداز میں بازر ہے کی تلقین فرماتے رہتے ہیں۔

انداز خطابت اور تصنیفی خصوصیات: جس طرح موصوف کاانداز خطابت نهایت مؤثر ، درس نهایت مقبول اورعام فهم جوتا ہے ، ای طرح آپ کی تمام تصانیف نهایت آسان ، عام فهم اور مقبول عام وخاص ہیں ، آپ کی تقریریں نهایت مبسوط اور علمی نکابت سے پُر اور تحریریں نہایت مرتب ، واضح اور جامع ہوتی ہیں ، ای لئے آپ کی کئی تصانیف وَارالغِیْلُوا دُیوبَن کر اور دیگر مدارس عربیہ کے نصاب میں واضل ہیں ۔

تر قیات کا راز:استاذمحتر م کواللہ جل شانہ وعم نوالہ نے بہت ی خوبیوں اور کمالات سے نوازا ہے، آپ کا ذوق اطیف،طبیعت سادہ اورنفیس ہے، مزاج میں استقلال اوراعتدال ہے، فطرت میں سلامت روی اور ذہن رسا ہے، زود نولیں اورخوش نولیں ہیں۔ حق وباطل اورصواب وخطاء کے درمیان امتیاز کرنے کی وافر صلاحیت رکھتے ہیں اور حقائق ومعارف کے ادراک میں یکتائے زمانہ ہیں۔

اورسب سے بردی تو بی ہے کہ موصوف اپنے کا موں میں نہایت چست اور حالات کا جوائم دی ہے مقابلہ کرنے والے ہیں، میں نے حضرت اقدیں جیساشب وروز محنت کرنے والامصروف آدی اپنی آتھوں ہے نہیں دیکھا، آپ کے تمام شاگر دجائے ہیں کہ آپ کی تعمول ہے، وہ جائے ہیں کہ آپ کی تیس کہ آپ کی اندین کتا مقبول ہے، اور جن حضرات کو آپ کی انصانیف دیکھنے، اور تقادیر سننے کا موقع ملا ہے، وہ جانے ہیں کہ آپ کی تصانیف اور تقادیر کنی پر مغز، مرتب اور جامع ہوتی ہیں، اور آپ کے خدام جائے ہیں کہ حضرت اقدیں اپنی اور اپنے متعلقین کی کتابوں کھنے وطباعت کا کتنا اہتمام فرماتے ہیں، اور اپنے ہوائیوں اور اہل وعیال کا تعلیم وتر بیت کا کس قدر خیال فرماتے ہیں، اور اپنے ہوائیوں اور اہل وعیال کی تعلیم وتر بیت کا کس قدر خیال فرماتے ہیں، ہرہ دور اجازت بیعت وارشاد : موصوف جس طرح علوم ظاہری ہیں درک و کمال رکھتے ہیں، ای طرح علوم باطنی ہے بھی ہرہ دور ہیں۔ گراس کا اس قدر اختافر ماتے ہیں کہ عام طور پر لوگ یہ بچھتے ہیں کہ آپ صرف علام کی ہیں، جبکہ حقیقت ہیں، عام طور پر حضرت شیخ الحدیث مولانا عبد القادر صاحب مقام کری تعین مولام کی طالب علمی کے زمانہ ہے حضرت شیخ الحدیث مولانا عبد القادر صاحب مقام ہیں وہ کہ بالس میں مظاہر علوم کی طالب علمی کے زمانہ ہیں، موصوف کئی بار زیارت حرمین شریفین کا شرف حاصل کر چکے ہیں، سب سے پہلے وہ موسوف کئی بادر نیارت حرمین شریفین کا شرف حاصل کر چکے ہیں، سب سے پہلے وہ موسوف کئی بادر نیارت جو مین شریفین کا شرف حاصل کر چکے ہیں، سب سے پہلے وہ موسوف کئی بادر نیار سے جہاز سے سفر کیا، اور فریضہ کے ادا کیا۔ پھر ۱۹۸۱ء مطابق ۱۹۹۰ء میں سعودی وزارت کے وادقاف کی دعوت پر تیسرا جے کیا۔ اور ایک بادر تی الاول ۱۳۱۳ء طور پر کیا۔ پھر ۱۳۶۰ء مطابق ۱۹۹۰ء میں سعودی وزارت کے وادقاف کی دعوت پر تیسرا جے کیا۔ اور ایک بادر تی الاول ۱۳۱۳ء طور پر کیا۔ پھر ۱۳۶۰ء مطابق ۱۹۹۰ء میں سعودی وزارت کے وادقاف کی دعوت پر تیسرا جے کیا۔ اور ایک بادر تی الاول ۱۳۱۳ء طور پر کیا۔ پھر ۱۳۶۰ء مطابق ۱۹۹۰ء میں سعودی وزارت کے وادقاف کی دعوت پر تیسرا جے کیا۔ اور ایک بادر تی الاول ۱۳۱۳ء طور پر کیا۔ پھر ۱۳۶۰ء میں اور نور اس کے دور ادا کیا۔ پھر ۱۳۶۰ء میں اور دور ادا کیا۔ پھر ۱۳۶۰ء میں اور دور ادا کیا۔ پھر ۱۳۶۰ء میں سعودی وزارت کے وادقاف کی دعوت پر تیسرا کے کیا۔

میں عمرہ کرنے کے لئے تشریف لے گئے۔

رحلت والدین ماجدین: جس زمانه میں شیخ الاسلام علامہ شہیرا حمصاحب عثانی ، مولا نابدرعالم صاحب میرشی اور محدث کبیر حضرت مولا نامحد بوسف بنوری ڈابھیل میں پڑھاتے تھے، اس وقت والدصاحب ڈابھیل میں پڑھتے تھے۔ اور حضرت مولا نابدرعالم صاحب میرشی مہا جرمد نی قدس سرۂ کے خادم خاص تھے، اگر گھر بلواحوال کی وجہ سے تعلیم کمل نہیں کر سکے۔ اس لئے اپنے صاحب زادول کو علامہ شہیرا حمد عثانی ، مولا نابدرعالم میرشی ، اور محدث کبیر حضرت مولا نامحہ بوسف صاحب بنوری جیسیاعالم بنانے کاعظیم جذبہ رکھتے تھے، حضرت مولا نابدرعالم میرشی مہا جرمد نی قدس مرۂ نے والدصاحب کو بیوصیت کی تھی کہ:

د'' یوسف اگرتم اپنے لڑکول کو اچھاعالم بنانا چاہتے ہو، تو حرام اور ناجا ئز مال سے پر ہیز کرنا، اور بچوں کو بھی ناجا ئز اور حرام مال سے جو بدن پروان چڑھتا ہے اس میں بینور داخل نہیں جو تا' سے بھیت حضرت مولا نائے والد ما جدکواس لئے کی تھی کہ اس زمانہ میں ہماری قوم ہنوں کے سود میں بھنسی ہوئی ہوتا' سے بھیت حصاحب اس زمانہ میں ماری تو ماہ ہیں ہماری تو ماہد میں ہوئی کہ تھی اس خوالگ کردیا ہوتا ہے۔ اس معاملہ میں دادا سے اختاف کیا تو دادا نے والد صاحب اس زمانہ میں دادا سے اختاف کیا تو دادا نے والد صاحب کو الگ کردیا ہو تھی کی کہ سنجال ناپڑ ااور تہید کیا کہ والد صاحب کو الگ کردیا ہو تھی کی دائی دائی کیا تو دادا نے والد صاحب کو الگ کردیا ہو تھیں کی کو الک کی تو دادا نے والد صاحب کو الگ کردیا ہو تھی تھیں لگا دی گا تا کہ میں نہیں پڑھور کر اختاف کی وظافر ما نمیں۔

پنانچ والدصاحب: ناجائز اور حرام مال بلکہ مشتبہ مال ہے بھی پر ہیز کرتے تھے، اورا نی اواد کو بھی بچاتے تھے، اوران کی تعلیم و تربیت کی طرف پوری توجفر ماتے تھے، صوم وصلوۃ کے ایسے پابند تھے کہ میرے علم کے مطابق ان کی کوئی نماز قضائبیں ہوئی، والدہ ماجدہ کے انتقال کے بعد والدصاحب نے قرآن کریم حفظ کرنا شروع کیا تھاسات آٹھ پارے حفظ کر گئے تھے، گرعمر نے وفائہ کی، ذیقعدہ االمجادہ میں ایک دات تہجد کی نماز کے لئے اٹھے، گرمی کا احساس ہواتو تعسل کیا، کپڑے بدل رہ ہے تھے کہ سید میں کوفائد کی، ذیقعدہ المجدہ ہوئے ، میانی عبد المجید کو آواز دی، بھائی عبد المجید جلدی سے والدصاحب کی خدمت میں حاضر ہوئے ، دیکھا کہ والد صاحب کا پورا بدن پہنے ہوئے ہیں، جب بھائی مولوی عبد المجید صاحب نے بیحالت دیکھی تو گھرا گئے، بھائی عبد الرحمن جوایک آدھ میل کے فاصلہ پر رہتے تھے ان کواورڈ اکٹر کو بلانے کی فکر کرنے گئے، نے بیحالت دیکھی تو گھرا گئے ، بھائی عبد الرحمن جوایک آدھ میل کے فاصلہ پر رہتے تھے ان کواورڈ اکٹر کو بلانے کی فکر کرنے گئے، نے بیحالت دیکھی تو گھرا گئے ، بھائی عبد الرحمن ہوئی میں ماہر، نہا بیت سیات تو والدصاحب نے فرمایا: ڈ اکٹر کو بلانے کی ضرور میں بہ توں سے واقف، امور خانہ داری میں ماہر، نہا بیت سیلیے مند، نماز روز ہے کا خوب اہم المح وف کی والدہ ماجدہ دین کی ضرور میں باتوں سے واقف، امور خانہ داری میں ماہر، نہا بیت سیلیے مند، نماز روز ہے کا خوب اہم المح المح المح والی میں مقرب کے وقت روز ہ افطار کیا، نماز پڑھی۔ پھر میں مند نماز کو الدم الدی نے کھانا کھایا، اور سب آرام کرنے کے لئے چار پائی پر لیٹ گئے۔ جب عشا کا وقت ہواتو والدصاحب کو اور

بھائی مولوی عبدالمجید کوآ واز دے کراٹھایا اور نماز کے لئے روانہ کیا ہماری چھوٹی بہن سارہ خاتون اپنی بچی کو لے کرلیٹی تھی ،اس کواٹھایا تا کہ عشا کی نماز پڑھے وہ اٹھ کر نماز پڑھنے میں مشغول ہوگئی۔ جب عشا کی نماز پڑھ کر والدصاحب تشریف لائے تو دیکھا کہ والدہ ماجدہ کے بال چار پائی سے بنچ لٹک رہے ہیں ، والدصاحب نے ووتین مرتبہ آواز دی کہ آپ اس طرح کیوں لیٹی ہیں؟ مگر والدہ ماجدہ نے کوئی جواب نہ دیا ، والدصاحب نے بالوں کو درست کرنے کے لئے ہاتھ لگایا تو معلوم ہوا کہ روح پر واز کر چکی ہے ، اناللہ وانالیہ راجعون ،اللہ تعالیٰ والدین ماجدین کی بال بال مغفرت فرمائیں! جنت الفردوس کا مکین بنائیں! اوران کی قبروں کونور سے بھر دیں! آمین یارب العالمین ۔

بھائیوں کی تعلیم وتر بیت: موصوف کے ایک اخیافی (ماں شریک) چار حقیقی بھائی اور چار حقیقی بہنیں ہیں، اخیافی کا نام احمد ہے، جوآپ سے بڑے ہیں، اور حقیقی بھائی بہنوں میں آپ سب سے بڑے ہیں، پھر بھائی عبدالرحمٰن، پھر بھائی مولوی عبد المجید، پھر راقم الحروف، پھر بھائی مولانا حبیب الرحمٰن صاحب ہیں، جب آپ نے ڈارالغِٹِلوا دّیوبَن کر سے فراغت حاصل کی، اس وقت بھائی عبدالرحمٰن کی عمر پندرہ سال سے زیادہ ہو چکی تھی، راقم الحروف اور بھائی عبدالمجید کمتب میں پڑھ رہے تھے، اس لئے پہلے احقر کواہے ہمراہ دیو بندلائے، پھرایک سال کے بعد بھائی عبدالمجید کو بھی بلالیا۔ اور فتوی نو کی کی مشق اور کت فقد کے مطالعہ کے ساتھ ساتھ ہم دونوں بھائیوں کو پڑھاتے رہے۔

اہل وعیال کی تعلیم و تربیت: آپ کارشتا از دواج اورعقد مسنون آپ کے ماموں حافظ مولوی حبیب الرحمٰن صاحب شیرا کی بڑی صاحب زادی سے ۱۳۸۴ھ کے اواخر میں ہوا، چوقر آن کریم کے جید حافظ اور ڈابھیل سے فارغ سے اوراپی والدہ ماجدہ کواس کا تواب پہنچاتے سے گر والدہ ماجدہ کواس کا تواب پہنچاتے سے گر جوانی کے عالم میں دوصاحب زادیاں اورا یک صاحب زاد ہے کوچھوڑ کرانقال کر گئان کے انتقال کے بعدان کے بچوں کی ، پچوں کے دادااور ہمارے ناناصاحب نے اور ماموں عبدالرحمٰن صاحب شیرانے پرورش فرمائی، اوران کی شادیاں کیس موصوف کی اہلیہ محتر مد (اللہ تعالی ان کی عمر دراز فرما کیں!) نہایت صابرہ شاکرہ اور عابدہ زاہدہ خاتون ہیں، قرآن کریم کی جیدحافظ ہیں اورا ہے اکثر بچوں کی حفظ قرآن میں استاذ ہیں، محتر مدنے نکاح کے بعدامور خانہ داری انجام دیج ہوئے حضرت مولا نا ہی سے قرآن کریم حفظ کیا ہے، حفظ کے دوران اور حفظ کی بحیل کے بعدا ہے صاحب زادوں اورصاحب زادیوں کو حفظ کرایا اور کرارہی ہیں سب سے بڑے صاحب زادی اور ماحب زادیاں بیدا ہوئیں، جن میں سب سے بڑے صاحب زادے ایک حادثہ میں شہید خوا گئی، اورا یک صاحب زادیاں بقید حیات ہیں، اللہ ہو گئی، اورا یک صاحب زادیاں بقید حیات ہیں، اللہ ہوگئی، اورا یک صاحب زادی آئی بین اور سب کو مگر میں اسے والد ماجد کا جاشین بنا کیس۔

مولانانے آور بھاوج صاحبے اپنے بچول کی سطرخ پرورش اور تربیت فرمائی اس کی تفصیل طویل ہے، ان اور اق میں اس کی تنجائش نہیں مخضریہ کہ موصوف کو قرآن کریم حفظ کیا،

﴿ الْوَسُورَ لِيَكِلْفِيكُولُ ﴾

راقم الحروف کوکرایا پھراہلیہمحتر مہکوحافظ بنایا۔ان ہی کی بدولت اپنے تمام صاحب زادوں اورصاحب زادیوں کوحافظ قر آن بنایا،اوراب بھاوج صلحبمفتی رشیداحمرصاحب رحمہاللہ کےصاحب زادوں اورائیے صاحب زادوں کی دلہنوں کوحافظ قرآن بنار ہی ہیں۔ دودہنیں حفظ کرچکی ہیں اور دوکرر ہی ہیں ،اللہ تعالیٰ ان کی عمر میں اور کا موں میں برکت عطافر مائیں (آمین ) ایک اہم وصیت جس کا تذکرہ فائدہ سے خالی تہیں ؛لڑکوں کی موجودگی میں پوتوں کا میراث ہے محروم ہونا فرائض کا ايك معروف مئله ب،اوريفرائض كےمعروف ضابطه الأقبرب فالأقرب پرمتفرع ب-اى ضابط، باپ كى موجودگى میں دا دامحروم رہتا ہے، بھائی کی موجودگی میں دوسرے بھائی کی اولا دمحروم رہتی ہے، مگر پوتوں کےمسئلہ کو لے کر بہت ہے لوگ اسلامی تعلیمات پرلب کشائی کرتے ہیں کہ بیکیساانصاف ہے کہاڑ کے تومیراث یا ئیں اور پوتے پوتیاں، جوعام طور پر کمزور اور بے سہارا ہوتے ہیں محروم رہ جائیں؟ بیاعتراض درحقیقت مسلمانوں کے غلط طرز عمل سے پیدا ہوا ہے۔اسلامی تغلیمات ہرطرح کامل وکمل ہیں،مگرمسلمان ان پرچیج طریقہ ہے عمل نہ کریں تو اس کا کیا علاج؟ اسلام نے تہائی تر کہ میں میت کا وصیت کاحق تسلیم کیا ہے تا کہ وہ ایسی نا گہانی ضروریات میں اس حق کواستعال کرے، دادا کوجا ہے کہ وہ پہلی فرصت میں پوتوں ہوتیوں کے لئے تہائی میں سے وصیت کرے اور بوقت حاجت ان کے لئے بیٹوں کے حصہ سے زیادہ بھی وصیت کرسکتا ہے۔ اب اگر دادا امروز وفر داکرتارہے یا مال کی محبت میں وصیت کی ہمت نہ کرے اور اچیا تک چل بسے اور پوتے پوتیاں محروم رہ جائیں توبیاسلامی تعلیمات کاقصور نہیں بلکہ دادا کی کوتا ہی اس کی ذمہ دارہے۔مسئلہ کی اس ضروری وضاحت کے بعداب میں حضرت والا کے اس مختصر تعارف کوآپ کی ایک وصیت پرختم کرتا ہوں تا کہ جولوگ ایسے حالات سے دوحیار ہوں وہ موصوف کی طرح اپنے پوتوں پوتیوں کے لئے بروفت وصیت کردیں،لیت لعل نہ کریں،زندگی کا کچھ بھروسنہیں،خدانخواستہ آ دمی اجا تک چل دے توان بچوں کی پریشانی کےعلاوہ دادا کا عمل اسلامی تعلیمات پراعتراض کا باعث ہے کا۔